
 

 

 

  

 هو العليم

  

 لماذا لا يكفي علم الفقه وحده؟ 

 هل يمكن للتقنياّت الحديثة أن تفتي؟ 

  

 الجلسة الرابعة عشرة -هـ  ۱٤٢۷سنة  -شرح دعاء أبي حمزة الثمالي 

  

 محاضرة القاها

 آية الله الحاج السيّد محمّد محسن الحسينيّ الطهرانيّ 

 قدّس الله سره

  

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 أعوذُ باِللَّهِ مِنَ الشَّيطاَنِ الرَّجيِمِ 

 بِسمِ اللَّهِ الرَّحمَنِ الرَّحِيمِ 

 و صلَّى اللَّهُ علََى سيَِّدنِا ونبَِيِّنا أبِي القاسمِِ محُمََّد  

 وعلََى آلهِِ الطَّيِّبِينَ الطَّاهرِيِنَ  

 واللَّعنةَُ علََى أعداَئِهمِ أجمَعِينَ 

  

  
دَليلي عَلَيكَ وحُبيّ لَكَ شَفيعي إلَيكَ وأنَا واثقٌِ مِن دَليلي بدَِلالَتكَِ مَعرفَتي يا مَولايَ »

معرفتي بك يا مولاي هي دليلي إليك، ومحبّتي لك هي . «وساكنٌِ مِن شَفيعي إلى شَفاعَتكَِ 
شفيعي لديك، وأنا واثقٌ بأنّ دليلي سيدلّني عليك، ومطمئنُّ النفسِ ساكنُ الضميِر بأنّ شفيعي 

 لي عندك. سيشفع

 ما هي المعرفة الحقيقية التي تهدي إلى الله؟

بيّناّ للرفقاء والأصدقاء أنّ المقصود بالمعرفة في كلام الإمام السجاد عليه السلام هي 
معرفة ذات الله تعالى وأسمائه وصفاته، لا معرفة الأشياء الأخرى والعلوم الأخرى ـ سواء 
 ـفتلك المدركات والمعلومات لا صلة لها بذات الله تعالى وأسمائه  كانت علومًا مادّية أم غيرها 
وصفاته. إنّ ما يهدينا إلى الله تعالى هو معرفتنا بذات الله وكيفيّة وجوده، وكيفيّة بروز الأسماء 
والصفات من ذاته، وكيفيّة بروز وظهور الآثار الوجوديّة منه، ومعرفة نحو تعلّقنا وارتباطنا 

إلى ذلك العالم. هذه  بالله تعالى وبمبدأ الوجود، ومآلنِا ومرجعِنا إلى ذلك المبدأ، وكيفيّةِ ورودنا
هي الأمور التي تهدينا إلى الله تعالى؛ أمّا سائر العلوم، سواء أكانت علومًا ماديّة وعلومًا متفرّقة، 

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

أم كانت علومًا عباديّة تتعلّق بالجوارح والتكاليف الظاهريّة كالفقه الاصطلاحي، والعلم 
هذا الأمر إلا قليلًا. فالذين انشغلوا  بالصلاة والصوم والأعمال الظاهريّة، فهذه لا دخل لها في

بالعلوم الظاهريّة فحسب، وحرموا أنفسهم من المعارف الإلهيّة المتمثّلة في الفلسفة والعرفان 
والتفسير وعلوم أهل البيت عليهم السلام ورواياتهم وأحاديثهم الاعتقاديّة، هؤلاء لن يصلوا 

 أن يبحث عن الحقيقة ويطلبها بمقتضى فهمه إلى الهدف ولن يبلغوا المقصود. فعلى كلّ إنسان  
 وسعته الوجوديّة.

 هل اليأس من الوصول لمعرفة الإمام عليه السلام يبررّ التقاعس؟

لا ينبغي أن نقول إننا لا نملك معرفة الإمام السجّاد عليه السلام، ولا سبيل لنا إلى ذلك. 
تم الجالسون هنا قطعًا مسؤولون بمقدار كلّا؛ فكلّ إنسان  مكلّفٌ بمقدار ما لديه من معرفة. أن

ما أدركتموه من معرفة للوقائع والحقائق التي لم تكن لديكم من قبل، وهذا المقدار من الأمور 
التي تعلمونها، لا يعلمها هؤلاء الناس العاديين الذين يسيرون في الأزقة والشوارع. إنّنا 

المعارف والحقائق والواقعيّات على لسان مسؤولون بهذا المقدار الذي وُضِعَ بين أيدينا من 
أولياء الله في كتبهم أو بياناتهم، والله سيحاسبنا يوم القيامة بهذا المقدار. لن يقول إنّ أمر 
العرفان في محلّه، وصلاتك وصومك في محلّهما. فالصلاة والصوم والمعرفة والعرفان كلّها معًا 

ن إطار واحد. لا يُتصوّرنّ أحدٌ أنّ هذه أمور أمرٌ واحد، وكلّها تقع في دائرة واحدة وضم
منفصلة، وأنّ لهذه الأحكام الظاهريّة والتكاليف الظاهريّة مكانها الخاص، فأوّلاً نُحاسَب عليها، 
ثمّ نُسأل عن تلك المعارف، كلّا ليس الأمر هكذا. يقول الله تعالى لقد أقمتُ عليك الحجّة، 

أضعتَ رأسمال وجودك واكتفيتَ بهذه الصلاة والصوم، وأنزلتُ لك الكتاب والبيان، لكنّك 
واستفدت هذا المقدار فقط من سعتك الوجوديّة كالبقيّة، وأهدرتَ الباقي، ولم تستفد من سائر 

 قدرات وجودك.

https://madrasatalwahy.org/


  4 
 

 مثال السفينة وكيلو السكر: هل نضُيّع طاقاتنا الوجودية؟

من العمر الذي وهبنا الله إيّاه ضرب أحدهم مثالاً جيّدًا وقد أعجبني فقال: إنّ استفادتنا 
ومن رأس المال الذي أعطانا إيّاه في الأمور الظاهريّة الدنيويّة، يشبه تمامًا سفينة حمولتها ثلاثمئة 
ألف طن. فالسفن مختلفة، من القارب الذي يتّسع لفرد واحد يجدّف فيه، إلى هذه السفن التي 

لاثمائة ألف طن، وهناك ما حمولته عشرة آلاف تنقل النفط هنا وهناك والتي تصل حمولتها إلى ث
طن وخمسة عشر ألف طن. سفينة تسير كأنها بحرٌ في البحر! مثلها كمثل فرد يستأجر سفينة 
حمولتها ثلاثمائة ألف طن ليحمل عليها كيلوغرامًا واحدًا من السكّر إلى مكان  ما. هذا 

 لسفينة. وهو مثالٌ صائب.الكيلوغرام من السكّر يمكنك أن تحمله بيدك، ولا حاجة 
يعني أنّ رأس المال الذي جعله الله للإنسان، والمقدار الذي نستثمره منه في هذه الدنيا ـ 
فنصلّي ونصوم ونحجّ وتبقى معرفتنا ومعلوماتنا في هذا المستوى ـ يشبه هذا. افترض أنّ فردًا 

ة والصحيحة والضعيفة مهما بلغ من الخبرة في الأمور الظاهريّة، وعرف الروايات القويّ 
والموثّقة، واستطاع استنباط الأحكام، وعرف أحكام الشكّ في الصلاة وأحكام الدماء الثلاثة، 
واستطاع استنباط حكم غسل مسّ الميت، ويستنبط ويفتي، ثمّ يحين وقت رحيله من الدنيا، 

 وصفاته؟ اذهب إليه عند احتضاره وتحدّث معه، كم يعرف عن الله؟ كم يعرف عن أسماء الله
كيف يتصوّر وجود الله تعالى؟ قد لا يبدو أنّ مستوى معرفته للّه تعالى يفوق الأفهام العاديّة. 

 فماذا حصل إذن؟!

 هل يمكن للتقنيات الحديثة أو لغير المسلم استنباط الأحكام الفقهيةّ؟

وقلنا له  لو أعطينا هذه الروايات نفسها وهذه الأدلّة نفسها لغير مسلم، ليهوديّ مثلًا،
استنبط منها، فسيستنبط الأمر نفسه. ولو تطوّرت هذه الوسائل الحديثة ـ الكمبيوتر وأمثاله ـ 

استخرجي حكم »قليلًا، وأُعطيت كلّ هذه الإمكانيّات والأحاديث والروايات، وقيل لها: 
السعي،  الشكّ بين الثلاث والأربع في الصلاة، أو الشكّ في الطواف، أو الشكّ في الطهارة بعد

https://madrasatalwahy.org/


  5 
 

، «وهل يبطل السعي إذا بطل الطواف أم لا؟ أو استخرجي لنا حكم الشكّ في رمي الجمار...إلخ
 فربما نصل إلى نتيجة.

ذات مرّة كناّ نذهب إلى درس الخطّ ونتمرّن عليه، وكان أساتذتنا ـ رحمهم الله ـ يعطوننا 
عندما يبدأ الدرس نذهب  تمارين، فنذهب في الليل ونحلّ التمارين في الدفتر، وبعد يومين

، وأحيانًا «كتبتَ جيّدًا»ونعطيهم ما كتبنا، فنشجّع أحيانًا ونوبّخ أحيانًا أخرى. أحيانًا يقول: 
فهم كانوا أفضل الأساتذة. الآن، جاؤوا بنفس هذا الخطّ « ما هذا الذي أحضرته لي؟»يقول: 

يضعونه فوق بعضه: الألف وجعلوه خطًّا في الحاسوب، فلا أحد يكتب. يأتون بذلك الخطّ و
بهذا المقدار والباء بهذا المقدار، فيصبح الخطّ صناعيًّا وحاسوبيًّا، بهذا زالت تلك اللطافة وتلك 
الجاذبيّة والكيفيّة في التركيب. طبعًا التركيب بيده، ربما يستطيع تركيبه، لكن ليس بتلك الحيويّة 

خط عند الكتابة فتظهر في الكلمة وعلى والنشاط والنضارة التي يعطيها الخطّاط بروحه لل
الورق، نعم لم تعد موجودة، فهو جافّ، جامد، لا روح فيه. لو أخذت خطًّا كتبه خطّاط، ثمّ 
صمّمت مثله بالحاسوب، فإن كان الفرد خبيًرا سيعرف أنّ هذا مركّب ومن انتاج الحاسوب، 

لسجّاد اليدوي، فمهما بلغت دقّة الآلة وأنّ ذاك خطّ يد. الأمر أشبه بالفرق بين السجّاد الآلي وا
 ونسجت السجّاد بنعومة، يبقى السجّاد اليدوي شيئًا آخر، والخبراء يعلمون ذلك.

ينقل أن شخصًا كان عجيبًا في معرفة السجّاد، فقال: إنّ أحد أقاربنا المرحوم العلامة كان 
وكانتا ابنتين في العاشرة أو جاء من أقاربه وعلّمهم نسج السجّاد، فصنعوا سجّادتين صغيرتين، 

الثانية عشرة من العمر في المنزل، وكان نسجهما ناعمًا جدًا وتحفة. فجاء ذلك الخبير ونظر نظرة 
ا أن «. الأستاذ كان كاشانيًّا، والناسج طهرانيًّا»وقال:  أمّا نحن فمهما نظرنا لا ندرك. عجيب جدًّ

كاشانّي لكنّ ناسجها طهراني! كيف عرف  يعرف أنّ الأستاذ المشرف على صنع هذه السجّادة
 هذا؟! إنّ أهل الفنّ يدركون الدقائق واللطائف، هم يدركون الأمور.

https://madrasatalwahy.org/


  6 
 

 هل يشترط الإيمان في الحذاقة العلميةّ أو القوة البدنيةّ؟

حسناً، لو أخذت هذا الفقه نفسه، فهل يختلف عن الطبّ؟ وهل الطبيب مسلمٌ أصلًا؟ 
من اليهود والنصارى، وكثير من أطبّائنا لا يؤمنون بالله، لكنهّم في لدينا كلّ هؤلاء الأطبّاء 

ا، بل قد تفوق مهارتهم مهارة كثير من الأطبّاء المسلمين. في النهاية،  الوقت نفسه ماهرون جدًّ
هذا الفكر وهذه الحدّة الذهنيّة وهبها الله، والعقل وهبه الله، والموهبة والذاكرة وهبها الله. 

أمورٌ يتوصّل إليها العقل البشري في نهاية المطاف ويستفيد منها، وعلى الإنسان أن هذه العلوم 
يطلب دائمًا الأكمل. كم من الناس هم غير مسلمين لكنّ مهارتهم أكثر! كما أنّ هناك أفرادًا غير 
مسلمين وقوّتهم البدنيّة أعظم. ليس بالضرورة إن كان الإنسان مسلمًا ومؤمناً أن يكون أقوى. 

كثير من الناس كانوا أقوى من أئمتنا عليهم السلام. هؤلاء الأبطال الذين كانوا في ذلك الزمان ف
كانوا أقوى من الإمام السجّاد والإمام الحسن العسكريّ عليهما السلام. ليس كونُه إمامًا سببًا 

دى رستم لأن تكون قوّته الظاهريّة أكبر أيضًا، ليس الأمر كذلك. طبعًا القوّة التي كانت ل
دستان ـ سواء أكانت القصّة صحيحة أم كاذبة، فالشاهنامه فيها ألف خرافة وتفاهة ـ من 
الواضح أنّ كثيًرا من الأعاظم وأولياء الله كالسيّد الحداد رحمه الله أو السيد القاضي رحمه الله لم 

 يكن يستطيع أن يرفع ثقل ثلاثة كيلوغرامات عن الأرض. كلّا، ليس الأمر كذلك.

 هل الفقه الظاهري حكر على المسلمين؟

، «إنّ هذا الراوي موثّق»والمسألة في فقهنا كذلك. أعطِ هذه الروايات لنصرانّي وقل له: 
وهو نفسه سينظر في الكتب، سيرى رجال الكشّّ، ورجال أبي داوود، وسائر كتب الرجال، 

فيعرف هل هذا الفرد سيرى رجال النجاشي، ورجال المامقاني، سينظر في كتب الرجال هذه 
موثوق به أم لا. الآن كلّ هؤلاء المحقّقين والمستشرقين الموجودين، ألا يحقّقون في كتبنا؟ ألا 
يحقّقون في عرفاننا؟ ألا يحقّقون حول مولانا وحافظ في جامعات الغرب؟ هل هؤلاء مسلمون؟ 

، ويحقّقون جيّدًا، وكثيٌر منهم كلّا. كثيٌر من الأساتذة اليابانيين والإنجليز والأمريكيين يحقّقون
محقّقون يفوقون كثيًرا من الذين هنا ويدّعون الفضل والكمال، لكنهّم ليسوا مسلمين أيضًا. هذا 

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

أيضًا فنٌّ وحرفة، لا إشكال فيه. فليأتِ هؤلاء وينظروا في هذه الكتب ويميّزوا الروايات 
تلك الأمور أيضًا، ليأتوا ويحقّقوا  الصحيحة والضعيفة، ونعطيهم آيات القرآن أيضًا، ونعطيهم

في الأمور المأخوذة من كتب أهل البيت عليهم السلام ومن رجال الشيعة ومن الروايات 
الواردة عن الأئمة عليهم السلام. النتيجة والفتوى التي ستصدر منهم، قارنوها، وانظروا هل 

فرق يذكر. هذا الفرق موجود تختلف أم لا؟ لو اختلفت، فسيكون الاختلاف واحدًا بالألف، لا 
عند الجميع. أليس موجودًا بين العلماء أنفسهم؟ هل يفتي مجتهدان بفتوى واحدة؟ هل تجدون 
مجتهدين اثنين من زمن الشيخ الطوسي إلى الآن اتّحدت جميع فتاواهما؟ لم يتّحد مجتهدان في فتوى 

لف مع السيّد المرتضى، واحدة حتى الآن. المفيد اختلف مع الصدوق، والشيخ الطوسي اخت
الحلي والشهيد الأول وغيرهم كلّهم يختلفون، وهكذا كان الأمر حتّى الآن، ولا العلامة و

إشكال في ذلك. لماذا؟ لأنّ الأذهان مختلفة، ومستوى المعلومات مختلف، والأدلّة التي بأيدينا 
 مختلفة.

 حجيةّ الروايات بين الأحكام والاعتقادات

م عليه السلام أمامنا وجلسنا بجانبه وسمعنا من فمه المبارك ـ ومع نعم، لو كان الإما
ذلك لو سمعت آذاننا بشكل صحيح، لا أدري هل هناك أيضًا... لقد ذكرتُ لكم، كنتُ في 

رضوان الله عليه، وكان بعض الرفقاء بجانبي يدوّن كلام المرحوم العلامة مجلس بحضور 
ا، لكنيّ نظ بشكل خاطئ، فالأذن العلامة رتُ فرأيتُ أنّه يكتب كلام العلامة، وكان جيّدًا جدًّ

تسمع خطأ. عندما يركّز الإنسان على شيء واحد يمكنه أن يدركه أفضل مماّ لو شتّت فكره في 
هذا خطأ، ستعطيه لاحقًا للناس فيقعون في الخطأ، »مكانين، فنظرتُ ورأيتُ أنّه خطأ. فقلتُ له: 

ا.«. صحّح هذه  وهذه نقطة مهمّة جدًّ
مكلّفون بحكم الشرع أن نعمل بها، لكن ليس معلومًا هذه الروايات التي بأيدينا، نحن 

أنّها عين ما قاله الإمام عليه السلام. لو كانت عين ما قاله الإمام عليه السلام، فمن أين جاءت 
كلّ هذه الاختلافات؟ قد يكون الراوي أخطأ، لكننّا من الناحية الشرعيّة مكلّفون بالعمل بهذه 

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

ي لدينا تجاه الراوي، فإنّ هذا المقدار يُلزمنا بالتكليف ويثبت الروايات، وبمقدار الوثاقة الت
الحجيّة، طبعًا بالنسبة للمسائل الظاهريّة. أمّا بالنسبة للمسائل الاعتقاديّة والمسائل الأصليّة 
والاعتقادات، فلا يصحّ التمسّك بها، هنا يجب على الإنسان أن يحصّل اليقين، ولا يمكنه العمل 

او  واحد أو اثنين، ولا حجيّة لها بالنسبة للإنسان، بل يجب أن يكون على يقين من بمجرّد رواية ر
سند الرواية وصحّة عبارتها. أمّا في الأحكام الظاهريّة، فيصحّ، كأحكام الشّك في الصلاة وهذه 

 الأمور... .

 هل يمكن لغير المؤمن أن يفتي للمسلمين؟

ستشرق، تعال هذه المرّة وانظر في رواياتنا حتى الآن لم يفعلوا هذا، ولكن يا حضرة الم
وأفتِ، فهذا عملٌ أيضًا. أنت الذي تتأمّل كثيًرا في كتبنا، تعال وقم بهذا العمل أيضًا. فهو لا 
يحتاج إلى ولاية، ولا إلى تشيّع، ولا إلى قبول ولاية أمير المؤمنين عليه السلام، ولا إلى الاعتقاد 

ليه السلام، ولا يحتاج إلى أيّ شيء. فقط يحتاج إلى قليل من بوجود الإمام المهدي المنتظر ع
العقل والفهم والمعلومات. والحمد للّه الكتب كثيرة، والأقراص المدمجة وهذه الأشياء التي 
توفّر المعلومات كلّها موجودة، وأغلبها متوفّر لديهم أكثر. حسناً، فلو جاء واحد منهم وفعل 

صلّى الله عليه وآله ولا بالإمام المهديّ المنتظر عليه السلام ولا  هذا، يهوديّ لا يؤمن بالنبيّ 
أنا »بأمير المؤمنين عليه السلام ولا بالإمام السجّاد عليه السلام ولا يعتقد بأحد، وجاء وقال: 

لماذا تضحكون منيّ؟ ماذا »سيضحك الجميع. وحين يضحكون يقول: «. أريد أن أفتي للشيعة
لفتوى مماّ هو لديكم؟ هل تحتاج الفتوى إلى أن يعتقد الإنسان بالإمام ينقصني في إفتاء هذه ا

المهدي المنتظر عليه السلام؟ لا حاجة للإعتقاد بالإمام المهديّ المنتظر عليه السلام. هل 
افترض أنّ فردًا يرى « تحتاج الفتوى إلى أن يعتقد الإنسان بإمامة الإمام الصادق عليه السلام؟

يه السلام كأبي حنيفة ـ نعوذ بالله ـ عند أهل السنةّ. كيف يأخذ أهل السنةّ الإمام الصادق عل
الآن روايات أبي حنيفة ومالك وهؤلاء ويفتون بها؟ إنّهم يفعلون هذا الآن. لو كان رأي فرد 

https://madrasatalwahy.org/


  9 
 

تجاه الإمام الصادق والإمام الباقر عليهما السلام هكذا، فما الفرق؟ الفتوى لا تحتاج إلى ولاية. 
 نظروا إلى أين نحن ذاهبون؟ فهل التفتم إلى ما أريد قوله؟حينها ا

 من لا ولاية له فلا شيء له!

من لا ولاية له فلا شيء عنده، كلّ ما يقوله هو خشبٌ وحديدٌ وآجرٌ وتراب. من لم يعرف 
الإمام والله، لا شيء عنده، والذي لم يعرف الولاية لا شيء عنده. هذا الرجل يأتي بهذه الأمور 

حسناً، إمامكم الصادق عليه السلام قال هذه »ها، هذه الروايات بعينها، ويُبدي رأيًا، فيقول: بعين
انظروا فترون أنّها لا تختلف أبدًا «. الرواية، وأبو بصير رواها، وهي صحيحة، ولا مشكلة فيها

ا! عن الحكم الذي يُعطى الآن، إذن يمكننا أن نقلّدهم! ألا يمكننا؟ غدًا يصبح مرجعنا يه وديًّ
هذا هو الحكم، ولا »يصبح نصرانيًا! في أمريكا أو إنجلترا أو أستراليا أو المكان الفلاني، يقول: 

ألا تقولون إننا نريد أن نصل إلى الأحكام؟ هذه هي الأحكام، لا تختلف «. يختلف مقدار شعرة
ر أناقة أيضًا، وعلى ما مقدار شعرة. خذوا الرسالة العمليّة وطابقوها. ربّما تكون أجمل قليلًا وأكث

يقال، أكثر جاذبيّة وإثارة، بما أنّنا الآن نتساهل كثيًرا مع الناس ونجاريهم! قرأتُ في مقالة أنّهم 
قالوا فيها إنّ هذه الموسيقى الحالية مملّة، يجب أن تأتي موسيقى جديدة. هؤلاء السادة أنفسهم! 

ا، إنّها مملّة ! الحمد للّه أنّنا رأينا كلّ الأنواع لتكن أفضل ومفرحة أكثر! ما هذا يا سيدي، لقد سئمن
 ونراها. هذا هو الفقه الظاهريّ.

 هل الفلسفة والعرفان حكر على المسلم؟

لا تتصوّروا أنّ الأمر يختلف لو أرادوا البحث في الفلسفة أيضًا، فلا فرق. ألا يبحثون الآن 
لم يكن هنري كوربان ـ ذلك المحقّق في الفلسفة؟ هؤلاء المستشرقون أنفسهم، ألا يبحثون؟ أ

ـ يبحث في هذه المسائل؟  المرحوم العلامة الطباطبائيالفرنسي الذي كانت له حوارات مع 
، رأيتُ أنّه كان بالفعل فردًا مطّلعًا على العلامة الطباطبائيعندما كنتُ أطالع محاورات 

سئلة التي لا أعرف هل النصوص الإسلاميّة، وكان يطرح أسئلة جيّدة. كان يطرح بعض الأ
جوابٌ شاف  لها أم لا! كنتُ أرى أنّه يطرح أسئلة تستحقّ الجواب. المرحوم العلامة كان لدى 

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

ألم يكن هذا مسيحيًّا؟ لقد درس العرفان، ودرس الفلسفة الإسلاميّة. لكنّ الحديث هو عن مدى 
ما أوجدته في روحه من  استقرار هذه الدراسة في روحه ومقدار ما قرّبته إلى الله؟ وعن مدى

 معرفة إلهيّة؟ هذا هو المهمّ.
من لم يكن في مقام التهذيب وفي مقام السلوك وفي مقام التربية، واقتصر على هذه العلوم 
المتاحة لنا فلا يمكنه إلا أن يحصّل لقلقة لسان لا أكثر. ثمّ إن مستوى المعرفة يختلف أيضًا 

لاطّلاع على العلوم الأخرى، فالذي درس الفلسفة حتّى في الأحكام الظاهرية حسب درجة ا
والعرفان واطّلع عليهما، مقدار المعرفة التي يحصلها ـ حتى لو لم يكن مسلمًا ـ في الفقه هو أرفع 
من المقدار الذي يحصّله من لم يدرسهما، لماذا؟ لأنّ تلك علومٌ تتعلّق بالمعارف الإسلاميّة، 

الله تعالى ولو من الناحية الذهنيّة والعقليّة. أمّا هذه العلوم  وبالمعتقدات الإسلاميّة، وبمعرفة
فتتعلّق بالظاهر، وعلى الإنسان أن يعرفها في مقام التكليف. أظنّ أنّ الرفقاء فهموا الأمر 

 وأدركوا أنّ هذا الطريق الذي نسلكه لا يُعلم إلى أين يؤدّي؟

 ه السلام؟ما هو التفقه الحقيقي الذي أراده الإمام الصادق علي

بَت رُؤُوسُهُم »فعندما يقول الإمام الصادق عليه السلام:  لَوَدِدتُ أَنَّ أَصحَابِي ضُرِ
ينِ  هُوا فِي الدِّ يَاطِ حَتَّى يَتفََقَّ ، فقد صار واضحًا الآن ماذا كان يقصد الإمام الصادق عليه 1«باِلسِّ

معرفة الله تعالى، وكان يقصد  السلام. هل كان يقصد هذا الفقه الظاهري؟! أبدًا. بل كان يقصد
لُ العِلمِ مَعرِفَةُ الجبََّارِ، وآخِرُ العِلمِ »معنى الرواية القائلة عن أمير المؤمنين عليه السلام:  أَوَّ

. فبداية العلم معرفة الله تعالى ونهايته التسليم، أي أن يعرف الإنسان الله 2«تَفويضُ الأمرِ إلَيهِ 
هو المقصود والمراد من كلام أمير المؤمنين عليه السلام المتعلّق ثمّ يفوّض أموره إليه. هذا 

بالمعارف. وهذا هو مقصود كلام الإمام السجّاد عليه السلام بأنّه لولا وجود أناس في آخر 
الزمان أهل توحيد  يدركون حقيقة الوجود ويفهمون حقيقة التوحيد، لما أنزل الله تعالى سورة 

                                                           
 .۱3، ص ۱الكافي، ج  11
 .95۱غرر الحكم ودرر الكلم، ص  22

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

. يقول الإمام السجاد عليه السلام إنّ 1د في القرآن، فهي لأولئكالتوحيد وآيات سورة الحدي
هذه ليست لكم الآن، بل هي لأناس يكونون في آخر الزمان. سيأتون ويدركون حقيقة التوحيد، 
ويتوصّلون إلى واقع عالم الوجود، ويصلون إلى سّر حقيقة الوجود. أولئك يفهمون معنى 

 وفرقها عن الواحديّة.الصمديّة، ويميّزون معنى الأحديّة 

 من هم أهل التوحيد الذين يفهمون سورة الإخلاص وآيات سورة الحديد؟

من الذي يميّز معنى الأحدية والواحدية؟ لا نستخرجه من أحكام الشّك في الصلاة! من 
الذي يميّزه؟ فردٌ مثل صدر المتألّهين أو من هو أعلى منه. أولئك الذين وصلوا إلى حقيقة 
الوجود، وآثار الوجود في مقام الانبساط والتعيّنات من خلال البرهان والفلسفة. هؤلاء 

َاطِنُ ﴿يفهمون معنى  اهرُِ وَالْأ خِرُ وَالظَّ لُ وَالْأ وَّ
َ ُ ﴿. هؤلاء يفهمون معنى 2﴾هُوَ الْأ قُلأ هُوَ اللََّّ

حَد  
َ
في مقام استجماع  "الله". هؤلاء يمكنهم إدراك الجمع بين الأحدية ولفظ الجلالة 3﴾أ

فظ الصفات والذات. كيف تتنزّل الذات عن حقيقتها المجرّدة ولا تتخلّى عن تجرّدها؟ كيف تح
وحدتها في عين الكثرة، وتجتمع في عين الوحدة مع الكثرة العددية؟ كلّ هذه الكثرات العددية 
تجتمع، وأولئك أدركوا حقيقة الوجود والموجود، ويمكنهم فهم أنّ مسألة التوحيد هذه وهذه 

وإلا فهذه  4الآيات القرآنيّة الشريفة في أيّ عالم تتحقّق، وفي أيّ عالم تتجلّى هذه الحقائق وتظهر.
المسائل الظاهريّة كانت موجودة دائمًا وستبقى دائمًا، وتختلف قليلًا؛ هذا يقول صبّ الماء مرّتين 
وذاك يقول ثلاث مرّات، ونحن نصبّ الماء أربع مرّات ولا إشكال في ذلك. هنا افترض أنّك 

                                                           
: محمّد بن يحيى عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن النضر بن سويد عن عاصم بن حميد قال: ۱9، ص۱لكافي ج  1

متعمّقون، فأنزل  : إنّ الله عزّ وجلّ علمِ أنّه يكون في آخر الزمان أقوامقال: سئل عَلِيّ بن الحسين عليه السلام عن التوحيد فقال
الآيات مِنْ سورة الحديد إلى قوله وَهُوَ عَليِمٌْ بذَِاتِ الصُدُوْرِ، فمَن رام وراء ذلك فقد هلك. راجع الله تعالى قل هو الله أحد و

 6ج  ۱43۱شرح دعاء أبي حمزة  حول هذا الحديث
 .3( الآية ۷5سورة الحديد ) 22
 .۱( الآية 2۱۱سورة الإخلاص ) 33
حقيقة التوحيد في الكتاب والسنةّ عند العلامة الطباطبائي. بحث منتخب من تفسير الميزان يوضّح راجع البحث التالي:  4

 حقيقة التوحيد والوحدة العدديّة ومقام الأحديّة والواحدية.

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

ا، فالأمر لا يجب أن تفعل هذا ولا حاجة لركعة الاحتياط، ونحن نصلّي ركعة احتياطًا أيضً 
 يستدعي تأمّلًا كبيًرا، هذا هو المطلب.

، ومقصود الإمام السجاد عليه «معرفتي بك»عليه السلام  لذلك يقول الإمام السجاد
 السلام، هو المعرفة بذات الله تعالى وأسمائه وصفاته بالمقدار الذي يمنحه الله لكلّ إنسان.

 العمل على قدر المعرفة

عرفة الإمام السجاد والإمام الباقر وأمير المؤمنين والإمام المهدي نحن قطعًا لا نملك م
المنتظر عليهم السلام ولن نملكها، ولكن أليس علينا مسؤوليّة بمقدار المعرفة التي نلناها 

أنا أعطيتك »بواسطتهم وبفضل لطفهم وكرمهم؟ هذه مسؤوليّة. يقول الله تعالى لنا يوم القيامة: 
به من بيت خالتك! هذا الفهم الذي أعطيتك إيّاه، ماذا أحضرتَ في مقابله هذا الفهم، لم تأتِ 

 « هنا؟
 «. يا ربّ، صلّينا لك وصمنا لك»فنقول: 

حسناً، هذا فعله الجميع، ولم تكن لديهم هذه الأمور، وصلّوا وصاموا وفعلوا »]فيقول:[ 
 «هذه الأعمال، فماذا فعلتَ أنتَ؟!

 السلام العمل من دائرة العرض على الله؟ لماذا أخرج الإمام السجاد عليه

لذلك جاء الإمام السجاد عليه السلام هنا في مقام العرض والمثول بين يدي الله تعالى، 
وأخرج العمل من دائرة الطرح أمام الله تعالى. هذا ما يسمّى ارتقاء الروح وارتقاء النفس 

يا ربّ، لقد حججتُ ماشيًا، وها أنا »وارتقاء المدركات. لم يأتِ الإمام عليه السلام ليقول: 
لم يقل هذا. لماذا؟ لأنّ العمل عندما يقوم به الإنسان ـ كما ذكرنا في «. أضع حجّي بين يديك

الليلة الماضية والليالي السابقة ـ ويريد أن يعرضه، فإنّ فيه ألف إشكال. أوّل ما في هذا العمل 
 هو أنّنا نقوم به مقابل عوض، فليس فيه إخلاص.

https://madrasatalwahy.org/


  13 
 

 قصّة العالم الذي أراد أن يعرض صيامه وقيامه على الله

ذات يوم كناّ في مكان وكان هناك رجل يقول ـ وهو من الأعاظم والمتّقين والصالحين 
وعالم كبير ـ وكان يريد أن يقول إنّنا لم نفعل شيئًا في الدنيا، فكانت عبارته أنّه لو أُحضِرتُ يوم 

يا ربّ، لقد »سأقول فقط هذا: « ماذا أحضرتَ لنا؟»سُئِلتُ: القيامة بين يدي العدل الإلهي و
أقول هذا فقط، لم أفعل شيئًا، «. صمتُ لك ستّة أشهر في النهار، وسهرتُ الليالي حتى الصباح

ستُ ولا طالعتُ ولا بلَّغتُ. فهذه أمورٌ يقوم بها العالِم طوال حياته، ويكون قصده القربة  لا درَّ
ونيته للّه، وأن يُظهِرَ حالة تواضعه ونظرته لأعماله التي قام بها في الدنيا  والله تعالى. كان قصده

هي أنّه لا يعتدّ بعمله، وأنّ ما يمكنه أن يعرضه على الله هو أنّه صام النهار ستّة أشهر متواصلة 
رح لو لم تط»وقام الليل حتّى الصباح. لم نشأ هناك أن نتجاسر ونتجرّأ، لكنيّ أردتُ أن أقول له: 

ألّا يقول الإنسان هذا أيضًا. لماذا؟ لأنّ هذا العمل الذي يقوم به «. هذا أيضًا لكان أفضل
الإنسان، بأيّة نيّة يقوم به؟ إنّه يقوم به ليخبر الله غدًا عنه، ها! تنشأ مسألة أنّنا نقوم بهذا لنتمكّن 

تنا، ونأخذه معنا كوثيقة من عرضه غدًا. نضع هذه العبادة في كيسنا، ونحتفظ بهذا الثقل في حقيب
أولًا قل لي، لو أنّك مرضتَ خلال هذه الأشهر الستّة، فهل »وورقة رابحة. والله تعالى يقول: 

فمن الذي أعطاك السلامة؟ لو أنّك كنتَ »انتهى الأمر. « كنتَ تستطيع أن تفعل ذلك أم لا؟
حينها أن تفعل ذلك  تسهر الليل حتى الصباح وأصابك التعب وغلبك النوم، هل كنتَ تستطيع

أم لا؟ من الذي أبقاك مستيقظًا؟ لو أصابك مرضٌ وقال لك الأطبّاء ـ كما قالوا لنا ـ إنّه عليك 
أن تترك الصيام، فهل كنتَ تستطيع أن تصوم ستّة أشهر أم لا؟ لو حدثت لك مشكلة منعتك 

يطأطئ الإنسان  وهكذا، وفجأة« من أداء هذه العبادات، ماذا كنتَ ستفعل؟ ولو ولو ولو...
رأسه ويرى أنّه لا جواب لديه. فالسلامة والإرادة والشوق والصحّة والقدرة والتنبّه، كلّها منه، 

 هو الذي أعطاها، فماذا تريد أن تعرض إذن؟ جاء العرفاء وأراحوا الجميع، قالوا: لا شيء.

https://madrasatalwahy.org/


  14 
 

 ؟قصّة سفر الحجّ الأول مع المرحوم العلامة : هل نمنّ على الله بأعمالنا

ذكرتُ هذه الواقعة مرّة أو مرّتين، أذكر أنها كانت أوّل المرحوم العلامة، كناّ في خدمة 
سفرة تشّرفت فيها بالحجّ، وكان عمري حوالي سبعة عشر عامًا. جميع الأفراد والأصدقاء الذين 

شّرفنا بزيارة كانوا آنذاك رحلوا إلى رحمة الله. ذهبنا إلى المدينة المنوّرة، وكانت الليلة الأولى، فت
المرحوم الحرم النبويّ الشريف وعدنا، فوجدناهم يتحدّثون فجلسنا معهم. فسأل أحدهم 

كناّ نتحدّث مع الأصدقاء في الليلة الأولى، وكان النقاش يدور حول هذا الأمر، فقلنا »: العلامة 
عن الزوجة والأولاد  نستفيد منكم، فنحن في النهاية تركنا أعمالنا وحياتنا وأنفقنا مبالغ وابتعدنا

)طبعًا كان قد أحضر زوجته معه( وتقلّصت تعلّقاتنا، وهناك صعوبات أمامنا... فأردنا أن 
نجلس هنا مع الرفقاء ونتحدّث لنرى ماذا نفعل لنتمكّن من الحصول على أفضل نتيجة وفائدة 

لحضور، نريد أن مع وجود هذه النفقات التي بذلناها في مختلف المجالات؟ الآن وقد تشّرفتم با
 «. نستفيد منكم
دقيقة وضحك ضحكة من تلك الضحكات التي تحمل معاني المرحوم العلامة فتأمّل 

حسناً أيّها الرفقاء، صحيحٌ ما طرحتموه كلّه، فالإنسان أنفق »كثيرة. ثمّ بدأ يتحدّث بهدوء: 
جاء للحجّ ليؤدّي نفقات، أنفقها في سبيل الله، وكان بإمكانه أن يذهب إلى مكان آخر لكنهّ 

تكليفه ويطيع الأمر ويسير نحو ذلك الهدف والمقصد. كلّ هذه الأمور صحيحة، ولكن أنا 
أيضًا لديّ أسئلة لكم. أخبروني، هذا المقدار الذي أنفقناه للحجّ والسفر، كم هو؟ فلنفرض 

 الترفيه هذا المبلغ مثلًا. حسناً، لنحسب النفقات التي أنفقناها طوال عمرنا حتّى الآن على
والأسفار وهذه الأمور، كم تبلغ؟ ربما لا يصل هذا إلى واحد بالمائة منها. نحن لم نحسب تلك 
النفقات، والآن جئنا بهذين الألفين أو الثلاثة آلاف التي وضعناها لمكّة وأنفقناها على مكّة 

ـ هؤلاء « سان على الله؟والحجّ، فهل هذا رقمٌ أو عددٌ يُعتدّ به أمام تلك النفقات لكي يمنّ به الإن
كم من »كانوا ممنّ يسافرون إلى هنا وهناك، وحياتهم لم تكن سيّئة، وكان وضعهم جيّدًا ـ وقال: 

النفقات أنفقناها في سبيل الأسفار الباطلة! لو أردنا أن نحسبها، لرأينا أنّ سفر الحجّ هذا لا 
تقولون إنّنا ابتعدنا عن الزوجة يُحسب أصلًا، وبالتالي لم ننفق شيئًا هنا. ومن جهة أخرى 

https://madrasatalwahy.org/


  15 
 

والأولاد. ألم تبتعدوا عن زوجاتكم وأولادكم في أسفاركم التي كنتم تذهبون فيها إلى أوروبا 
وأماكن أخرى؟ ما الذي حدث الآن حتّى صرتم تتحدّثون عن سفر مكّة وتقولون ابتعدنا عن 

يُتاح للإنسان أحيانًا أن يبتعد! طبعًا الزوجة والأولاد، يا لها من مصيبة! بل يحتاج الأمر إلى حظٍّ ل
لكلا الطرفين! الآن ابتعدتَ شهرًا واحدًا وتقضي وقتًا ممتعًا ولا تسمع تذمّرًا! اشتريتَ هذا ولم 
تشتِر ذاك، وقصّرتَ وزدتَ، وهذه الأمور. حسناً، ما قيمة هذا الشهر؟ ثمّ تعود إلى مكانك. 

والأولاد، فيا ويلتاه! يا لها من مصيبة ويا لها من فاجعة! والآن نأتي ونقول للّه: لقد تركنا الزوجة 
 «.كلّا، هذا كلامٌ لا يليق أن يعرضه الإنسان أمام الله تعالى 

ثمّ بدأ يعدّد الأمور واحدة تلو الأخرى، ويتحدّث عن الأعمال التي يقوم بها الإنسان 
لصباح إلى المساء ولا أنتم تسيرون في السوق من ا»والخطوات التي يخطوها، فقال مثلًا: 

تحسبون ذلك شيئًا، تذهبون إلى بيت هذا وبيت ذاك، وتستهلكون البنزين، وهذه لا تُحسب، أما 
ا يستحقّ أن يأتي  الآن فخطوتان من هنا إلى المسجد النبويّ ومن ثمّ العودة، فو أمرٌ عظيم جدًّ

الله عليه وآله من الفندق، وركبنا  به يوم القيامة ويقول: يا ربّ، لقد ذهبنا لزيارة قبر نبيّك صلّى 
عندما بيّن كلّ تلك «. السيّارة هنا ونزلنا هناك، وسرنا مائة متر أو مائتي متر على الأقدام وذهبنا

النقاط والموارد واحدة تلو الأخرى ووضحها وشرحها، اتّضح أنّ مجرّد التفكير في هذا الأمر 
 « ن؟وماذا نفعل الآ»والبحث فيه هو مشكل. فقالوا: 

الحلّ هو أن نقول: يا ربّ، نحن لم ننفق مالاً، ولم نتكلّف مشقّة، ولم نبتعد عن »فقال: 
 «. الزوجة والأولاد، بل أنتَ مننتَ علينا
أنتَ مننتَ علينا بأن جئت بنا إلى هنا، إلى المكان الذي »انظروا، هذا من يسمّى عارفًا. 

مّتك عليهم السلام، والمكان الذي تحضر إليه تحضر إليه أولياءك، والمكان الذي تحضر إليه أئ
الأنبياء عليهم السلام والأعاظم. فأنتَ مننتَ علينا وجئت بنا إلى هنا دون أن تكون فينا قابليّة 
مقدار رأس إبرة لدخول هذا الحرم. إذًا نحن فقراء وبائسون ومساكين، وأنتَ صاحب المنةّ 

 أعطيتَ. فمن أين لي المال؟ أنتَ أعطيتَ المال، هل علينا، وأنتَ تفضّلتَ، وأنتَ أنعمتَ، وأنتَ 
جئتُ به من كيس خالتي؟ ما لم تأتِ بذلك الزبون إلى دكّاني ـ ذلك الزبون الذي يمكنه أن 

https://madrasatalwahy.org/


  16 
 

يشتري من الدكّان المجاور ـ وما لم تعطني أنتَ القدرة، لم أكن لأستطيع المجيء إلى هنا. يجب 
لا أن تمرّ هذه الفكرة في أذهاننا فقط، بل نؤمن «. ن فقراءأن نقول للّه: نحن لم نفعل شيئًا ونح

بها، ونقنع أنفسنا بها، ونشعر بها حقًا، أي نجلس ونفكّر، نفكّر قليلًا ولا نخدع أنفسنا. نفس 
الحساب الذي سيحاسبنا الله به يوم القيامة، فلنحاسب به أنفسنا مبكّرًا. ألن يحاسبنا الله يوم 

طبعًا لا نستطيع أن نحاسب مثل «. تفضّل»، فيقول: «فعلتُ هذه الأعمال»القيامة؟! أنت تقول: 
الله، لكن بالمقدار الذي نستطيع، لنحاسب أنفسنا بنسبة ثلاثين بالمئة من ذلك الحساب. كم 
من الأموال أنفقناها ولم نحسبها أصلًا؟ كم من الأماكن ذهبنا إليها ولم نحسبها الآن؟ وكم من 

في أعمال لا طائل منها ولا نحسبها من عمرنا؟ كم من الأمور تحمّلناها على المشقّات تحمّلناها 
يا ربّ! نهضنا »أنفسنا ولا نأخذها في الاعتبار الآن، لكن بمجرّد أن نهضنا وجئنا إلى هنا نقول: 

وقطعنا ألف كيلومتر، فهل الأمر بهذه السهولة لنتخلّص ونعود؟ ما لم تُكتَب لنا وثيقة الجنةّ 
كيّة لحوض الكوثر، وثماني طبقات من الجنةّ، وجنةّ الذات، كلّها باسمنا، فلن نضع وسند مل

حسناً، بما أنّ لديك هنا مكتب عقارات وتحاسبنا بحساباته، »يقول الله: « أقدامنا خارج مكّة!
حينها يجب على المرء أن يلوذ بالفرار! يهرب من «. فنحن أيضًا سنتعامل معك بنفس الطريقة

أتتعامل معي بحسابات المكاتب العقارية؟! أتأتي إلّي بهذه الطريقة؟ نحن »شر. ساحة المح
أيضًا نتقنها. نادِ الملكين اللذين على كتفيك ليأتيا، أنتَ أخرِج هذا الملف وأنتَ ذاك الملف، 

يبدأون بفتح ملفّ اليسار، واحدة اثنتان ثلاث... « ملفّ اليمين مغلق! افتح ملفّ اليسار فقط!
ذلك الحساب الذي سيُطلَب مناّ يوم القيامة، لنحاسب أنفسنا به «. يا ربّ شكرًا! كفى» فنقول:

 قدر استطاعتنا.

 ما الذي نتعلمه من لباس الإحرام؟

الذي يأتي إلى هنا يجب أن يأتي عاريًا، يأتي بلا تعلّق، إن أراد أن »: المرحوم العلامةثمّ قال 
يحصل على شيء. يأتي خاليًا من المشاغل والمشاكل. لماذا يقولون اخلع ثيابك والبَسْ مِئزَرًا 
ورِداءً؟ يعني هذا! ليس لديك أيّ شيء، من أنت؟ تلك العمامة يجب أن تخلعها عن رأسك، تلك 

https://madrasatalwahy.org/


  17 
 

ران، هنا لا عمامة ولا عباءة، لا بدلة ولا بنطال ولا ساعة، والخاتم اتركه جانبًا، العمامة كانت لإي
الخاتم الذي يجب أن تلبسه وقت الصلاة وهو مستحبّ طبعًا، إلا إذا كان خاتم زينة، الساعة 

وتُريها للجميع وتخرجها من كمّك ليراها الكلّ! النساء  1يمكنك أن تلبسها في يدك في إيران
 هنا وهناك وأوّل ما يخرجن حقائبهنّ ليراها الجميع، والرجال ساعاتهم، وهنّ يذهبن إلى

أساورهنّ! كلٌّ يُظهر شيئًا ما لديه. كلّ هذا لماذا؟ لإيران. عندما تذهب إلى هناك يجب أن تخلع 
ساعتك وخاتمك وحليّك الذهبية، تخلع ثيابك، ويجب أن تخلع شخصيّتك. هنا لا يستطيع المرء 

 الشارع بلا عمامة، هناك يقولون يجب أن تخلع عمامتك كالبقيّة. سواء أكنتَ مرجع أن يسير في
تقليد أم مهندسًا أم طبيبًا، تاجرًا، كاسبًا، فردًا عاديًا، تضع مئزرًا ورداءً على كتفيك والسلام. هنا 
لا تُقبل هذه الأمور. هناك حيث كان ستّة يمشون عن يمينك وستّة عن يسارك واثنا عشر 

، تكون أنتَ «لبّيك اللّهمّ لبّيك»لفك! كان ذلك في إيران، عندما تذهب إلى الميقات وتقول: خ
وحدك ولا شيء عليك، ولو سقط المئزر فيا ويلتاه، رداءٌ على الكتف ومئزرٌ حول الخصر. أنتَ 
هذا في الميقات، يا سيدي الذي كان لك خدمٌ وحشمٌ هناك، ولك صولات وجولات ولك 

ثما ذهبتَ لم تذهب وحدك بل لا بدّ أن يرافقك عشرون فردًا، هنا لا وجود لهذه شخصيّة، وحي
 «.الأمور، أنت وحيدٌ وحيد

هذه الحالة يجب أن يشعر بها الإنسان. هناك، في الميقات، الأمر إجباريّ. يجب أن تكون 
ع شيئًا! هذه الحال موجودة. عندما تحضر عند الله، هل تريد أن تأتي بشخصيّتك؟ حجّتك لا تنف

 لا فائدة منها أبدًا.

 قصّة اقتراح تأجيل زيارة السيد البروجردي رحمه الله للإمام الرضا عليه السلام

إلى أصفهان لزيارة فرد قد انتقل إلى رحمة الله، كان من المرحوم العلامة كناّ قد ذهبنا مع 
ه الله أنّه عندما جاء علماء أصفهان. من ضمن الأحاديث التي ذكرها عن السيّد البروجرديّ رحم

ا ورجلًا   ـكان السيّد البروجردي رحمه الله رجلاً جيّدًا جدًّ السيد البروجرديّ من بروجرد إلى قم 

                                                           
 المقصود لبلدك باعتبار أنّ المخاطبين كانوا من إيران. )م( 1

https://madrasatalwahy.org/


  18 
 

عظيمًا، وكان إلى حدٍّ ما مخلصًا لا هوى له، وكانت له حالاته وحساباته، وكان عمله مدروسًا، 
يحسب حساب أعماله ولا يلقي بنفسه في لديّ في ذهني أمورٌ ونقاطٌ من حياته تدلّ على أنّه كان 

المهالك، وكان عمله مبرمجاً ـ بعد أن جاء إلى قم، في السنة الأولى أو الثانية، كان ينوي التشّرف 
بزيارة الإمام الرضا عليه السلام. ولكن، ويلٌ من هؤلاء المحيطين! إنّهم بلاءٌ على دين الإنسان 

يا سيدنا، لا »السيّد البروجردي رحمه الله قائلين:  ودنياه. فاقترح بعض هؤلاء المحيطين على
 « ولماذا لا أتشّرف؟»فقال: «. تتشّرفوا بالزيارة هذا العام

لأنّ مكانتكم في إيران لم تتأصّل بعد، وشخصيّتكم لم تثبت، وصيت شهرتكم لم »قالوا: 
مدن ويخرجوا ينتشر، وعندما تريدون الذهاب إلى مشهد، يجب أن يستقبل الناس المرجع في ال

 ـشاهرود وسبزوار ومشهد وهذه المدن ـ والآن وضعكم ليس  إلى مسافة فرسخين من المدينة 
وضعًا تكون فيه شخصيّتكم وموقعيتكم الاجتماعية قد ترسّخت لدى الناس، ومن المحتمل 

 «. ألّا يستقبلوا كما يجب، لذا اتركوا الزيارة بضع سنوات
أترك زيارة الإمام الرضا عليه السلام من أجل  هل»فأجابهم جوابًا جيّدًا فقال: 

 « شخصيّتي؟
انظروا! مستوى فهمنا بهذا القدر. لأنّ شخصيّتنا لم تتأصّل، فيجب أن لا يكون الإمام 
الرضا! ليذهب جانبًا! عندما نكتسب الشخصيّة، ما شاء الله! ونصبح عظماء ويذيع صيتنا في 

تقبالنا مليونا نفس، حتى الأطفال الرضّع يخرجونهم، العالم، وكلّ مدينة نذهب إليها يخرج لاس
والأغنام والماشية، ولا يبقى شيء، بهذا الوضع نذهب إلى الإمام الرضا عليه السلام، بهذا 
الوضع نذهب لزيارة الإمام الرضا عليه السلام! حينها تكون هذه الزيارة زيارة، زيارةٌ تأتي فيها 

 وعٌ من المعرفة.الملائكة بالسلام والصلوات. هذا ن

 كيف نزور الإمام الرضا عليه السلام؟

معرفة أخرى: قبل سنوات قليلة تشّرفتُ بزيارة حرم الإمام الرضا عليه السلام فرأيتُ 
فردًا معروفًا من العلماء قادمًا، وكان جمعٌ من الناس يحيطون به، وكان يدخل الحرم بطريقة معيّنة. 

https://madrasatalwahy.org/


  19 
 

كثيًرا؛ كان الناس ـ وظهورهم إلى الإمام عليه السلام ـ يلتقطون المشهد الذي رأيته هناك أثّر فّي 
له الصور، لا أعرف كيف أدخلوا هذه الأجهزة مع أنّها ممنوعة ظاهرًا! بدأوا بالتقاط الصور، ثمّ 
ذهب وجلس بجوار ضريح الإمام الرضا عليه السلام في تلك الزاوية، والناس حوله 

إنّ هذا النوع من »سلام! فذهبتُ إلى أحدهم وقلتُ له: وظهورهم إلى الإمام الرضا عليه ال
فوصل «. الجلوس هنا إهانةٌ للإمام الرضا عليه السلام، فليقوموا ويذهبوا ويجلسوا في مكان آخر

 الكلام إلى مسامعه. 
هذه معرفة، ومعرفة أخرى، معرفة ولّي الله: كلّما دخل الحرم ـ أولًا كان يذهب بين 

وحدي ـ وعندما يدخل... في الزمن السابق، كان السيّد الحداد رحمه  الطلوعين ويقول أذهب
الله يطوف حول ضريح الإمام عليه السلام سبعًا مرتين، ثمّ يذهب ويجلس في زاوية لمدّة 
ساعتين. تلك أيضًا معرفة بالإمام عليه السلام، ومعرفةٌ لا أستطيع أصلًا أن أذكر الأسرار 

زمان، وقد ذكرتُ لمحة منها للرفقاء، وبالمقدار الذي يعرفه والأمور التي كانت في تلك الأ
تجاه الإمام الرضا عليه السلام، وقصّتها المرحوم العلامة الرفقاء. المعرفة التي كانت لدى 

. 1كتبها هو نفسه أيضًا في كتابه والرفقاء طالعوها، ويبدو أنّي أوردتها أيضًا في المجلّد الثاني
ر لنا أن نزور فذلك أيضًا نوع من الم عرفة بالإمام عليه السلام. حسناً، أيّهما أفضل؟ يعني لو قُدِّ

ر لنا أن نعرف الإمام بنحوين، فأيٌّ من  الإمام الرضا عليه السلام بنحوين، فبأيّهما نذهب؟ لو قُدِّ
المعرفتين تنفعنا؟ أيٌّ من هاتين المعرفتين تفيدنا؟ الجواب واضحٌ، والأمر بيّن. هذه المعرفة 
معرفةٌ تنفع للدنيا، وتلك المعرفة معرفةٌ تنفع للعقبى، بل للدنيا والعقبى معًا، فالعقبى في هذه 

 الدنيا نفسها.

 لماذا لا عمل للعارف عند الله؟

لذا يقول الإمام السجاد عليه السلام: ليس لديّ عملٌ. أيّ عمل  آتي به لأعرضه وأجعله 
هذا ما يسمّى عارفًا، الإمام السجاد عليه السلام « يا ربّ، اشفع لي بواسطة عملي هذا!»شفيعًا؟ 

                                                           
 .264ص  2أسرار الملكوت ج 1

https://madrasatalwahy.org/


  20 
 

ا الرفقاء! يسمّى عارفًا. ألم تقرأوا مناجاة العارفين للإمام السجاد عليه السلام؟ اقرأوها حتمًا أيّه 
ففي المناجيات الخمس عشرة أسرارٌ قلّما توجد في أدعية الأئمة عليهم السلام، خصوصًا مناجاة 

 المريدين والتائبين والعارفين والمحبّين! يقول الإمام عليه السلام: ليس لديّ عملٌ.

 أبيات أمير المؤمنين عليه السلام على قبر سلمان رحمه الله: كيف نلقى الكريم؟

 المؤمنين عليه السلام عندما يأتي إلى المدائن إلى قبر سلمان رحمه الله، بعد دفنه، يخطّ أمير
بإصبعه على الأرض هذه الحروف والكلمات، هذان البيتان من الشعر اللذان ترونهما مكتوبين 

 على بعض شواهد القبور يعودان إلى زمن أمير المؤمنين عليه السلام:
ليمِ وَفَدتُ عَلَى الكَريمِ بِ   غَيِر زاد  *** مِنَ الحسََناتِ وَالقَلبِ السَّ

 وَحَملُ الزادِ أَقبَحُ كُلِّ شَيء  *** إذِا كانَ الوُفودُ عَلَى الكَريمِ 
لقد وفدتُ على كريم  دون زاد  من العمل ودون قلب  سليم، ووفدتُ على فرد  عظيم، لكن 

بضاعة لماذا؟ لأنّه كريمٌ، أنظر إليه. حمل الزاد لا أبالي بهذا الأمر. لا أقلق من عدم وجود الزاد وال
والبضاعة هو أقبح وأبشع عمل يمكن أن يقوم به فردٌ إذا وفد على عظيم. أن يذهب فردٌ ضيفًا 

ألا يوجد »عند فرد  عظيم ويأخذ طعامه معه، أليس هذا أكبر سبٍّ وشتيمة؟ يقول ]المضيف[: 
ا خصوصً « طعامٌ في بيتنا حتى جلبتَ طعامك معك؟ ا بين العرب الذين يعدّون هذا قبيحًا جدًّ

وإهانة قد تؤدّي إلى مشاكل. ألا يمسّنا الأمر لو دعونا فردًا وجاء بطعامه معه؟ فكيف إذا كان 
لقد وفدنا على الله، تركنا الدنيا »ذلك الفرد هو الله تعالى؟ يقول أمير المؤمنين عليه السلام: 

الله، أوفدونا وأدخلونا، وحينها نقول للّه: يا ربّ، لقد جئنا خلفنا، جاءت الملائكة وأخذتنا إلى 
أليس هذا قبيحًا وشنيعًا؟ هذا الكلام « بالزاد والبضاعة معنا، وجئنا بأعمالنا لنعرضها عليك!

الذي يكتبه أمير المؤمنين عليه السلام هنا على قبر سلمان رحمه الله ـ وهل نعرف من هو أعلى 
 الإمام عليه السلام يكتب هذه الأمور على قبر سلمان لأنّ سلمان نفسه منزلة من سلمان ؟! ـ إنّ 

كان يحمل هذه الحالة. أمّا لو جاء الإمام عليه السلام فوق قبرنا فلن يكتب هذا، سيكتب شيئًا 
جئنا بزاد  من الأنانيّة والشخصيّة والفرعونيّة والكثرة والغرق في التخيّلات »آخر، سيقول: 

https://madrasatalwahy.org/


  21 
 

ذاك كان سلمان «. إلى هنا، وسفينةٌ واحدةٌ لا تستطيع حمل هذا الزاد الذي معنا والأوهام، جئنا
الذي كتب أمير المؤمنين عليه السلام على قبره هذا، لأنّه هو نفسه في حاله ذهب بلا زاد. سلمان 
عندما ذهب لم يكن لديه زادٌ ولا بضاعة. وأمير المؤمنين عليه السلام ينظر إلى حال سلمان 

ذين البيتين من الشعر. هذه هي مدرسة أهل البيت عليهم السلام، هذه من أسس ويكتب ه
 ومباني هذه المدرسة. مدرسة أمير المؤمنين والإمام السجاد والإمام الصادق عليهم السلام.

 كيف نتعامل مع الله: بمنطق الحقوق أم بمنطق الأدب؟

ا! هذا الأمر  خلاصة الكلام أن لا تعتدّ بعملك. يريد الإنسان أن يعتدّ  بعمله! عجيبٌ جدًّ
ا. لو قاس الإنسان هذا الأمر على نفسه ،مثلًا لو أراد أن يستأجر عاملًا ليعمل في  عجيبٌ جدًّ
منزله، فما هو مقصوده من هذا الاستئجار؟ مقصوده أن يكون هذا العامل مطيعًا وأميناً وصادقًا، 

هل » أنّ هذا العامل الذي استأجرته قال: ويعمل بما يقوله وأنّ لا يتعدّى حدوده. حسناً، لو 
استأجرتَ فردًا تلقّى دعوى من ألف مكان ولم يذهب! وقبل »يقول: « تعلم من استأجرتَ؟

 « بدعوتك أنت!
 «. يا إلهي، هذا لم يأتِ بعد وبدأ يضع لنا شروطًا»فتقول: 

ني! وله هل تعلم من استأجرتَ؟ عاملًا لديه الشهادة الفلانيّة من المكان الفلا»ـ 
 « الشخصيّة الفلانية بل ومعروفٌ بين الناس بهذا!

يا هذا، قم واذهب إلى المكان نفسه الذي أخذت منه تلك الشهادة، حيث »فتقول له: 
«. أصدقاؤك. أردنا أن نأتي بفرد  نأمره، ولم نكن نعلم أنّنا جئنا بآمر وأصبحنا نحن المأمورين!

 « من أنت؟» تكلّم، نقول له: حسناً، يأتي عامل مؤدّب، ويعرف كيف ي
 «. أنا أطيع كلّ ما تقوله، ولا أسمع لكلام  غير كلامك»يقول: 
بمجرّد أن يقول هذا الكلام، تستقرّ «. يا للعجب! كم هذا الإنسان فهيمٌ ومؤدّب»نقول: 

لم محبّته في قلب الإنسان. أمّا الأوّل فلا، حتى لو افترضنا أنّ الأوّل كان يمتلك هذه الصفات و
 يكن يكذب، لكن الحديث هو كيف يجب أن يفكّر الإنسان عندما يكون في مثل هذا الموقف؟

https://madrasatalwahy.org/


  22 
 

يا ابن رسول الله صلّى الله »عندما تذهب لزيارة الإمام الرضا عليه السلام، هل تقول: 
عليه وآله، هل تعلم من الذي يقرأ زيارة أمين الله؟ هل تعلم أم أخبرك أنا؟ لقد قطعتُ مائة 

 « كيلومتًرا، وتركتُ الزوجة والأولاد، وأنا كذا وكذا، ولديّ الوضع الفلاني...!وخمسين 
 «. قم واذهب ودع الهواء يصبح أنقى قليلًا »فيقول الإمام عليه السلام: 

أو أنّ الإنسان يذهب ويقف أمام الضريح ويطأطئ رأسه ويرى نفسه صفرًا أمام الإمام 
ا  ا. ليس كذبًا! أليس مخجلًا حقًّ ا؟ أن حقًّ أن يعتدّ الإنسان بعلمه أمام الإمام؟ ألا يخجل منه حقًّ

ا؟ الإمام الرضا  يريد الإنسان أن يحسب لشخصيّته حسابًا أمام شخصيّة الإمام، ألا يخجل حقًّ
انظروا! إلى أين وصل الزمان، هذا التافه جاء أمامنا يقرأ زيارة »عليه السلام يضحك مناّ ويقول: 

ألا « نا بعلمه، ويمنّ علينا بشخصيّته، ويمنّ علينا بماله ومكانته، آه؟أمين الله، ويمنّ علي
ا لزيارة الإمام، وكيف نذهب إلى محضر الله، وكيف نقف أمام الله؟  يضحك؟! كيف نذهب حقًّ
كيف نعرض أنفسنا عندما نصلّي؟ نصل إلى كلام أمير المؤمنين عليه السلام الذي كتبه على قبر 

 الأئمة عليهم السلام، كم من القصص والحكايات التي لدينا عن الإمام سلمان رحمه الله، وكلّ 
السجّاد عليه السلام، عن الإمام موسى بن جعفر عليه السلام، عن الإمام الرضا عليه السلام، 
ا الإمام  عن الإمام الحسن عليه السلام. اقرأوا دعاء يوم عرفة للإمام الحسين عليه السلام، حقًّ

إلى آخر الدعاء  «الحَمدُ لِلَّهِ الَّذي لَيسَ لقَِضائهِِ دافعٌِ...»اك من بداية دعاء عرفة عليه السلام هن
أنا لستُ شيئًا، أنا صفرٌ، لا أملك شيئًا، أنا فقير، وأنتَ أعطيتَ، أنتَ جئت بي إلى هذه »يقول: 

تي في قلوب الناس، الدنيا، أنتَ كبّرتني، وأنتَ علّمتني، أنتَ جعلتَ الناس يحبّونني، وألقيتَ محبّ 
الأئمة عليهم السلام يقولون لنا هذا ويعلّموننا. فأين نسير؟ وفي أيّ واد  «. وأنتَ أزلتَ الموانع

نتحرّك؟ وإلى أيّ شيء ندعو الناس؟ هل هذه مدرسة الأئمة عليهم السلام؟ مدرسة الأئمة 
يض كلّ الأمور إلى عليهم السلام هي مدرسة الفقر، مدرسة الفقر ومدرسة العدم، مدرسة تفو

صاحبها الأصلي، تفويض كلّ شيء وتسليم كلّ الإمكانيات وكلّ الودائع إلى صاحب الوديعة 
 الأصلي، يسلّمون كلّ شيء إليه.

https://madrasatalwahy.org/


  23 
 

 ما الذي يبقى للعارف ليعرضه أمام الله؟

عندما يكون لا جمال ولا علم ولا مال ولا شأن ولا شخصيّة عندي، فماذا لديّ إذن؟ لا 
تصبح سلمان، تصبح لا شيء! عندما أصبح لا شيء، يأتي أمير المؤمنين عليه السلام  شيء! حينها

 فوق قبري ويكتب هذا: 
 «. وفَدتُ على الكريمِ بغيِر زاد  *** من الحسناتِ والقلبِ السليمِ »

لم آتِ بحسنة ولا بقلب  سليم؛ الحسنات هي الأمور الظاهرة، والقلب السليم يتعلّق 
يا »ي صحيحٌ ولا باطني، ومع ذلك لا بأس علّي أبدًا، لماذا؟ لأنّي أنظر إليك. بالباطن. لا ظاهر

 « ربّ، هل كان يعجبك أن أقدم على فرد كريم مثلك وأنا أحمل الزاد معي؟
 «. لا»يقول الله: 

 «. ولهذا السبب لم نأتِ بشّء»نقول: 
بَ لك. أنا أيضًا إلهٌ وأريد حسناً، لا مشكلة، يبدو أنّ قليلًا من المعرفة قد وُهِ »يقول الله: 

عبدًا كهذا. عبدًا لا يمنّ علّي بما أخذه منيّ، ولا ينسب إلى نفسه ما أعطيته إيّاه، إلى حسابه البنكي. 
لذا « أنا أعطيتُ المال وأنتَ تضعه في حسابك؟ أنا أعطيتُ رأس المال وأنتَ تضعه في حسابك؟

يا ربّ، لم آتِ »قال الإمام السجاد عليه السلام:  يقتضي هذا الأمر دائمًا في مقام الأدب. ولهذا
 «. بعمل  

، ولكن في النهاية الإنسان عندما يقدم على فرد  ما، »يقول الله تعالى أيضًا:  لم تأتِ بعمل 
عندما تذهبون إلى منزل صديقكم، ألا تأخذون هديّة؟ عندما تزورون «. يجب أن يحمل هديّة

 الإنسان كيلوغرامين من التفّاح. يجب أن نأخذ هديّة ما. مريضًا، ألا تأخذون هديّة؟ يشتري

 قصّة علبة الكبريت التي أهداها السيد دستغيب رحمه الله

لا أعرف هل ذكرتُ هذه الواقعة للرفقاء أم لا؟ أحد الأصدقاء الذين كانوا مأنوسين جدًا 
ا في شتاء  ما مع السيّد ذهبن»بالسيّد دستغيب رحمه الله وكان من حواريّيه، نقل لي حادثة فقال: 

دستغيب رحمه الله خارج شيراز، إلى قرى وبلدات شيراز. وعندما كناّ في الطريق قال السيّد 

https://madrasatalwahy.org/


  24 
 

دستغيب رحمه الله: يا ويلتاه، لم نحضر شيئًا، لم نحضر هديّةً لهذا الرجل الذي نذهب إليه. كان 
ه. فلمّا وصلنا إلى هناك قلتُ في من دأبه أن يأخذ معه شيئًا إذا ذهب إلى مكان، حلوى أو ما شاب

نفسي: ماذا سيفعل لهذا الرجل؟ فجأة أدخل يده في جيبه، وكان فيها علبة كبريت، فأخرجها 
وقال: لم نجد شيئًا، نعطيك علبة الكبريت هذه كهديّة. فاحتفظ ذلك الفرد بعلبة الكبريت تلك 

عادة  من العمل الذي قام به، حتّى آخر عمره، وكان يحدّث الجميع بها، ويقول: لقد شعرت بس
حسناً، لماذا وضع علبة الكبريت «. بحيث لو أنّه أعطاني مليونًا لما شعرت بمثل هذه السعادة

هذه في جيبه، لا ندري! إن شاء الله لم تكن للسيجارة، فالسيجارة حرامٌ ومضّرة! طبعًا ليس 
«. هذه هديّة»ت وقال: بالضرورة أن تكون له، فللكبريت استخدامات أخرى. أخرج الكبري

 فكم هذا العمل جميلٌ ومحبّبٌ وحسنٌ.

 المحبةّ هي الهديةّ الوحيدة التي يمكن للعبد تقديمها للهّ

يقول الإمام السجاد عليه السلام إنّ هناك شيئًا واحدًا احتفظنا به لأنفسنا لنقدّمه للّه. فلو 
حسناً، عملك ليس شيئًا يستحقّ العرض، فالقدرة والصحّة والتوفيق أنا أعطيتها، »قال الله: 

لّ عمل يجب أن يعرف الرفقاء هذا، أنّ ك«. وأنا وفّقتُك لهذه الصلاة والذكر والدعاء والتوجّه
خير نقوم به، فإنّنا في ذلك الوقت نكون مشمولين بتلك الرحمة والأوصاف والأسماء الكليّة 
الإلهيّة، وبدون هذا لا يمكننا القيام به. وقد ثبت هذا الأمر في الفلسفة والعرفان. حسناً، نحن 

ك شيءٌ واحدٌ يمكننا هنا»هنا كعبيد، ماذا لدينا لنقدّمه؟ لا عمل لدينا. يقول الإمام عليه السلام: 
لماذا لا « ما هذا الذي تقدّمه لي؟»لا يستطيع الله أن يقول: «. أن نقدّمه للّه، فما هو؟ إنّه المحبّة

 يستطيع أن يقول هذا؟ إن شاء الله يبقى مطلبًا للرفقاء للمجلس القادم إن لم يحصل بداء.

  

 اللّهمّ صلّ على محمدّ وآل محمدّ

https://madrasatalwahy.org/

	ما هي المعرفة الحقيقية التي تهدي إلى الله؟
	هل اليأس من الوصول لمعرفة الإمام عليه السلام يبرّر التقاعس؟
	مثال السفينة وكيلو السكر: هل نُضيّع طاقاتنا الوجودية؟
	هل يمكن للتقنيات الحديثة أو لغير المسلم استنباط الأحكام الفقهيّة؟
	هل يشترط الإيمان في الحذاقة العلميّة أو القوة البدنيّة؟
	هل الفقه الظاهري حكر على المسلمين؟
	حجيّة الروايات بين الأحكام والاعتقادات
	هل يمكن لغير المؤمن أن يفتي للمسلمين؟
	من لا ولاية له فلا شيء له!
	هل الفلسفة والعرفان حكر على المسلم؟
	ما هو التفقه الحقيقي الذي أراده الإمام الصادق عليه السلام؟
	من هم أهل التوحيد الذين يفهمون سورة الإخلاص وآيات سورة الحديد؟
	العمل على قدر المعرفة
	لماذا أخرج الإمام السجاد عليه السلام العمل من دائرة العرض على الله؟
	قصّة العالم الذي أراد أن يعرض صيامه وقيامه على الله
	قصّة سفر الحجّ الأول مع المرحوم العلامة : هل نمنّ على الله بأعمالنا؟
	ما الذي نتعلمه من لباس الإحرام؟
	قصّة اقتراح تأجيل زيارة السيد البروجردي رحمه الله للإمام الرضا عليه السلام
	كيف نزور الإمام الرضا عليه السلام؟
	لماذا لا عمل للعارف عند الله؟
	أبيات أمير المؤمنين عليه السلام على قبر سلمان رحمه الله: كيف نلقى الكريم؟
	كيف نتعامل مع الله: بمنطق الحقوق أم بمنطق الأدب؟
	ما الذي يبقى للعارف ليعرضه أمام الله؟
	قصّة علبة الكبريت التي أهداها السيد دستغيب رحمه الله
	المحبّة هي الهديّة الوحيدة التي يمكن للعبد تقديمها للّه

