
 

 

 

  

 هوالعليم

  

 كيف نفهم حقيقة التوحيد في المصائب؟

 تحليل لقصةّ موسى والخضر عليهما السلام 

  

 الجلسة الأولى -هـ  ۱٤٢٢سنة  -شرح دعاء أبي حمزة الثمالي 

  

 محاضرة القاها

 آية الله الحاج السيّد محمّد محسن الحسينيّ الطهرانيّ 

 قدّس الله سره

  

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

  أعوذُ بِاللهِ مِنَ الشَّیطانِ الرَّجیم

  بِسمِ اللهِ الرَّحمنَِ الرَّحیم

 القاسم محمدٍ وصلَّی اللهُ علَیَ سیدنا ونبینا أبی

 صلَّى الله عليه وآله وعلی آلهِ الطّیبینَ الطّاهرینَ 

 واللعنةُ علََی أعدائِهم أجمعَینَ 

  

  

 مفاتيح الدعاء: كيف نرى الله في الشدائد؟

عآءِ إلَِیک للِصّارِخِیَن مَفْتُوحة  »لأنّ الفقرات تنتهي عند قوله:  ، فكأنِّي أقول: يا «أَبْوابَ الدُّ
وَللِْمَلُهوفیَِن »، أي في مقام الإجابة. «بمَِوْضِعِ إجِابَة  » إلهي، أنا أعلم أنّک للذين يأملون ويرجون

على نیل حقوقهم ـ فاللهف يعني الحسّة ؛ وللذين وقع علیهم الظلم ويتحسّّون «بمَِرْصَدِ إغِاثَة
وَأَنَّ فِِ اللهفِ »والتأسّف والظلم، ومن يقع علیه الظلم يُقال له ملهوف ـ أنت في مقام نجدتهم. 

، أي وأعلم يقین ا أنّ في التوجّه والشوق لجودک، والرضا بقضائک...، فأنا راض  بما «إلِی جُودِک
بما تقدّره لهم ولا يعترضون، فلا يقولون: لمَ لم تجعلني تحكم به وتقدّره لعبادک. الذين يرضون 

مكان فلان يا إلهي؟ لمَ وضعتَ فلان ا مكانِّ أو لم تضعه؟ لمَ يجب أن أُبتلى أنا وحدي بهذه المسألة؟ 
لمَ ذاک؟ ولمَ هذا؟ لا، فالذين يرضون بقضائک، فإن هذا اللهف إلی جودک والرضا بقضائک 

ا مِنْ مَنعِْ الْبا» وَمَندُْوحَة  عَمّا فِِ أَيدِی »، أي يمكن أن يكون بديلا  عن منع الباخلین. «خِلیِنَ عِوَض 
 ، أي وفیه غنى وسعة عن الذي في أيدي من يطلبون الأشیاء لأنفسهم.«الْمُسْتَأْثرِِينَ 

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

إنّ كلّ هذه الفقرات والمعانِّ تصبّ في اتجاه واحد. فأنا أعلم أنّ أمل الذين يأملون فیک 
 محلّه؛ وأعلم أنّ الذين وقع علیهم الظلم، هناک من يجبر ظلمهم ويخرجهم من تحت لیس في غير

، أي إنّ في التوجّه إلی جودک والرضا «وَ أَنَّ فِي اللهفِ إلِی جُودِک»وطأته ويكون لهم مأوی. 
بقضائک بديلا  مناسب ا عن منع الباخلین وغنى  عما في أيدي المستأثرين، الذين يطلبون لأنفسهم 
ويجمعون لها. يقول الإمام السجاد علیه السلام أنا أعلم، وقد وصلت إلی هذا العلم. والإمام لا 

أي أنا أعلم، لقد بلغت هذه الدرجة من « وَ أَعْلَمُ »يخطئ، ولا يقول خلاف الواقع حاشا للّه. 
نعمک، العلم بأنّ الذين يأملون فیک، والذين وقع علیهم الظلم ويتحسّّون للوصول إلیک وإلی 

أنت في المقام المناسب لإغاثتهم. وكلّ من يرضى بقضائک ويتوجّه إلی جودک وإحسانک، فإنّ 
ا مِنْ مَنعِْ الْباخِلیِنَ »له  وَمَندُْوحَة  عَمّا »، أي هو في غنى عن منع الباخلین الذين يبخلون. «عِوَض 

 ين يطلبون لأنفسهم ويجمعون لها.، أي وفي سعة وغنى عمّا في أيدي الذ«فِِ أَيدِی الْمُسْتَأْثرِِينَ 
حسن ا، هذه كانت الترجمة الحرفیّة لهذه الفقرات. ولكن، لمَ يكون الله تعالی في موضع 
الإجابة؟ ولماذا يكون في مقام نجدة الذين وقع علیهم الظلم ويتحسّّون على بلوغ حقّهم؟ 

ا عن منع الباخلین وال مستأثرين بما في أيديهم؟ ما ولماذا يمكن للرضا بقضاء الله أن يكون عوض 
 هو سبب ذلک؟

 لماذا نخطئ في فهم مجريات حياتنا؟

إنّ سبب هذه المسألة يمكن أن يعود إلی علل وعوامل متعدّدة، والاطلاع على هذه العلل 
يصحّح رؤية الإنسان في علاقته بربّه ويربطه بذلک المبدأ، ويمكن أن يخرجه من هذه الكثرات 

 سه إلی مرتبة الطمأنینة والسكینة.والتعلقات، ويوصل نف
النقطة المهمّة ومحور الحديث في كلام الإمام السجّاد علیه السلام تكمن في كیفیّة رؤية 
الإنسان لسلسلة العلل والأسباب. فكلّ المشاكل التي نواجهها في هذه الدنیا تعود إلی أننا 

و خاطئ، فنضع العلّة مكان أخطأنا في فهم سلسلة العلل والأسباب؛ فنحن نفترضها على نح
 ـهل  المعلول، والسبب مكان المسبيب، والمؤثير مكان المتأثير. وهذه أعیننا المريضة والناعسة 

https://madrasatalwahy.org/


  4 
 

ا. فیذهب  رأيتم العین الناعسة؟ ـ حین يستیقظ المرء من نومه لا يستطیع أن يری ما أمامه جیّد 
ا، ف ا. فیُقال له: فجأة فیصطدم رأسه بالباب؛ لأنه لم يره وظنه مفتوح  يا هذا، »هو لا يزال ناعس 

ا! ، لقد استیقظت للتوّ، اغسل وجهک بالماء لتری جید  لماذا يحدث هذا؟ لأنّ «. افرک عینیک قلیلا 
العین كانت في ظلام دامس لساعات، فخلايا الشبكیّة لم تكن مستعدّة بعد لاستقبال النور، 

لدينا نوعان من الخلايا في الشبكیّة: الخلايا فتواجه صعوبة في التقاط الصورة؛ فكما تعلمون، 
العصوية والخلايا المخروطیّة، وعملهما يختلف؛ ففي النهار تعمل المخروطیّة وفي اللیل تعمل 
العصوية التي تكون قاعدة سطحها أكبر لتتمكن من عكس المزيد من الضوء. وعندما تكون 

الأولیّة غير طبیعیّة بعض الشيء. وفي العین مغمضة لفترة طويلة ثمّ نفتحها، تكون حالتها 
، أي من يحب عینیه، 1«مَنْ أَحَبَّ كرِيمَتَیهُ فَلَا يَكْتُبْ أَوْ لَا يَقْرَأْ بَعْدَ الْعَصِْ »الرواية ورد ما معناه: 

فلا ينبغي له أن يقرأ عند الغروب، أي بعد العص وقبیل الغروب. وذلک لأن أجهزة خدمة 
دوارها وقت الغروب؛ فالمسؤولون عن انعكاس الضوء وإرساله إلی العین تريد أن تتبادل أ

سلسلة عصب الدماغ يريدون أن يسلموا مهامهم لعمال نوبة اللیل، وفي أثناء هذا التسلیم 
والتسلم تحدث بعض المشاكل. لذا، يخطئ الإنسان أحیان ا في الرؤية عند الغروب، ولا ينبغي 

طلاب الذين لا يريدون تضییع فرصة المطالعة له أن يطالع في ذلک الوقت، خاصة ال
 والاستفادة منها، ولكن ذلک مضّر.

 ـيقول الشیخ محمود  "رَمَد"الذين في أعینهم   ـوالرمد يعني المرض والنعاس والانزعاج 
ا:   الشبستري رحمه الله في أشعاره الرائعة حق 

                                                           
 «.من أحب كريمتاه* لم يكتب بعد العص»: رسول الله صلّى الله علیه و آله و سلم: 2٩3، ص 1، ج مطلع انوار 1

*كذا وردت ولعلّ الوجه في كونها بالرفع أنّ كلمة كريمتاه صارت اسم علم للعینین كما يقال في الأجدّان والجديدان أنّهما علم 
 على اللیل والنهار فلا تتغيّر حالتهما الإعرابیّة.

. «العص فلا يكتب بعدحبیبتیه  أكرم من»: 22٩ص  2ج في كشف الخفاءهذا وقد وردت في مصادر أخری بالجرّ وقال العجلونِّ 
أخرجه الخطیب  -في كتاب  العص الإمام أحمد بعض أصحابه أن لا ينظر بعد أوصى قال في المقاصد لم يثبت في المرفوع ولكن

الحديث.  - «من أحب كريمتیه»عینیه. وتقدم بلفظ:  دية من يأكل وغيره وقال الشافعي فیما أخرجه البیهقي في مناقبه: الوراق إنما
 )م( 

https://madrasatalwahy.org/


  5 
 

 « رمد دارد دو چشم اهل ظاهر *** كه از ظاهر نبیند جز مظاهر»
 يقول: 

 في أعین أهل الظاهر رَمَدٌ *** فلا يرون من الظاهر إلا المظاهر
إنها مريضة، ناعسة، تری الأشیاء على غير حقیقتها، تری الصورة مشوّهة. إنّ أهل الظاهر 
مرضى لأنّهم لا يرون من الظاهر إلا المظاهر، أي لا يرون سوی هذه الصور. يرون الشاشة 

ا، لكنهّم لا يعرفون أنّ من يمسک بمقبض جهاز العرض يجلس التي تُعرض علیها الصور تب اع 
خلف الستار. هم فقط يرون الصور، وذاک يفتح المقبض فتظهر الصور، فيرون هذه الصور 

ولكن لو أغلق ذاک «. عجب ا!»تأتي وتذهب وتلعب مع بعضها وتقفز إلی أعلى وأسفل، فیقولون: 
ستُظلم، ولن يری شیئ ا؛ فهو لا يری من الظاهر  المقبض فجأة، فماذا سیحدث للشاشة كلّها؟

 إلا المظاهر.

 قصّة تربوية عن لوم الآخرين

نحن في سلسلة العلل والأسباب دائما  ما نقع في الخطأ، ونعانِّ من الاضطراب والضعف. 
نريد دائما  أن ننسب الأمور إلی هذا وذاک؛ فنريد أن ندفع العیوب عن أنفسنا وننسب المحاسن 

أذكر عندما كناّ ندرس في قم أنا وأخي الأكبر، في فترة العزوبیة، وكناّ نسكن في حجرة من  إلیها.
حجرات الطلاب في الحوزة، كانت تحدث أحیان ا بعض الاختلافات في وجهات النظر، وكان 

المرحوم العلامة يصدر منّي بعض التقصير، فیُنسب الأمر إلّي، وهكذا كانت تجري الأمور. كان 
بزيارتنا في قم أحیان ا ويلقي نظرة على حجرتنا، فكناّ نذهب إلیه ونشتكي من وضع يتشّرف 

المشكلة منه، هو الذي يقصّ ولا يقوم »الحجرة، وكان أخي بدوره يلقي باللوم علّي ويقول: 
يضحک. وفي مرّة من المرّات، أتى فبدأنا كعادتنا بالشكوی، المرحوم العلامة وكان «. بواجبه

أريد أن أقول لكم شیئ ا هذه المرّة؛ إذا أتیت في المرّة القادمة ووجدت »ة وقال: فقاطعنا فجأ
ا، فقلت أنت:  ، فعندها يكون أمركما قد ‘اللوم علّي أنا’، وقال هو: ‘اللوم علّي أنا’نقص 

 «.استقام. اذهبا الآن واعملا على الوصول إلی هذه المرحلة، حینها فقط يمكن أن يُعتمد علیكما

https://madrasatalwahy.org/


  6 
 

 سالك كبصيرة الطفلرؤية ال

بشكل عام، إنّ النقص والعیب الموجود في نفس الإنسان يجعل توجّهنا وطلبنا دائما  
منصبًّا على المعلولات عند تحقّق الأحداث؛ وذلک لأنّنا نتعامل مع المعلولات والمسبَّبات 

لی قطع طريق طويل أكثر. فالنفس الإنسانیّة التي تتعلّق بهذا الجسد في هذه الدنیا لا تزال بحاجة إ
ا كالطفل الذي لا يملک القدرة على تحلیل الأحداث ويری الأمور  للوصول إلی عالم التجرّد، تمام 
من منظوره الناقص والخام والمحدود، ولا يستطیع تحلیل القضايا أبعد من ذلک. ولكن عندما 

ل الماضیة التي يكبر ويفكّر في تلک القضايا، يستطیع أن يصل إلی التحلیل الصحیح للمسائ
، فعندما "غولا  "حدثت في طفولته. لماذا؟ لأنّ فكره نضج. في السابق كان يسمي الكهرباء 

ولكن عندما يكبر، يدرک «. هناک غول في الداخل، في هذا الجدار»تصعقه الكهرباء كان يقول: 
ا، وأنّه لا وجود لغول، بل هو تیّار كهربائي إذ ا مرّ بالجسد فإنّه أن الجدار لیس إلا طین ا وآجرًّ

ا، ولكنه في طفولته لا يفهم هذا الأمر؛ لأنّ فكره واستعداده لا  يوقف القلب. يفهم هذا لاحق 
يسع إدراک هذا السير المتردّد للكهرباء. وهو يخاف من الحقنة والدواء المرّ ويهرب منهما، فهو 

فهو لا يشعر به؛ والدا الطفل هما من لا يری إلا الألم الحالي. أما الشفاء الذي يأتي بعد هذا الألم، 
ا ما طفلا  يشكر والديه لأنّه  يشعران بذلک الشفاء، أما الطفل فلا يشعر إلا بالألم. فهل رأيتم يوم 
معافِ وأسنانه لا تؤلمه؟ هل رأيتم طفلا  في الخامسة أو العاشرة من عمره يأتي إلی أمّه ويقول: 

، بطني لا تؤلمني الآن» ا جزيلا  الكلّ سیضحک! لماذا؟ لأن الطفل لا يفهم معنى ؟ «شكر 
الصحة، لا يفهم معنى عدم المرض. نعم، هو يفهم الألم، فما إن يبدأ وجع بطنه حتّى يعلو 

، «إذا أردت أن تشفى، يجب أن تأخذ هذه الحقنة»صراخه، وحینها يجب علاجه. فنقول له: 
 لم.هو لا يدرک إلا الأ«. لا، لا، هذه الحقنة مؤلمة»فیقول: 

ا. ولكن عندما نكبر ـ إن شاء الله ـ يعلّموننا قاعدة في الصحّة والطب،  نحن هكذا تمام 
هذه قاعدة، لمن تقال؟ تقال لمن يدرک «. الوقاية خير من العلاج»ماذا تقول؟ قولوا بسّعة: 

ا فلا يدركه، ب ل معنى الصحّة. عندما يكبر الإنسان يدرک معنى الصحّة، أمّا عندما يكون صغير 
يدرک معنى الألم فقط. وعندما يكبر، يدرک حینها أن هناک شیئ ا اسمه الصحة. يقولون إن 

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

الصحة شيء واحد، أما المرض فما هو؟ آلاف الأشیاء. فإن آلمک سنّک فلست بصحیح، ون 
آلمتک عینک فلست بصحیح، وكذلک ألم البطن والعظام. إذن، كم هي الصحّة؟ واحدة. ولكن 

 نهاية له من الأمراض. هناک أمراض معروفة وأخری مجهولة، وكلّ يوم كم هو المرض؟ ما لا
 يظهر شيء جديد.

كذلک الإنسان في عالم الكثرات، ينصبّ اهتمامه على المعلول والمظاهر فقط: هذا فعل 
ا وذاک قال  ا، وهذا قال سوء  كذا، وهذا وصل إلی المنصب الفلانِّ، وهذا أصبح غنی ا وذاک فقير 

ا، وهذا  ا، هذا عُزل وذاک خير  ، هذا تولّی الرئاسة وذاک أصبح مرؤوس  أصبح عالما  وذاک جاهلا 
نُصّب... كل ما يلتفت إلیه الإنسان في هذا العالم هو سلسلة العلل والأسباب الماديّة، أي عالم 
، لم يكتشف العلة والجذر؛ لأنّه يفتقر إلی ذلک الاتّصال  المعلولات. وهذا لأنه لا يزال طفلا 

 قیقيّ الذي يوجب تصحیح الفكر والسّّ والروح.الح

 قصّة موسى والخضر: حين تلتقي الشريعة بالحقيقة

عندما كنت أتحدّث عن  "عنوان البصي"لا أدري هل ذكرت هذه المسألة في شرح 
ا وفیها أسرار، وكلّما تعمّق  قضايا الخضر أم لا؟ قصّة الخضر علیه السلام قصّة عجیبة جدًّ

، وصل إلی مسائل جديدة. فموسى على نبیّنا وآله وعلیه السلام نبيّ ورجل عظیم، الإنسان فیها
وقد أدرک بعض المعارف، ولكنهّ لم يكن قد بلغ مرتبة النضج القصوی بالنسبة للوصول إلی 
حقیقة التوحید ونزول الفیوضات المختلفة الأنواع والمظاهر في عالم الكثرة. فأراد الله أن يرفع 

ا إلی الحدّ الذي لا هذا النقص ع ن موسى علیه السلام ويعرّفه بجمیع مراتب التوحید، طبع 
يمكننا معه القول بأنّ جمیع المراتب قد اتّضحت له، فتلک المراتب لم تتّضح إلا لرسول الله 
صلىَّ الله علیه وآله والأئمّة علیهم السلام. وبالطبع، يمكننا القول إنّه بناء  على بعض الروايات، 

 .1ما يكون قد وصل إلی هذه المراتب بعض أفراد أمّة رسول الله، وهو ما نعبّر عنه بالبقاء الأتمربّ 
                                                           

 المراد بالبقاء هنا مرحلة البقاء بعد الفناء، ففي اصطلاح العرفاء وأهل السير والسلوک يمرّ الإنسان في ثلاث مراحل:   1
: وهي مرحلة غلبة الكثرات والعلل، والتي يعیش فیها حالة الشرک ويعطي فیها للكثرات قیمة ذاتیة، ولا مرحلة ما قبل الفناء

 عد إلی حقیقة التوحید.يكون قد وصل في هذه المرحلة ب

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

فموسى على نبیّنا وآله وعلیه السلام يری الناس يموتون أمام عینیه ألف مرّة في الیوم، 
ا. تلد الأم طفلها فیموت كلاهما عند الولادة، فهل يعترض؟  لا. ولكنهّ لا يعترض على الله أبد 

هم تهمُت﴿إنّه الموت:  ا وهٱلىتِِ ل وتهِه نفُسه حِينه مه
ه
فَّى ٱلأ تهوه ُ يه وتِ ﴿، 1﴾ٱللَه لهكُ ٱلمه تهوهفىىكُٰم مى قُل يه

ه بكُِم ِي وُكِِّ . الله هو الذي يمیت. كنت أقرأ في ترجمة للقرآن، لا أذكر من هو المترجم، 2﴾ٱلَّى
نته ٱلرىقيِبه ﴿ه تعالی: حول عیسى على نبیّنا وآله وعلیه السلام في قول

ه
ا تهوهفىيتهنِِ كُنته أ فهلهمى

لهيهِم هنا خاطئة؛ « قبض الروح»ترجمة «. عندما قبضت روحي»، كانت الترجمة تقول: 3﴾عه
فالمعنى لیس قبض الروح. لا تخطئوا، فعیسى علیه السلام لم تُقبض روحه، إنّه حيّ مثلنا، ومثل 

برزخ بین المادّة والمجرد، وهو ما يُعبّر عنه بالسماء الرابعة.  إمام الزمان علیه السلام، لكنهّ في
وعندما يظهر بقیّة الله أرواحنا فداه إن شاء الله وينير أعیننا المريضة بنوره، سینزل عیسى علیه 
السلام من السماء ويقتدي به ويكون من أتباع وشیعة إمام الزمان علیه السلام. الأئمة علیهم 

                                                           
: وهي مرحلة غلبة الوحدة والوصول إلی حقیقة التوحید وأنّ الله هو الحقّ وما دونه الباطل، وفیها يكتشف أنّ مرحلة الفناء

ا.   نفسه وكافّة الموجودات لا وجود لها أصلا ، فلا يعود يری سوی الله ولا يشعر بعالم الكثرة أبد 
ي مرحلة الوحدة في عین الكثرة، حیث يری أنّ نفسه وجمیع الموجودات في عالم الكثرة قائمة بالله : وهمرحلة البقاء بعد الفناء

ومعلولة لله وهي تجلیّات لذاته ولا وجود لها من نفسها، فهو يشعر بالكثرات القائمة بالله تعالی فیعطي عالم الكثرة حقّه ويعطي 
 عالم الوحدة حقّه.

 لدی العرفاء: ثمّ إنّ هناک قاعدتین أخريین 
ا عبر  مفاد إحداهما أنّ طيّ هذه المراحل قد يكون بالاختیار في عالم الدنیا عبر التربیة و التزكیة والسير والسلوک، وقد يكون قهر 

 الموت وعقبات البرزخ ونفخ الصور والقیامة. 
يتناسب مع ما كان قد أدركه في مرحلة ما قبل الفناء  : أنّ ما يناله الإنسان في عالم البقاء بعد الفناء من إدراک للكثرةومفاد الثانیة

واطّلع علیه من قوانین عالم الكثرة، وأنّ ما يعرفه من الذات في مرحلة البقاء يتناسب مع ما بلغه من مراتب التوحید في مرحلة 
 ه فیها. الفناء، فإن بلغ الفناء الذاتي كان بقاؤه أتمّ، وإن بلغ الفناء في الصفات والأسماء كان بقاؤ

ويبدو أنّ سماحة السیّد رضوان الله علیه يتحدّث في اصطلاح البقاء الأتمّ هذا عن البقاء في الذات بعد الفناء في الذات وهو 
الأمر الذي اختصّ به النبيّ محمّد صلّى الله علیه وآله دون سائر الأنبیاء وفتحه لأمّته من بعده. )لمزيد من التحقیق حول ذلک 

 ( )م( 4۸ص  ۸، ج۱6۰ص  6ج معرفة المعاد، 4٩3ص  2ج الملكوت أسرارراجع: 
 .42( الآية 3٩سورة الزمر ) 1
 .۱۱( الآية 32سورة السجدة ) 2
 .۱۱۷( الآية 5سورة المائدة ) 3

https://madrasatalwahy.org/


  ٩ 
 

ير المؤمنین علیه السلام مات، الإمام السجاد علیه السلام مات، ولكنّ إمام السلام ماتوا، أم
لكِٰن شُبِهِه ﴿الزمان علیه السلام حيّ، وعیسى علیه السلام حيّ لم يمت؛  لهبُوهُ وه ا صه تهلُوهُ وهمه ا قه وهمه

ههُم  .1﴾ل

 لماذا اعترض موسى على الخضر ولم يعترض على ملك الموت؟

لام يری الملائكة تقبض الأرواح ألف مرّة في الیوم. يمرّ إنسان إلی فالنبيّ موسى علیه الس
يا إلهي، لمَ حدث له »جانب جدار فینهار علیه ويموت. هل يُری موسى علیه السلام يقول: 

كان علیه ألا يمرّ من هناک، لكنهّ مرّ فانهار علیه الجدار. أو مثلا ، ربّما يكون هناک إنسان «. هذا؟
ینكسّ غصنها فجأة ويقع على رأسه فیموت، فهل قال موسى علیه السلام نائم تحت شجرة ف

ا:  هذا أمر طبیعيّ، إنّها علل طبیعیّة. أو يصعد رجل جبلا  فتزلّ «. يا إلهي، لمَ حدث هذا؟»يوم 
كان علیه «. يا ويلتاه! لمَ حدث هذا؟!»قدمه ويسقط في الوادي، فهل يقول موسى علیه السلام: 

لكنهّ صعد... هل تسمعون يا أطفال؟ عندما تصعدون الجبل، كونوا حذرين،  ألاّ يصعد الجبل،
 لا تركضوا، بل انتبهوا.

ا في العاشرة من  حسن ا، قولوا لي الآن، كیف حدث أن الخضر علیه السلام أتى وقتل غلام 
ا:  فسه ، مع أنّ هذا الغلام ن«لمَ تقتل هذا الغلام؟»عمره فارتفع صوت موسى علیه السلام معترض 

لو كان يمشي وسقط على الأرض وانكسّ رأسه ومات، لما اعترض موسى علیه السلام. لماذا؟ 
لأنّ موسى علیه السلام كان يری تلک الوفیات والحوادث متّصلة بسلسلة العلل الطولیّة، أما 
 في قضیّة الخضر، فقد رأی هذا الموت متصلا  بسلسلة العلل العرضیّة، وهنا نشأت لديه الشبهة.
في الحقیقة، لو أنّ موسى علیه السلام كان قد درس الفلسفة! ـ أستغفر الله ربّّ وأتوب 
إلیه، فنحن لا نصلح أن نكون تلامیذ لموسى علیه السلام، ولا نبلغ قیمة ظفر من أظفاره! ولكناّ 
 نمزح قلیلا ، فطلّاب العلم يمزحون عادة، ولا بأس أن يمزح المرء مع الأنبیاء، وإن شاء الله
لن يغضبوا منا ـ لكان قد علم أنّ سلسلة العلل العرضیّة هي في طول سلسلة العلل الطولیّة. 

                                                           
 .۱5۷( الآية 4سورة النساء ) 1

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

ا، موسى علیه السلام الآن هو نفسه معلّم للملّا صدرا في ذلک العالم، يعلّمه المعارف  طبع 
 ما أثبتَّه أنت بالفهم والإدراک والفكر، نحن شاهدناه رأي العین وبالقلب، فنحن»ويقول له: 

 «.نسبقک بكثير
إنّ الخضر على نبیّنا وآله وعلیه السلام عندما كان يذبح ذلک الطفل، كان فاعلا  ضمن 
سلسلة العلل الطولیّة، لا العرضیّة. ولأنّ موسى علیه السلام كان في ذلک الوقت ملتفت ا إلی 

ارتباطهما جانب المظاهر ولم يستطع أن يحلّ مسألة عدم الاختلاف بین المادّي والمجرّد في 
بالمبدأ، فقد اعترض. ولكن، لو أن ملک الموت هو من أتى وفعل ذلک بدلا  من الخضر، فهل 
كان موسى علیه السلام سیعترض؟ لا! فذاک ملک الموت، وما علاقته بعالم المادة؟ فملک 
ا يأتي  الموت لديه سجلّ يضعه تحت إبطه كلّ صباح وينزل من ذلک العالم. وماذا في سجلّه؟ يوم 
ا إلی إفريقیا فیقضي على ألف شخص دفعة  ا إلی قم، ويوم  ا إلی همدان، ويوم  إلی مشهد، ويوم 
ا يذهب إلی هيروشیما فیحول ثلاثمائة ألف إنسان إلی رماد في لحظة. ولدينا في  واحدة، ويوم 

 الروايات أنه سیُباد ثلثا سكان الأرض من المخالفین لإمام الزمان علیه السلام.

 الأبهري وملك الموتقصة الحاج 

ا أحیان ا أخری؛ فذلک يعتمد على  نعم، عمل ملک الموت يكون مزدحم ا أحیان ا وخفیف 
ا ويقول:  يا الله، علینا أن نقضي على ثلاثة ملايین »الأمر الذي يصدر إلیه. يفتح سجلّه صباح 

ولكن هذا لا يمثّل له شیئ ا، فهو أسهل علیه من شربة الماء هذه التي أرفعها. لقد منحه «. الیوم
 لله قدرة يستطیع بها أن يقطع كلّ تلک التعلّقات بین النفس والبدن في طرفة عین.ا

ا. توفّي أحد أقاربنا، وكناّ  ا الأبهري، فقد كان رجلا  حيّ القلب جدًّ رحم الله الحاج هادي 
ا إلی  نجلس هناک، فقال له أحدهم ـ وكانوا قد وضعوا الجنازة كأمانة في مكان ما لینقلوها لاحق 

يا حاج، إن »ء وتُدفن هناک وكانوا قد دفنوه في وادي الصفا المعروف بالوادي القديم ـ: كربلا
لو كان »ففكّر قلیلا  وقال: «. استطعت، تعال وافعل شیئ ا لهذه العائلة الحزينة، أعد الروح إلیه

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

و ، أي أن نؤخر الأمر أ«الأمر قبل أن يموت، لاستطعت أن أفعل شیئ ا، أما الآن فلا أستطیع
 نفعل شیئ ا. كان رجلا  حيّ القلب.

ا كیف أن بعض الذين يموتون تبقى أعینهم مفتوحة وبعضهم  كان يقول: كنت أفكر يوم 
ا بجانب جبل يمر به نهر، فرأيت أنه كانت  مغمضة. كنت أفكر في هذا، وذات يوم كنت جالس 

. يقول: رأيت فجأة أن زلزالا  قد وقع ، وجمیع أهالي القرية ذهبوا هناک قرية في هذا المكان قديما 
تحت الأنقاض في منتصف اللیل في ثانیة واحدة. لقد خطر ببالي هذا الأمر ورأيت أنّ الذين 
أصابهم ذلک كانوا على قسمین: بعضهم كانت أعینهم مفتوحة وبعضهم مغمضة. لم يمهلوا 

حوها. لقد حتّى يغمضوا أعینهم، وأولئک الذين كانت أعینهم مغمضة لم يمهلوا حتّى يفت
أحطتُ بنفوسهم في تلک اللحظة التي أراد الله أن يريني فیها كیف كان ملک الموت يقبض 
أرواحهم. رأيت أن هذا أراد أن يغمض عینه فانتهى الأمر، وذاک أراد أن يفتحها فانتهى الأمر! 
ملک الموت لديه مثل هذه القدرة، لا يدعک تغمض عینک أو تفتحها. المهم لیس أن تكون 

ا، أو كما كان ا لعین مفتوحة أو مغمضة، بل أن يكون الإنسان صالح ا عند رحیله، أن يرحل سعید 
ا»يقول المرحوم العلامة:   «.آه، آه، يا إلهي، تعال وانظر!»أو يقول: «. يرحل وهو يرقص فرح 

 قصة أستاذ الأخلاق الذي خاف من الموت

ق، وكنت أحضر دروسه أحیان ا. كان هناک عالم من الأفاضل والعلماء ومدرّسي الأخلا
، حتّى يذهب قبل أن يُطلب منه الذهاب»كان يقول:  ا دائما  كان «. على الإنسان أن يكون مستعدًّ

ا وله  يلقي دروس الأخلاق ويحضرها حوالي مائتا طالب، وكان رجلا  فاضلا  وعالما  ومجتهد 
ا ذهبنا لزيارته، لم يكن كتب وأبحاث. وقد أصیب هذا الرجل بالسّطان سرطان الدم، وعندم

يُحتمل النظر إلیه. بدا وكأنّ الدنیا قد انهارت على رأسه. هذا الأستاذ الذي كان يقول إنّ الإنسان 
يجب أن يذهب قبل أن يُطلب منه، لم يكن يسمح لأحد بالدخول إلی منزله، ولم يكن يتحدّث، 

أن نذكّره بكلامه، بأنّه كان يقول لنا: وكان كلّ هّمه الأدوية أن لا تبتعد عن متناول يده. حاولنا 

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

، لكننّا رأينا أنّه لا «يجب على الإنسان أن يسبق عزرائیل بخطوات حتّى يبحث عنه فلا يجده!»
 يستطیع أن يتنازل عن تعلّقه بالحیاة، وبعد فترة توفّي على تلک الحال.

ا يقول: على الإنسان أن يرحل من هذه الدنیا وهو المرحوم العلامة كان  يرقص فرح 
ا في ساعاته الأخيرة،  ويضحک. وهذا ما حدث له هو نفسه كما يروي الرفقاء. كنت حاضر 
ويقولون إنه عندما شعر بالمرض في جلسة عص الجمعة في منزله، أخذ يضحک ويقول لمن 

هذا يرحل هكذا، وذاک يرحل هكذا. هذا «. قولوا لا إله إلا الله بصوت عال  »كانوا يحملونه: 
وكما يقول أمير المؤمنین علیه السلام: «. أين أنت؟ لمَ لا تأتي؟»عن عزرائیل ويسأل: يبحث 

[ أَرْوَاحُهُمْ فِي أَجْسَادِهِمْ طَرْفَةَ عَیْن  خَ » تيِ قَدْ كُتبَِتْ عَلَیْهِمْ لَمْ تقرّ ]تَسْتقَِرَّ ا مِنَ لَوْلَا الْآجَالُ الَّ وْف 
ا إلَِی الثَّوَابِ  لو لم يكن هناک أجل محدّد، لما استقرّت أرواحهم في أجسادهم  .1«الْعِقَابِ وشَوْق 

 طرفة عین.

 العارف يرى المعجزة في كل شيء

، لكنهّ تساؤل يمر «لماذا؟»فعندما يأتي عزرائیل ويفعل ما يفعل، قد يتساءل الإنسان 
ا ولا يركّز فیه؛ لأنّه ينسب الأمر إلی عالم الغیب. أمّا عندما تقع الح ادثة نفسها من بالذهن سريع 

لماذا يفعل الخضر هذا؟ حسن ا، لعلّ «. لماذا؟»خلال العلل المادّية، تنشأ الشبهة لدی الإنسان أن 
الخضر هنا مثل عزرائیل، فما الفرق؟ فكما أن عزرائیل لا يفعل شیئ ا دون إذن وتكلیف من الله 

كان السید الحداد رضوان  تعالی، كذلک الخضر يفعل ما يفعله بإذن منه. وهنا تكمن النقطة التي
لو أنّ الناس ذهبوا إلی بئر جافة ودعوا الله أن يرتفع ماؤها فاستجاب لهم، »الله علیه يقولها: 

لعدّوا ذلک معجزة، ولكنهم إذا فتحوا صنبور الماء في منازلهم وجری الماء، لا يعتبرون ذلک 
، فلم يعد يری "البقاء الأتم"، مع أنّ كلیهما إعجاز. هذا كلام عارف وصل إلی مرتبة «معجزة

ا بین سلسلة العلل المجرّدة وغير المجرّدة. إنّه ينظر إلی جمیع الأحداث من زاوية ارتباطها  فرق 

                                                           
وَلَوْ لَا الْأجََلُ الَّذِي كَتبََ الُلّه عَلَیْهِمْ لَمْ »: 303خطبة المتقین، ص ۱٩3؛ نهج البلاغة، الخطبة 23۷، ص 2، ج أصول الكافي 1

  «.تَسْتَقِرَّ أَرْوَاحُهُمْ فِي أَجْسَادِهِمْ طَرْفَةَ عَیْن  شَوْقا  إلَِی الثَّوَابِ وَخَوْفا  مِنَ الْعِقَابِ 

https://madrasatalwahy.org/


  13 
 

، «لمَ قتلت هذا الغلام؟!»بمبدأ الفیض بنسق واحد. فالنبيّ موسى علیه السلام يعترض ويقول: 
 «.على أو في الأسفل، فما الفرق؟!إنّ سلسلة العلل واحدة، سواء كانت في الأ»وهذا يقول: 

 ثمن السلوك إلى الله: لماذا لا بد من البلاء؟

إذا تقدّمنا قلیلا ، فإن الإنسان إذا أراد أن ينفتح فهمه وتستنير بصيرته في هذه الأمور، 
سیعلم كیف كان أولیاء الله يربّون تلامیذهم ويهیّئون لهم الظروف لبلوغ المطلوب، وكیف 

الموانع من طريقهم ويغيّرون النفس المتعلّقة بعالم الكثرة لیوصلوها إلی المبدأ كانوا يزيلون 
 ويجرّدوها.

ا:  طالما نسير مع هؤلاء الرفقاء »كان المرحوم السیّد الحدّاد رضوان الله علیه يقول مرار 
بسلام وأمان، فلا توجد مشكلة، فالأمر كلّه سلام وصلوات وذهاب وإياب، ونحن نضیف من 

: ما شاء الله، يا له من سیّد طیب! ما شاء الله، يا له من نورانِّّ! ولكن بمجرّد أن نريد أن عندنا
ولا  ‘لماذا هكذا؟! وماذا فعلنا؟!’نؤدّبهم قلیلا ، تعلو أصوات الجمیع بالشكوی والأنین: 

يعلمون أنّ كلّ هذا من متطلّبات السلوک، ويقولون لو لم يكن هذا السلوک لما حدث ذلک، مع 
ا، ولكنهّا عندما  أنّ هذا كلّه خطأ. واللطیف في الأمر هو أنّ هذه الأمور تحدث للآخرين أيض 

وبدون هذا لا فائدة، لا فائدة »وكان يقول: «. تحدث للسالک، يُعطى معها التحمّل والصبر
ا  «.أبد 

عراق. نقل أحد الرفقاء قائلا : كنت في طريقي إلی مكّة قبل أحداث ترحیل الإيرانیّین من ال
ا يقول لي:  عي السير في طريقنا؟»وفجأة، سمعت صوت   «. أتَدَّ

 «. نعم»: قلت
 «. لم يحدث لک شيء بعد، فهل أنت مستعدّ؟»: قالوا
 وكان من العرب.«. فاستعدّ للبلاء واصبر»قالوا: «. نعم»: قلت
عندما عدت من مكّة، وقعت تلک الأحداث، فضربوا واعتقلوا ورحّلوا، ووقعت »: يقول

 «.أمور كثيرة، وكنت أنا من بین الذين رحّلوا، وابتُلیت بمصائب كثيرة

https://madrasatalwahy.org/


  14 
 

 التسليم للحقائق رغم مرارتها

إن مسألة ربط القضايا والحوادث بذلک المبدأ وتلک الحقیقة هي العامل المهمّ في حركة 
ا يری الإنسان أنّه يستطیع تحريک بعض الأوراق لصالحه، لكنهّ يجد أنه السالک إلی  الله. فأحیان 

لا بأس، فلیكن ما »غير مأذون له بذلک، ويعلم أنّ عدم تحريكها سیؤدي إلی مضارّ، فیقول: 
الله يترک له الخیار: إن أردت هذا الطريق، فبسم الله، ولكن إن أردت أن ترضى «. يكون

و الطريق ومعه هذه المصاعب. لا يمكن أن تسلک هذا الطريق وتأكل الحلوی بقضائي، فهذا ه
في الوقت نفسه؛ فالحلوی موجودة في الجانب الآخر، بعد انتهاء الطريق، أما هذا الجانب فهو 
سراب وخیال. يری الإنسان بوضوح أن هذا الطريق له عواقبه، ولكن علیه أن يصبر ويعضّ 

ول شیئ ا. يتّهمونه وهو ينظر صامت ا، يضیّقون علیه وهو ينظر صامت ا. على نواجذه ويتحمّل ولا يق
مع أنّه يستطیع في اللحظة نفسها أن يردّ الصاع صاعین ويغيّر مجری الأمور، لكنّ علیه ألاّ يتكلّم. 
ثمّ شیئ ا فشیئ ا، تُرفع الحجب عن عینیه، وبعد مرور فترة، لا يعود هو الشخص نفسه؛ فالعمل 

به الآن، لم يكن ممكن ا له قبل سبع سنوات. والتحمّل الذي لديه الآن، لم يكن يملكه الذي يقوم 
قبل عشر سنوات. لماذا؟ لأنّه تغيّر، وهذا التغيّر هو نتیجة لذلک التغيّر السابق، وبدونه لا يمكن 

 أن يحدث هذا.
حارقة، تكوي إذا أراد الإنسان أن يصل إلی نقطة التوحید، فعلیه أن يعلم أنّ هذه النقطة 

الأكباد، فهل رأيتم تلک الآلة التي تلحّم الحديد وتذيبه؟ فكم فولت ا يجب أن يخرج منها لكي 
 تذيب الحديد العجیب ذاک وتجعل نقطتین منه تلتحمان؟! 

وعندما يقول مولانا جلال الدين الرومي في تلک الحكاية العجیبة، والتي نقلها السیّد 
الذي هو عن السید الحداد رضوان الله علیه، وهي  "المجرد الروح"العلامة في أول كتاب 

 حكاية تفوق كلّ المثنوي، يقول: 
 از من اركوه احد واقف بُدی *** پاره گشتى و جگر پرخون شدی

 گويد كه ای مغرور كور *** نی زنامم پاره پاره گشت طور؟حق همى
 يقول: 

https://madrasatalwahy.org/


  15 
 

 الو أن جبل أُحد عرفني *** لتفتّت وامتلأ جوفه دم  
 فالحقُّ يقول أيها المغرورُ الأعمى: *** ألم يتصدّع الطّورُ من اسمي؟

إنّ حقیقة نور التوحید يجب أن تتجلّى في محل مستعد. وكیف يوجد هذا المحلّ المستعدّ؟ 
ا.  بالخبز والحلوی؟ كلا! بل هو محلٌّ قد غيّر نفسه حتّى النخاع، لقد أُنهک تمام 

كناّ في مجالس يقولون لنا فیها ما يشاؤون، وكناّ مكلّفین »يقول: المرحوم العلامة كان 
بعدم الجواب، فكنا ننظر بصمت، والطرف الآخر يظنّ أنه قد انتص وغلب. عجیب! السیّد 

كان يجب أن يجلس «. محمّد حسین لا يجیب، وهو يُهزَم علمیًّا وأخلاقی ا ويُهان، ولكنهّ لا يرد
ا، لكلّ مقام مقال. وعندما تكون المسألة صامت ا. ولو أراد أن يردّ،  لانتهى الأمر بكلمتین. طبع 

محورها النفس لا الحقّ والباطل، فعندها دع الخصم ينتص، ولیقل إنّ فلان ا أقوی، ولیصبح هو 
الرئیس. دعک من هذا يا عزيزي. في النهاية، رحل العلامة ورحل ذاک، ورحل الجمیع. فماذا 

ا هناک وتتكلّم؟ في هذه الدنیا كنت تستطیع أن تطرح مسائل الآن؟ هل تستطیع أن تعق د مجلس 
ا. فمن الذي فاز في النهاية؟ الذي  لتتقدّم، لكن ماذا عن الآخرة؟ فاذهب وافعلها هناک أيض 

 جلس ولم يتكلّم.

 قمةّ التوحيد العملي: لماذا سكت عليٌّ عليه السلام؟

رسول الله صلىَّ الله علیه وآله أن يحسم كان باستطاعة أمير المؤمنین علیه السلام بعد 
الأمر لصالحه في ساعتین. كان بإمكانه أن يقف عند باب مسجد المدينة ويشهر سیفه ويقول: 

فمن كان سیجرؤ؟! لكنهّ لم «. من كان يستطیع فلیأتِ ولیدخل هذا المسجد ويعتلِ هذا المنبر»
ركة أحد واختبأوا خلف جبال المدينة يفعل ذلک، بل جلس في بیته. وأولئک الذين فرّوا من مع

ا أمام عینیه ولم يرتفع له صوت. لماذا؟ لأنّ النبي  لثلاثة أيام، هم الذين أتوا ومزّقوا زوجته إرب 
لقد ضربوها وأحرقوا الباب. ويأتي شاعر النیل «. يا علي! اصمت»صلىَّ الله علیه وآله أوصاه: 

يستطیع أن يفعل مثلما فعل عمر، الخلیفة الثانِّ، المصي ويفتخر أمام الملک فاروق فیقول: من 

https://madrasatalwahy.org/


  16 
 

ا  ا؟ يعتبرون هذا فخر  حین وقف أمام فارس العرب وحامیها وضرب زوجته وأسقطها أرض 
 لهم!

 و قَولَةٌ لعَِلىٍّ قالَها عُمَر *** أكرِم بسِامِعِها أعظمِ بمُِلقیها
 نتُ المُصطَفَى فیهاحَرّقتُ دارَکَ لا أُبقى عَلَیکَ بِها *** إن لَم تُبايِع و بِ 

 1ما كان غيُر أبی حَفص  يَفوهُ بِها *** أمامَ فارِسِ عَدنانَ و حامیها
ثمّ يضعون الحبل في عنق أمير المؤمنین علیه السلام ويجرّونه إلی المسجد. فهل يمكنكم 
تصوّر المشهد؟! هذا هو أمير المؤمنین الذي كاد يخنق بطلهم الذي يخاف منه الجمیع خالد بن 

، هو علّي نفسه الذي وقف عند 2لولید بإصبعیه وضعهما في عنقه بینما كان أمير المؤمنین يتشهّدا
البقیع عندما جاء عمر وقال يجب أن تنبش هذه القبور لأصلّي على فاطمة، فشهر أمير المؤمنین 

ا على نبشها فلیتقدّم لیوم ، فماذا حصل؟ ولماذا لم يشهر السیف في ا3سیفه وقال: من كان قادر 
ا بالسكوت، ولو شهر سیفه هناک، لما كان عليٌّ علیًّا، ولما كان أمير  الأوّل؟ لأنّه كان مكلّف 
المؤمنین أمير المؤمنین. هناک كان يجب أن يغمد سیفه، ولكن عند قبر فاطمة علیها السلام ـ 

ا حقیقیًّا ـ كان يجب أن يشهره، وفي لیلة الهرير في موا جهة معاوية كان وبالطبع لم يكن هذا قبر 
. ولكن عندما يسبّونه يطأطئ رأسه ولا 4يجب أن يشهره لیقتل خمسمائة رجل حتّى الصباح

 يتكلّم. فهنا يجب أن يفعل هذا وهناک يجب أن يفعل ذاک، هكذا أصبح عليٌّ أمير المؤمنین.
وكلّ إنسان بحسب سعته، فأمير المؤمنین علیه السلام الذي وصل إلی مقام الاسم 

، يجب أن تكون  5وقسیم الجنة والناروله الشفاعة الكبری يوم القیامة وهو ساقي الكوثر  الأعظم
حیاته هكذا. والإمام الحسین علیه السلام يجب أن يكون هو الذي تحدث له تلک الواقعة لیبلغ 

 مقام الشفاعة الكبری.

                                                           
 .82، ص 1ديوان حافظ إبراهیم، ج   1
 .6۰3، ص ۸2نوار، ج ؛ بحار الأ2۸۷، ص 2كتاب سلیم بن قیس الهلالی، ج  2
 .۱۷۱، ص 43بحار الأنوار، ج  3
 .6۷4وقعة صفین، ص  4
 .324، ص 2تفسير القمى، ج  5

https://madrasatalwahy.org/


  17 
 

ا؛ فأمر الله ا لا يُجعل قسیم الجنةّ والناّر جزاف  لیس عبث ا. حسن ا، يبدو أنّ  من البديهيّ أنّ أحد 
الحديث له تتمة، فهل نكمل أم نكتفي بهذا القدر؟ لنكتفِ بهذا القدر الآن. إن شاء الله يوفقنا 

 الله وينير أبصارنا بهذه المعارف ويرزقنا الاهتداء بهداية أولیائه. 

  

 اللهمّ صلِّ على محمد وآل محمد

https://madrasatalwahy.org/

	مفاتيح الدعاء: كيف نرى الله في الشدائد؟
	لماذا نخطئ في فهم مجريات حياتنا؟
	قصّة تربوية عن لوم الآخرين
	رؤية السالك كبصيرة الطفل
	قصّة موسى والخضر: حين تلتقي الشريعة بالحقيقة
	لماذا اعترض موسى على الخضر ولم يعترض على ملك الموت؟
	قصة الحاج الأبهري وملك الموت
	قصة أستاذ الأخلاق الذي خاف من الموت
	العارف يرى المعجزة في كل شيء
	ثمن السلوك إلى الله: لماذا لا بد من البلاء؟
	التسليم للحقائق رغم مرارتها
	قمّة التوحيد العملي: لماذا سكت عليٌّ عليه السلام؟

