
 

 

 

  

 هو العليم

  

 لماذا صحّ أن نفخر بحبّنا لله دون أعمالنا؟

 نقدٌ لانحرافاتٍ معاصرة في فهمِ الديّنِ والوحدة  

  

 الجلسة الخامسة عشرة -هـ  ۱٤٢۷سنة  -شرح دعاء أبي حمزة الثمالي 

  

 محاضرة القاها

 آية الله الحاج السيّد محمّد محسن الحسينيّ الطهرانيّ 

 قدّس الله سره

  

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 أعوذُ باللهِ م نَ الشَّيطانِ الرَّجيمِ 

 بِسمِ اللهِ الرَّحمنَِ الرَّحيمِ 

 و صلَّى اللهُ علََى سيدّ نا و نبيِّنا أبي القاسمِ مُحمَدٍّ 

 و على آل ه  الطَّيِّبينَ الطَّاه رينَ 

 و اللَّعنةُ علَىَ أعدائ هم أجمَعينَ 

  

  
ي لَكَ شَفيعي إلَيكَ وأنا واثقٌِ مِن دَليلي بدَِلالَتكَِ مَعرِفَتي يا مَولايَ دَليلي عَلَيكَ وحُب  »

 « وساكنٌِ مِن شَفيعي إلى شَفاعَتكَِ 

 لماذا لا ينبغي حساب الأعمال عند الله؟

هُ في مَقامِ العَرضِ والحسابِ، لا ينبغي للإنسانِ أن يََسِبَ عَمَلَهُ عندَ الِله  م للرفقاء أن  تقد 
قُ في الأمرِ كثيًرا ويَُاسِبُهُ على  ا أن يََسِبَ هذا العملَ، فإنَّ الَله تعالى سيُدَقِّ هُ إذا أرادَ حقًّ تعالى، لأن 

وإن لم يُرِد ذلكَ، وأرادَ أن يََسِبَ أعمالَهُ مجازًا، فمِنَ الصغيرةِ والكبيرةِ وهو يُدق ق النظر جي دًا. 
ا، إذا أرادَ الإنسانُ أن يَعرِضَ عَمَلَهُ على الِله تعالى، فإنَّ الَله تعالى سيَضَعُ  الأفضلِ ألا  يفعلَ. حقًّ

 الطَّرْفَ عنها إصبعَهُ على ذلكَ العملِ نفسِهِ، ويُظهِرُ النقاطَ التي كانَ الإنسانُ على عِلمٍ بها وغَضَّ 
ا لدرجةِ أن هُ رب ما لم تَظهَرْ لهُ،  وأغمَضَ عينيهِ وتجاوَزَها، أو تلكَ الأمورَ التي كانت خَفِيَّةً جدًّ
حُ أنَّ هذا العملَ لم يكن معلومًا أن ه كانَ لوجهِ اللهِ أم لغيِرهِ.  سيُظهِرُها الُله تعالى للإنسانِ ويُوَضِّ

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

 ثال على حساب الأعمال يوم القيامةقصةّ محاولة توسعة المسجد: م

رُ أن ه كانَ  فيما مضى بحاجةٍ إلى مكانٍ لبعضِ الأمورِ والأعمالِ  المرحومُ العلامةأتذكَّ
والأنشطةِ التي أرادَ القيامَ بها. فذهبنا معَ أحدِ الذينَ كانوا في المسجدِ عندَ المرحومِ العلامةِ إلى 

ثنا معهُ حولَ هذا المكانِ الواقعِ خلفَ أحدِ المسؤوليَن عن بعضِ الأماكنِ، وج لسنا وتحدَّ
المسجدِ، وقلنا لهُ إنَّ هذا المكانَ لا فائدةَ منهُ الآنَ، ولسنواتٍ طويلةٍ لم تَسكُنْ فيهِ سوى عائلةٌ 
واحدةٌ، وهُناكَ بعضُ الحيواناتِ فيهِ، وهو تابعٌ لوقفٍ، وهُناكَ بعضُ المواردِ التي لم تُستَخدَمْ 

هِ إلى المسجدِ حت ى تَستفيدَ الأنشطةُ التي يقومُ حت ى الآنَ   ومتروكٌ منذُ عشراتِ السنيَن، فقُمْ بضَمِّ
بها المسجدُ من منافعِهِ، وكذلكَ يُستفادُ من هذا المكانِ الموحِشِ والمتروكِ. على أيِّ حالٍ، تمَّ 

المرحومُ قتِ الذي بدأ فيهِ الحديثُ وتمَّ الات فاقُ على مُتابَعةِ الموضوعِ. كانَ هذا في نفسِ الو
اذُ بعضِ  العلامة رِ القيامُ ببعضِ الأعمالِ واتّ  رضوانُ اللهِ عليهِ بعضَ الأنشطةِ وكانَ من المقرَّ

تْ في ذلكَ الوقتِ أيضًا رسالةٌ، لا أعلمُ هل رآها الرفقاءُ أم لا،  الإجراءاتِ الثقافي ةِ، ونُشِرَ
هولةً، بل كانت معروفةً بيَن الناسِ، والذينَ راجَعناهُم وشخصي ةُ المرحومِ العلامةِ لم تكُنْ مج

ةٌ منذُ القِدَمِ، وكانَ هُناكَ تواصُلٌ وزياراتٌ  كانوا جميعًا من أصدقائِهِ، وكانت بينهَُم علاقةٌ ومودَّ
م، ولم يكُنِ الأمرُ مجهولًا.  مُتبادَلةٌ، فأحيانًا يأتونَ إلى منزلنِا وأحيانًا نذهَبُ إلى منزلِِِ

خُلاصَةُ القولِ، في البدايةِ قطعت وعود بالمُساعَدةِ، ولكن بعدَ فترةٍ، وعندَ مُتابَعةِ و 
دَ أنَّ هذا الأمرَ لا  اهٍ آخرَ، وأنَّ هذهِ الفُرصةَ لن تُتاحَ، وتأكَّ الموضوعِ، اتَّضَحَ أنَّ الأمرَ يَسيُر في اتج 

هُ تمَّ استغلالُهُ، في فائدةَ منهُ، وبَقِيَ ذلكَ المكانُ لسنواتٍ طويلةٍ دونَ اس روا أن  تخدامٍ، فلا تتصوَّ
حيِن أنَّ هؤلاءِ أنفسَهُم طبعًا في أماكنَ أخرى وإجراءاتٍ أخرى وأعمالٍ أخرى ومسؤولي اتٍ 
أخرى ]يسعون في إنجاز المشاريع[، فيومَ القيامةِ يَسألُِم الُله تعالى: نحنُ فعلنا هذا، هل فعلتُمْ 

؟ لماذا؟ وأنتُم كنتُم تعرِفونَ أولئكَ القي مين عليه وكنتُم على  أنتُم هذا؟ فلماذا منعتُمْ  العملَ الفُلانيَّ
مَ أحد ما خطوةً؟ ولكن كانَ  عِلمٍ بنيَّتهِِم الحسنةِ، فمِمَّ كانَ الخوفُ؟! هل كانَ الخوفُ من أن يتقدَّ

فلا فائدةَ منهُ. البعضُ  واضحًا أنَّ القضي ةَ هي هذهِ، وكانوا يقولونَ ضِمنيًّا: لا تُتابعِوا الأمرَ 
لْ هوَ في الأمورِ؟ ماذا كان يريد أن يفعل؟ على الأقلِّ أنا أعلمُ ما هي الأعمالُ  يتساءَلُ لماذا لم يتدخَّ

https://madrasatalwahy.org/


  4 
 

التي أرادَ القيامَ بها ولكن هُ لم يستطِعْ. والُله تعالى يومَ القيامةِ سيأتي بكلِّ شيءٍ ويَضَعُهُ أمامنا. يا 
. الله نحنُ بَنينا الم عَ الفُلانيَّ ، والمُجَمَّ  كانَ الفُلانيَّ

 ـ لماذا بنيتَهُ؟ 
 ـ بَنيناهُ لكَ. 

ـ بَنيتُموهُ لي؟ فلماذا منعتُمْ القضي ةَ الفُلاني ةَ؟ ألم يكُنْ فُلانٌ يريدُ أن يقومَ بالعملِ الفُلانيِّ من 
هُ يريدُ أ ن يقومَ بأعمالٍ ضِدَّ البعضِ؟ فإن أجلي؟ فلماذا لم تَسمَحوا لهُ ووضعتُمْ العراقيلَ وقُلتُمْ إن 

 كان يريدُ أن يفعلَ شيئًا فليفعلْ تحتَ برنامِجنا! 
ا. عَمَلًا  ا، مُُتازةٌ جدًّ فإذن الظاهِرُ جيِّدٌ، لافتٌِ للنَّظَرِ، أعمالٌ ذاتُ بَريقٍ وجاذبي ةٍ جيِّدةٍ جدًّ

 الحقيبةَ فهناك الكثير الكثير.عَمَلًا، ذكرتُ لكُمْ مِثالاً واحدًا، والأفضلُ ألا  نَفتَحَ تلكَ 

 قصةّ أخرى: عوائق العمل في تدوين الدستور

وفي أحداثٍ أخرى قيلَ إنَّ على الجميع أن يأتوا ويَدخُلوا الساحةَ ويتَّخِذوا إجراءاتٍ بشأنِ 
يطِروا القضايا ولا يتُركوا الساحةَ فارِغةً ليأتَي المُنافقِونَ والمُنحَرِفونَ وغيُر المُلتَزِميَن ويُسَ 

ستورِ، فليأتِ العلماء ويُديروا هذه الأمورِ، وكانَ الأمرُ  عليها، وذلك في أحداثِ تدوينِ الدُّ
دَدِ بأن تعالَوْا ودب روا الأمورِ، فالآخَرونَ  ا. فالنِّداءُ الذي كانَ يُطلَقُ في هذا الصَّ كذلكَ حقًّ

هِ بنفسِهِ: إن ني شعرتُ بالواجِبِ رضوانُ اللهِ علي المرحومُ العلامةيَنشَطونَ. حينها قالَ لي 
مت اسمي وصورَتي معَ عددٍ آخرَ من  عيِّ في أن أدخُلَ في هذهِ القضايا، وقدَّ والتَّكليفِ الشرَّ
السادةِ، ثمَّ جاءَ البعضُ ومنعوا الأمرَ، ووصَلَ الأمرُ إلى درجةِ أنَّ المرحومَ العلامةَ قالَ لي: رأيتُ 

مَ أكثرَ من هذ ا يُضُِِّ بالإسلامِ. يَصِلُ الأمرُ إلى درجةِ أنَّ الإقدامَ أكثرَ من هذا يُضُِِّ أنَّ التَّقدُّ
رِ أن تَسيَر عليهِ القضي ةُ فلتَسِِْ على ذلكَ  بالإسلامِ، وقالَ: فانسَحَبنا وقُلنا: مَهما كانَ من المقرَّ

تُ ونُساعِدُ ونُساندُِ ونُؤَيِّدُ   الإيجابي اتِ ونَسعى لرفعِ نقاطِ النَّحوِ، ونحنُ أيضًا سنشُارِكُ ونُصَوِّ
عفِ والنَّقصِ، وبهذا المِقدارِ نُؤَد ي الواجِبَ.  الضَّ

فأولئكَ الذينَ كانوا في هذهِ الأحداثِ يَُاسَبونَ الآنَ في الآخرةِ. لقد جِئتُمْ وقمْتُمْ بالعملِ 
ا قُ الِخدمةِ وهذهِ الأمورُ؟! الفُلانيِّ وفعلتُمْ هذا وهذا، لمَنْ؟ لأجل اللهِ! لكي نَخدِمَ، نحنُ عُش 

https://madrasatalwahy.org/


  5 
 

يِّدَ فُلانًا لا ينبغي أن يكونَ في هذهِ الأمورِ؟ لماذا؟ أليسَ الأمرُ لِلّه؟  يِّدِ فُلانٍ إنَّ السَّ فلماذا قُلتُمْ للسَّ
 إن هُ حِسابٌ، والُله تعالى يَُاسِبُ.

 قصةّ المرحوم دستغيب والمرحوم العلامة: كلّ ما فعلناه لم ينجح!

يِّدَ دستغيب رضوانُ الِله عليهِ، رَحَِِهُ الُله، جاءَ إلى المرحومِ العلامةِ وقالَ: رَحِمَ اللهُ   السَّ
 فلتكن أنت مَكاني ]في المجلس[. 

 : لن يَقبَلوا! المرحومُ العلامةفقالَ 
يِّدُ دستغيب: أنا سأفعَلُ هذا.   فقالَ السَّ

ادِقُ أم أنتَ!   فقالَ هوَ أيضًا: حَسَناً، اذهَبِ الآنَ لنرَى هل أنا الص 
دَ حُسَين، كلُّ ما فعلناهُ لم  رُ أن هُ جاءَ إلى منزلنِا في طهِرانَ، وكانت عِبارَتُهُ: يا سَيِّدَ مُُمَّ أتذكَّ

 1يَنجَحْ ولم يَنجَحْ ولم يَنجَحْ.

 بصيراً؟ ضرورة إخلاص العمل: كيف يكون الناقد بصيراً

، أخلِصْ عَمَلَكَ، فإنَّ الذي يَضَعُ هذا العملَ في 2«وأخلِصِ العَمَلَ فإنَّ الن اقِدَ بَصيٌر بَصيرٌ »
اتٌ أخرى لاختبارِ العملِ  ميزانِ النَّقدِ والتَّقييمِ ليسَ مِثلي ومِثلَكَ، بل لديهِ جِهازٌ آخرُ، لديهِ مُعِد 

بٌ آخرُ. أخلِصِ العَمَلَ، أخلِصْ عَمَلَكَ، أخلِصْ نيَّتَكَ. وميزانِ إخلاصِهِ وصِدقِهِ، وَلديهِ حِسا
فَقاء يَذكُرُون، فقد ذكرت في جَلَساتٍ سابقةٍ أمورًا حولَ الإخلاصِ في النِّيَّةِ في أحداثِ  إن الرُّ
 في جهاد المرحومِ العلامةِ رضوانُ الِله عليهِ، وقلت هُناكَ إنَّ المِعيارَ والمِلاكَ لِحَرَكةِ المُؤمِنِ 

                                                           
ح للمجلس في مُاضرة رقم   1 من سلسلة شرح دعاء أبي  43٦۱من سنة  ۱۱راجع تفصيل حادثتي توسعة المسجد والترش 

 .۱3حِزة، ص 
د ۱۷4، ص ۱موسوعة الكلمة، السي د حسن الحسيني الشيرازي، ج  2 اد فإن  الط ريق بعيد بعيد وجد  : يا بن آدم ! أكثر من الز 

اط دقيق دقيق وأخلص العمل فينة فإن  البحر عميق عميق وخف ف الحمل فإن  الصّ  ر نومك إلى  فإن  الن اقد بصير الس  بصير وأخ 
ب إلي  باستهانة القبر وفخرك إلى الميزان وشهوت تك إلى الحور العين وكن لي أكن لك وتقر  ك إلى الجن ة وراحتك إلى الآخرة ولذ 

ار وحب  الأبرار فإن  اللّه لا يضيع أجر المحسنين . د عن الن ار لبغض الفج  نيا وتبع   الد 

https://madrasatalwahy.org/


  ٦ 
 

ياسي ةِ والحكُومي ةِ والعَلاقةِ معَ الأفرادِ هوَ إخلاصُ العملِ وصِدقُ النِّيَّةِ،  الأمورِ الاجتماعي ةِ والسِّ
 هذا هوَ المِلاكُ. 

أن يكونَ عَمَلُ الإنسانِ لوجهِ الِله تعالى، خالصًِا لوجهِ الِله تعالى، والله يطلب من كلٍّ 
ادِ عليهِ بمِقدارِ إدراكِهِ وسَعَتهِِ الوُج ج  ةِ ومَشاعِرِهِ. فنحنُ ليسَ لدينا إخلاصُ الإمامِ السَّ ودي 

، بل بمِقدارِ ما أعطانا  السلامُ أبدًا، والُله تعالى لا يَطلُبُهُ مِن ا أيضًا، ونحنُ نَضَعُ هذا جانبًِا ونَطمَئِنُّ
عورِ. ويُمكِنُ للإنسانِ الُله تعالى من العقلِ، قليلًا كانَ أم كثيًرا، بمِقدارِ ما أعطى من العقلِ  والشُّ

لَواتِ و لامِ والصَّ هابِ والسَّ حامِ والمَجيءِ والذَّ لْ يا "في خَلوَتهِِ أن يَُاسِبَ نفسَهُ، لا في الزِّ تفضَّ
وخذ الميكروفونِ وتكل م، فهُناكَ لا مَجالَ للتَّفكيِر، فلا تتعبوا أنفُسَكُم  "سَيِّدي اجلسِْ في الأعلى

لِ ومُراجَعةِ النَّفسِ. عندما تُبعَدُ هذهِ الميكروفوناتُ وتَنتَهي  عَبَثًا، هُناكَ لا رِ والتَّأمُّ مَجالَ للتَّفَكُّ
لْ يا سَيِّدي"عِباراتُ  ، ويَذهَبُ الإنسانُ إلى بيتهِِ ويُغلِقُ البابَ ويََلَعُ ملابسَِهُ أيضًا ويَبقى "تفضَّ

فةِ  أو سَطحِ المَنزِلِ أو الغُرفةِ ويُطفِئُ المِصباحَ فقط بقَميصٍ وسِِوالٍ، يَذهَبُ إلى زاويةِ الشرُّ
أيضًا، ثمَّ يَجلسُِ ويَُرِجُ نفسَهُ من تلكَ البيئةِ ليَرى كم ابتَعَدَ عنِ الطَّريقِ أو كانَ في الطَّريقِ؟ أو 

رى العُمرانَ، يَنهَضُ من مَنزِلهِِ ويََرُجُ ويَبتَعِدُ كيلومتًرا أو كيلومترينِ عنِ المدينةِ ولا تعودُ عينهُُ تَ 
رُ في وَضعِهِ وعَمَلهِِ، وكم يَسيُر في الطَّريقِ  يكونُ وَحدَهُ ولا أحد حَولَهُ، يَجلسُِ على صَخرةٍ، يُفَكِّ
حيحِ أو الخاطِئِ؟. في ذلكَ الوقتِ يُلهِمُ الُله تعالى الإنسانَ ببعضِ الوَمَضاتِ، في ذلكَ الوقتِ  الصَّ

حُ الُله تعالى للإنسانِ بعضَ   الأمورِ. فإن كانَ الإنسانُ على هذه النِّيَّةِ فيأتي ويَدخُلُ المَنزِلَ، يُوَضِّ
وفي الغَدِ يََرُجُ منَ المَنزِلِ ويَدخُلُ المُجتَمَعَ، وبتلكَ النِّيَّةِ يتعامَلُ معَ الن اسِ، فالأمرُ يََتَلفُِ. 

هابِ والتَّواصُلِ والأفرادِ ولكنَّنا نَخلُقُ لأنفُسِنا هذا الكَمَّ من المَشاغِلِ والمَجيءِ والذَّ 
جيج موجودةٌ لدرجةِ أن هُ لم يَعُدْ يَبقى  فَقاءِ وهذهِ الأمور، والميكروفونات والضَّ والأصدِقاءِ والرُّ

رِ، ولا يَبقى له مَكانٌ.  لدِماغِنا وعَقلنِا وقَلبنِا وصَدرِنا مَجالٌ لذلكَ النَّوعِ من التَّفَكُّ

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

 نا؟ساعة تفكرّ: كيف تؤثر على أعمال

صَ ساعةً من أربعٍ وعِشرينَ ساعةً لنفَسِهِ  وايات من أن ه طوبى لمُؤمِنٍ خصَّ وما وَرَدَ في الرِّ
رِهِ  رِ في  1وتَفَكُّ رِ، وبالنَّتائِجِ التي حصَلَ عليها من هذا التَّفَكُّ فهذا معناهُ، أن يأتَي الإنسانُ بهذا التَّفَكُّ

بًا فليَكتُبْ، يريدُ أن يُلقيَ دَرسًا فليُلقِ، يريدُ أن يَعتَلَي المِنبَرَ ساعةٍ واحدةٍ، يأتي، يريدُ أن يَكتُبَ كِتا
غَ ويَكسِبَ ويتواصَلَ معَ الن اسِ ويَقضَي  ، يريدُ أن يُبَلِّ َ جَماعةً فليُصَلِّ فليَعتَلِ، يريدُ أن يُصَليِّ

ة مَولانا تُ  رِ وهذه النَّتيجةِ. وقص  شيُر إلى هذا الأمرِ نفسِهِ في حوائِجَهُم، فليأتِ بعدَ هذا التَّفَكُّ

                                                           
تفكر ساعة خير من عبادة سنة، » روى عن الامام الصادق عليه السلام أنه قال:» ، ۰۸2، ص 2العياشی، مُمد بن مسعود، ج   1

 «إنَِّما يَتَذَكَّرُ أُولُوا الْألَْباب»قال الله: 
ْ يَجْعَلْ لنِفَْسِهِ فِي كُلِّ يَوْمٍ نَصِيباً مِنهُْ »: 32۸، كتاب الإيمان والكفر، باب مُاسبة الرجل نفسه ص 2الكافي، ج  لَيْسَ مِنَّا مَنْ لَم

 «لهِِ، يَأْخُذُ حَسَنهَُ وَيَدَعُ سَيِّئهَُ يََُاسِبُ فيِهِ نَفْسَهُ عَلَى عَمَ 
تِِا إنَّما للمُؤمِنِ ثَلاثُ ساعاتٍ: فساعَةٌ يُناجي فيها رَبَّهُ، وساعَةٌ يَرُمُّ مَعاشَهُ، وساعَةٌ يََُليِّ بَيَن نَفسِهِ وبَيَن »: ۸۷، ص 5الكافي ج  لَذَّ

 «فيما يََلُِّ ويَجمُلُ 
 لمَِنْ ذَكَرَ الْمَعادَ فَأَحْسَنَ. طُوبى لعَِيْنٍ هَجَرَتْ في طاعَةِ اللّهِ غَمْضَها.:  طُوبى 3۱3عيون الحكم والمواعظ ص 

وليس من شيء أضيع لأمور الولاة من التواني، واغتنام تأخير يوم إلى يوم، وساعة  وفي عهد أمير المؤمنين عليه السلام لمالك:
شيء تنظر فيه وقتا لا يقصّ به عنه، ثم أفرغ فيه مجهودك، وأمض لكل  يوم إلى ساعة، والتشاغل بما لا يلزم عما  يلزم، فاجعل لكل  

ت  عمله، وأعط لكل  ساعة قسطها، واجعل لنفسك فيما بينك وبين الله أفضل تلك المواقيت، وإن كانت كل ها لله إذا صح 
  ني تك...

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

لطانِ مَُمودٍ، والذي كان يَظى باهتمامٍ كبيٍر لديه، وكانَ لديهِ غُرفةٌ...  حديثه عن إياز معَ السُّ
فَقاءِ   .2وقرأتُُوهُا بأنفُسِكُم في المَثنوَيِّ  1وقد ذكرتُِا للرُّ

 ه؟وقفة مع مولانا الرومي: هل نحُسن الاستفادة من تراثه أم ننشغل بمذهب

ينِ رضوانُ اللهِ عليهِ،  ا، كلُّ ما لدينا من مَعارِفَ موجودٌ في كِتابِ مَولانا جَلالِ الد  حقًّ
وأسكَنهَُ الُله بَحبُوحَةَ جن اتهِِ، فقَلَّما جاءَ رجُلٌ بهذهِ العَظَمةِ في عالَمِ الإسلامِ والمَعارِفِ، ويا 

سَبعِمِائةِ عامٍ نقولُ: كانَ سُنِّيًّا كانَ سُنِّيًّا! هذا ما للأسَفِ أنَّ الأجانبَِ يَستَفيدونَ منهُ ونحنُ بعدَ 
ا المِسكيُن اذهَبْ واقرَأْ أشعارَهُ واستَفِدْ  أصبَحَ فَنُّنا! كانَ سُنِّيًّا، فماذا ستَستَفيدُ أنتَ؟ حَسَناً أيُُّّ

                                                           
نعرف من جديد قدر أنفسنا الحقيقي، وهنا أورد  : نحن لا يمكننا أن5۱4۱سنة  5قال سماحة السي د في شرح دعاء أبي حِزة ج   1

مولانا قصة إياز والسلطان مُمود بأسلوب رائع جداً. حيث يرى السلطانُ إياز يدخل إلى الغرفة ويغلق الباب، فينظر إليه 
 "ما هذا؟"ويسأله: 

 فيقول إياز:
تين في الأسبوع، أرتديه، وأضع لدي  كساء من جلد الغنم من أيام شبابي ورعيي للغنم، وقد احتفظت به. أذهب " ة أو مر  مر 

. لولا نظرة الملك وعنايته، لكنت أنتَ الراعي ذاته.  العصا أمامي وأقول لنفسي: أنتَ هو أنتَ لم تتغير 
لك على جميع الأمراء والسلاطين وغيرهم، فذلك لأن  نظرة الملك استحوذت عليك  وكونك ترى الآن أن  الملك قد فض 

 يك. وعشق عينيك وحاجب
 ولو أن نظرة السلطان مُمود لم تلتقطك، لكنت أنتَ ذلك الراعي في الصحراء.

ب عند السلطان مُمود الغزنوي، فكثر حاسدوه من حاشية الملك، وذات يوم   2 ة أن  إياز كان الخادم المقر  وخلاصة القص 
م ة لا يدخلها أحد سواه ثم  يَرج منها، فاتِ   وه بأن ه يَب ئ كنوزاً من أموال السلطان فيها. لاحظوا أن ه كان يدخل غرفة خاص 

 فأمر السلطان بكسِ باب الغرفة وتفتيشها، فلم يجدوا ذهباً ولا فضة، بل وجدوا شيئاً غريباً.
 لقد رأوا الغرفة خالية من الأمتعة والأثاث، ولم يجدوا إلا حذاء قديمًا وفروة مُزقة."

يديُّم من الحيرة والذهول، وقالوا: ما هذا؟ لعل الحفرة التي كنز فيها الذهب في ولم يجدوا غير هذين في الغرفة، وعضوا على أ
 هذا الموضع، فاحفروا هنا واضربوا المعول.

وبعد أن يئسوا من العثور على شيء وعادوا خجلين إلى السلطان، سأل السلطان إياز عن سِ هذه الأعمال فقال: يا إياز، ما معنى 
 ذاء القديم وتلك الفروة الممزقة؟هذا الوفاء؟ وما سِ هذا الح

فقال إياز: إني أعرف نفسي، إنني لست إلا بهذا القدر من الشأن، وهذه هي أسمالي. إنني أنظر إلى هذا الحذاء وهذه الفروة، فلا 
يداخلني العجب والكبر من عظمة السلطنة. إنني لا أنسى حالي وما كنت عليه، حتى لا أنخدع بما أنا فيه الآن من الجاه والمقام، 

 راجع: مثنوي معنوي الجزء الخامس، ترجمة الدسوقي شتا. )م( "فإن العارية مردودة.

https://madrasatalwahy.org/


  9 
 

هُ كانَ سُنِّيًّا ك انَ سُنِّيًّا؟! فمن قالَ كلامًا باطِلًا منها! فهل تريدُ أن تتَّبِعَ عُمَرَ وأبا بَكرٍ؟! ماذا يعني أن 
بِعْ عليًّا عليهِ  بِعْ عُمَرَ وأبا بَكرٍ؟ أنتَ اتَّ ، هل يقولُ لكَ اتَّ فأجِبْهُ، إن قالَ باطلاً فائتِ بجَوابٍ عِلميٍّ

نا وكِتابنِا هي أشعارٌ من مَولانا، ثمَّ نقولُ   كانَ السلامُ. كلُّ زينةِ كلامِنا وأشعارِنا وخُطَبنِا ومِنبَرِ
هاتُ التي لا تُساوي شيئًا، كانَ سُنِّيًّا حَسَناً! وهل أنتَ  َّ ا وهذهِ الترُّ سُنِّيًّا، كانَ كافرًِا وكانَ جَبريًّ

؟!  شيعيٌّ

 انحرافات خطيرة في فهم الدين: أمثلة مقُل قة

 يقولُ ذلكَ ما شاءَ الُله على مَعرِفَتكُِم وفَهمِكُم لمقام الإمامِ! فبعدَ ألفٍ وأربَعِمِائةِ عامٍ 
لوا، هذا أيضًا  هراءَ عليها السلامُ؟! تفضَّ يِّدةَ الزَّ مُ رَكَلوا السَّ : أصلًا مَنْ قالَ إنََّّ يعيُّ يِّدُ الشِّ السَّ
يعةُ بعدَ ألفٍ وأربَعِمِائةِ عامٍ ما  نَّةِ ذَريعةً علينا ويقولونَ: أخيًرا فَهِمَ الشِّ شيعيٌّ يتَّخِذُ منهُ أهلُ السُّ

نَّةِ!  هي الأباطيلُ  هُوها للسُّ  التي ارتَكَبُوها وما هي التُّهَمُ التي وجَّ
إئتُوني بدَِوَاةٍ وَ صَحِيفَةٍ »ويأتي آخرُ ويقولُ: أصلًا مَنْ قالَ أن  النَّبي  صلى  الُله عليهِ وآلهِِ قالَ: 

، ائتوني بقَلَمٍ وقِرطاسٍ ودَواةٍ لأكتُبَ لكُمْ شيئًا لن تَضِلُّوا «أكْتُبُ لَكُمْ كِتَابا لَا تَضِلُّوا بَعْدَهُ أبَدًا
جُلَ ليَهجُرُ. عامٍ، الحَمدُ لِله عُلَماؤُنا الآنَ خرَجوا  ۰۰4۱ثمَّ بعدَ  1بَعدي أبدًا، فقالَ الث اني: إنَّ الرَّ

ليفةٍ كهذا! أخَليفةُ ليقولوا: لا يا سَيِّدي هذهِ القضي ةُ كَذِبٌ! حاشا لإيمانِ وكَرامةِ وعَظَمةِ خَ 
لوا، هؤلاءِ أيضًا عُلَماؤُنا! سَلِمَتْ  المُسلِميَن يَنسِبُ شيئًا إلى النَّبيِّ صلى  الُله عليهِ وآلهِِ؟! تفضَّ
أيديكُمْ! وآخرُ يقولُ: أصلًا مَنْ قالَ إنَّ الإمامَ عليهِ السلامُ كانَ يَعلَمُ الغَيبَ؟ عِلمُ الغَيبِ للّهِ 

ؤمِنيَن عليهِ السلامُ لا يَستَطيعُ أن يَرى ما أمامَهُ، ولو كانَ يَعلَمُ لماذا ذهَبَ إلى فقط، وأميُر المُ 
وأمثالِا فهذهِ  2«سَلوني قبلَ أن تَفقِدوني»المَسجِدِ؟ نعم إذا أرادَ الُله تعالى شيئًا يومًا ما أعلمه، أما 

هاتٌ وأكاذيبٌ، هو يقول: اسألوا.... ونحنُ نقولُ: هذ ا لا سَندََ لهُ ولا رِوايةَ، وذلكَ كلُّها تُرَّ
اوي كذا، والرواية مُُالفِة لآياتِ القُرآنِ، والقُرآنُ يقولُ:  عْلَمُ الغَْيبَْ لََسْتَكْثََتُْ ﴿الر 

َ
وَلوَْ كُنتُ أ

                                                           
 .-ه ٦۷3۱، طبعة بيروت، 242، ص 2؛ طبقات ابن سعد، ج ۰29، ص: ۱معرفة الإمام، ج  1
 وما بعدها 42، ص 2۱راجع حول مصادر هذه الرواية وطرقها العديدة معرفة الإمام ج  2

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

ى جانبًِا ولا يَنبَغي الالتفِاتُ إليها، والإ1﴾مِنَ الَْْيِْ  واياتُ التي تتعارَضُ معَ هذا تُنَح  مامُ ، إذًا الرِّ
عليهِ السلامُ مِثلُنا، وشيئًا فشيئًا يَجعَلونَ الإمامَ عليهِ السلامُ بائِعَ لَبَنٍ ويَضَعونَهُ جانبًِا! وذلكَ 

ا تُّالفُِ الوحدةَ! يِّدُ يقولُ أيضًا: ما هي زِيارَةُ عاشوراءَ؟ إنَّ   السَّ

 مفهوم الوحدة الحقيقي: هل هو التنازل عن الثوابت؟

نَّةِ فهل جاءت الوحدةُ من  نا يِجبُ أن نكونَ مُتَّحِدينَ معَ أهلِ السُّ عند الوَحيِ؟! ومَنْ قالَ إنَّ
ة آيةٍ في القُرآنِ ذكرت ذلك؟! هل الوحدةُ تعني التَّخَلي  عنِ الأسُُسِ  بهذا المعنى؟ أي 

لمُؤمِنيَن والمِلاكاتِ؟! يَُطِئُ مَنْ يقولُ مِثلَ هذا الكلامِ. هل الوحدةُ بمَعنى التَّخَلي  عن أميِر ا
عليهِ السلامُ؟! يَُطِئُ مَنْ يقولُ مِثلَ هذا الكلامِ. هل الوحدةُ بمَعنى التَّخَلي  عن إمامةِ الإمامِ 
الحسََنِ والإمامِ الُحسَيِن عليهِما السلامُ؟! يَُطِئُ ويَستَحِقُّ اللَّومَ مَنْ يَطرَحُ مِثلَ هذهِ القضي ةِ! فماذا 

رُ كذلكَ، فلنتََخَلَّ عنِ النَّبيِّ صلى  الُله عليهِ وآلهِِ أيضًا ونَتَّحِدْ معَ تَعني الوَحدةُ؟ إذا كانَ الأم
النَّصارى، هذا أفضلُ، هكذا تكونُ وَحدَتُنا أشمَلَ! أصلًا فلنتََخَلَّ عنِ النَّبيِّ صلى  الُله عليهِ وآلهِِ 

 ويَعمَلُ صالِحًا فمَكانُهُ في الجنََّةِ. ثمَّ أيضًا، والآياتُ القُرآني ةُ لدينا تقولُ إنَّ كلَّ مَنْ يُؤمِنُ باللهِ 
عُ الأمرَ قليلًا ونقولُ: أصلًا نريدُ أن نَتَّحِدَ معَ اليَهودِ أيضًا، اليَهودُ والنَّصارى بدينهِِم الذي  نُوَسِّ

ةِ، وليسَ فقط دَّ مُ أنَبياءهُم، ونَعتَبِرُ سَبَّ أي  نبيِّ موجِبًا للرِّ ةَ عليهمُ  عليهِ، وإلا  فنحنُ نَحتَرِ الأئم 
، وعَدَمُ احتِرامِ  مونَ إلى هذا الحدَِّ السلامُ. فمِنْ ناحيةِ الاعتقِادِ بالأنبياءِ ورُسُلِ اللهِ، نحنُ مُتَقَدِّ
ينَ اليهودي  والدين  أنبياءِ اللهِ حرامٌ ويوجِبُ الفِسقَ وعقاب جَهَنَّمَ للإنسانِ، ولكن هذا الد 

ينُ  نَّةِ، فلنتََّحِدْ معَ  المسيحي  لا نقبلهما! هذا الد  رِ أن نَتَّحِدَ معَ أهلِ السُّ باطِلٌ. إذا كانَ منَ المقرَّ
هايِنةِ. ليسَ لدينا وَحدةٌ، مِنْ أينَ خرَجَتْ هذهِ الوَحدةُ؟  اليَهودِ والنَّصارى، ونَتَّحِدْ معَ الصَّ

عةِ والمُسَلَّمةِ التي نَعَمْ، يجِبُ على الإنسانِ، معَ الِحفاظِ على الأسُُسِ والأصُولِ المَوضو 
لا شَكَّ فيها، أن يقومَ مِنْ خِلالِ الِحوارِ والمُجالَسةِ واللِّقاءِ والتَّعايُشِ، ودونَ سَبٍّ ولَعنٍ، وبسِعَةِ 
يعةِ، هذا هوَ  ةِ للشِّ هُهُم نحو الأمورِ اليَقيني ةِ والمُحَقَّ صَدرٍ، بإيجادِ عَلاقاتٍ وروابطَِ بحيثُ يُوَجِّ

                                                           
 ۱۸۸( الآية ۷سورة الأعراف )  1

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

ةِ عليهمُ السلامُ ويتَّبِعَ عُمَرَ. أيُّ إنسان يُمكِنهُُ مَعنى الوحدةِ  ، لا أن يتخَلى  الإنسانُ عن إمامةِ الأئم 
أن يَسمَحَ لنفَسِهِ بالتَّخَلي  عنِ الحقيقةِ والأمورِ المُسَلَّمةِ؟ فأميُر المُؤمِنيَن عليهِ السلامُ يقولُ 

ؤوا مِن ي فلا لأصحابهِِ: إذا قيلَ لكُمْ سُب وني فسُب وني فإنَّ ذل كَ خيٌر لكُمْ، ولكن إذا قيلَ لكُمْ تبرَّ
ؤوا، وإنْ قُتِلتُمْ! أْ تُكسَُِ  1تتبرَّ هذا هوَ الأمرُ. ماذا تَعني البَراءةُ؟ تَعني أنا لستُ مِنهُ، إذا لم تتبرَّ

ةِ عليهمُ السلامُ؟ رَقَبَتُكَ، حَسَناً فليَقتُلوكَ. أليستْ هذهِ غايةَ أُمنيَتنِا أن نُستَشهَدَ في سبيلِ الأئم  
، يَقتُلونَ؟  البعضُ لا يَسُب ونَ أيضًا، أميُر المُؤمِنيَن عليهِ السلامُ قالَ سب وني، فليكن ولكنَّنا لا نَسُبُّ
أْ.  ، ولكن إذا قيل لكَ تبرَّ فليَقتُلوا. ولكنَّ الإمام تنازل لنا إلى هذا الَحدِّ وقال مِنْ أجلِ التَّقي ةِ سُبَّ

نا مُنفَصِلٌ عنهُ ولا عَلاقةَ لي بهِ. وهذا لا يمكن. فأميُر المُؤمِنيَن عليهِ السلامُ هوَ فالتبرؤ يَعني أ
كلُّ شيءٍ، إذا كانتِ الوَحدةُ بهذا المَعنى بأن نَتخَلى  عن أميِر المُؤمِنيَن والإمامِ الحسََنِ والإمامِ 

ةِ عليهمُ السلامُ، فتبًّا لتلكَ الوحدةِ واللَّ  عنةُ إلى يومِ القيامةِ على تلكَ الوحدةِ. إن الحسَُيِن والأئم 
تًا عن تلكَ الأمورِ والمَوارِدِ  كانتِ الوَحدةُ بمَعنى أن يَُافظَِ الإنسانُ على الأسُُسِ ويتغاضى مُؤقَّ
التي تُثيُر حساسيَّتَهُم لكي يَجذِبَهُم، وعندما يَجذِبُهُم هُم أنفُسُهُم سيُدرِكونَ، إن كانَ هذا فلا 

سَناً فاليَهودُ والنَّصارى أيضًا كذلكَ. هل يجِبُ على الإنسانِ عندما يَلتَقي بالنَّصارى إشكالَ، حَ 
أن يَشتمَِ عيسى عليهِ السلامُ، وعندما يَلتَقي بيَهوديٍّ أن يَشتمَِ موسى عليهِ السلامُ؟ لا! بل يجِبُ 

ث ويَضحَكَ، ومعَ اليَهود وغيِرهِم هكذا. فالنَّبيُّ صلى  الُله عليهِ وآلهِِ  أن يُظهِرَ المَحَبَّةَ ويتحد 
امِ اللَّيلِ؟ كانوا مِنْ عَبَدَةِ البَقَرِ وعَبَدَةِ النُّجومِ  ةَ جميعًا مِنْ قُو  ةَ، هل كانَ أهلُ مَكَّ عندما بُعِثَ في مَكَّ

ِ لِِتَ لهَُمْ وَلوَْ كُنتَ ﴿وعَبَدَةِ الإبلِِ، ألم يكونوا كذلكَ؟!  ِنَ اللَّه ا غَليِظَ القَْلبِْ  فَبمَِا رحََْْةٍ م  فَظًّ
                                                           

هُ سَيَظْهَرُ عَلَيْكُمْ رَجُلٌ رَحِيبُ البلُْعُومِ، مُندَْحِقُ البَطْنِ، يَأكُلُ مَا يَجِدُ، وَ يَطْلُبُ مَا لَا 23۱، ص 2۱م جمعرفة الإما  1 يَجِدُ، : أمَا إنَّ
ا اءَةِ مِنِّي. أمَّ هُ سَيَأمُرُكُمْ بسَِبِّي وَ البَرَ بُّ  فَاقْتُلُوهُ، وَ لَنْ تَقْتُلُوهُ. ألَا وَ إنَّ اءَةُ مِنِّيالسَّ ا البَرَ ءُوا مِنِّي، فَإنيِّ وُلدِْتُ  فَلَا  فَسُبُّونِي، وَ أمَّ تَتَبَرَّ

 عَلَى الفِطْرَةِ، وَ سَبَقْتُ إلَى الإسْلَامِ وَ الِِجْرَة.
، و ذكر ابن أبي الحديد هذه الخطبة في شرحه، 4۱9، ص 9ج « بحار الأنوار»، و رواها المجلسي  في 429، ص ۱ج « المناقب»

ق في شرحه إلى سب  أمير المؤمنين عليه السلام منذ زمن معاوية إلى ۱2۸إلى  54، ص 4طبعة مصّ، دار الإحياء، ج  ، و تطر 
لًا، و ذكر الأشخاص الذين كانوا يسب ون، كما ذكر المنحرفين عن الإمام و  زمن عمر بن عبد العزيز،و تناول ذلك مفص 

ه. و شرحه يَتوي على تحقيقات تأريَي ة.المعاندين له، و الروايات الموضوعة في ذ  م 
 

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

وا مِنْ حَوْلكَِ  . يا رسولَ اللهِ، أنتَ بأخلاقِكَ الحَسَنةَِ جذبتَ هؤلاءِ المُشِركيَن نَحوَنا 1﴾لََنفَضُّ
ونَحوَ اللهِ. لو أنَّ النَّبيَّ صلى  الُله عليهِ وآلهِِ عندما نَزَلَتْ آياتُ القُرآنِ بدأ يَشتمُِ أبا لَِبٍَ 

كانَ سيُسلمُِ واحدٌ من الناس؟! هل كانَ سيُؤمِنُ واحدٌ منهم؟! كانوا  والمُشِركيَن، فهل
ثْ كإنسانٍ! أميُر المُؤمِنيَن عليهِ السلامُ، يأتي يَُّوديٌّ إلى  سيقولُون: يا لَهُ مِنْ نَبيٍّ عَجيبٍ! تحدَّ

 : لامُ يقولُ لليَهوديٍّ يا . أميُر المُؤمِنيَن عليهِ الس"يا أخ اليَهود"مَسجِدِ المَدينةِ، فيقولُ لليَهوديٍّ
، ونحنُ نأتي هُنا ونَفصِلُ أنفُسَنا و...؟! كلا ! ليستْ هذهِ الأمورُ صحيحة. دينُ  أخ اليَهوديَّ

ينُ مُساوٍ للعِرفانِ. ، ويَرتَبِطُ بفِطرةِ البَشَرِ وفطِرةِ الناس، هذا الد   الإسلامِ دينٌ عالَميٌّ

 مولانا لنا"؟قصّة تشييع مولانا: لماذا قالت كلّ طائفة "

مَولانا كانَ هكذا. وَرَدَ في سيَرتهِِ، لم أكُنْ أعلَمُ هذا، العامَ الماضي وصَلَني كِتابٌ عنه، وبينما 
، جاءَ اليَهودُ والنَّصارى وأهلُ  َ كنتُ أقرَأُ سيَرتَهُ رأيتُ هذا الأمرَ. وَرَدَ في سيَرتهِِ أن هُ عندما تُوُفيِّ

يعةُ جميعًا حُ  نَّةِ والشِّ فاةَ الأقدامِ في تَشييعِهِ. فقالَ لِمُُ المُسلِمونَ: لماذا جِئتُمْ أنتُم؟! ثمَّ كادَ السُّ
يََدُثُ شِجارٌ و قالوا هُم: لا تَظُنُّوا أنَّ مَولانا كانَ لكُمْ، فمَولانا كانَ لنا، فاليَهود قالوا: كانَ 

ناهُ مِنْ موسى عليهِ السلامُ وجَدناهُ في مَولانا لنا، والنَّصارى قالوا: كانَ مَولانا لنا. قالوا: ما سَمِع
جُلِ، وما سَمِعناهُ مِنَ النَّبيِّ  جُلِ، وما سَمِعناهُ مِنْ عيسى عليهِ السلامُ وجَدناهُ في هذا الرَّ هذا الرَّ
جُلِ. هكذا كانوا يَسلُكونَ معَ الن اسِ وكانوا معَ الن اسِ  صلى  الُله عليهِ وآلهِِ وجَدناهُ في هذا الرَّ

رُ ويت واصَلونَ معَ الن اسِ. هذا يُصبحُِ عارِفًا، وذلكَ الذي يَجذِبُ القُلوبَ نَحوَ الإسلامِ. لا يُنفَِّ
ضُهُم مِنَ الإسلامِ ومِنَ اللهِ، ومِنَ الأصُول والمبادئ والمِلاكاتِ. هذا يُصبحُِ  الن اسَ ولا يُبَغِّ

ثُ  ثُ معَ أرواحِ الن اسِ، يتحدَّ  معَ فطِرةِ الن اسِ، ويَجذِبُهُم مِنْ باطِنهِِم عارِفًا، وذلكَ الذي يتحدَّ
 نَحوَ اللهِ. الوَحدةُ بهذا المَعنى.

                                                           
 59۱( الآية 3سورة آل عمران )  1

https://madrasatalwahy.org/


  13 
 

 هل زيارة عاشوراء تخالف الوحدة؟

والآنَ زِيارَةُ عاشوراءَ أيضًا لم تَعُدْ جُزءًا مِنَ الإسلامِ، وصارت تُّالفُِ التَّقي ةَ والوحدةَ، 
عَها هؤلاءِ الن اسُ أنفُسُهُم،  ومَنْ قالَ إنَّ الإمامَ عليهِ السلامُ نطق بهذهِ الكلمات؟! فهذهِ اختَرَ

عوا زِيارَةَ عاشوراءَ.  سونَ هُم مَنِ اختَرَ  هؤلاءِ الن اسُ المُتَحَمِّ
لوا! وهذا أيضًا هوَ مِقدارُ مَعرِفتهم بزِيارَةِ عاشوراءَ التي  حَسَناً، فهؤلاءِ أيضًا شيعَتُنا! تفضَّ

ها البعضُ تاليةً  هَداءِ عليهِ السلامُ يوم عاشوراء، يَعتَبِرُ للوَحيِ أصلًا، فمسألةُ زِيارَةِ سَيِّدِ الشُّ
ادُ يُؤَكِّدُ على زِيارَةِ  يِّدُ الَحد  بعضُ الأعاظِم كانوا يَعتَبِرونََّا مِثلَ القُرآنِ. فكم كانَ المَرحومُ السَّ

ةً  ، وذلكَ  عاشوراءَ، أحدُ تَوجيهاتهِِ كانَ قِراءةَ زِيارَةِ عاشوراءَ مرَّ واحدةً في الأسُبوعِ على الأقلِّ
مع مِائةِ لَعنٍ ومِائةِ سَلامٍ. ثمَّ يقولونَ هؤلاءِ ليسوا أهلَ وَلايةٍ! والعُرَفاءُ! يَقرَؤونَ القُرآنَ فقط 

 ولا عَلاقةَ لِمُ بالإمامِ الُحسَيِن عليهِ السلامُ!

 ا؟إعادة التأكيد: لماذا لا نحُاسَب على الأعمال بل على النواي

إذًا، العَمَلُ الذي يريدُ الإنسانُ أن يقومَ بهِ، إذا أرادَ أن يََسِبَ له حسابًا، فإنَّ الَله تعالى أيضًا 
سيأتي ويَضَعُهُ تحتَ المِجهَرِ، لماذا؟ لأنَّ العَمَلَ الذي يقومُ بهِ الإنسانُ لهُ نسِبةٌ إليهِ تعالى، فرغمَ 

نَعُدْ نَحسِبُ هذهِ التَّوفيقاتِ، لو كن ا نَحسِبُها لما جِئنا لنعَرِضَها  أنَّ كلَّ التَّوفيقاتِ مِنهُ، لكنَّنا لم
ةَ والقِيامَ والقُعودَ مِنهُ، العِشقَ والمَحَبَّةَ للعِبادةِ مِنهُ،  أمامه. رغمَ أنَّ القُدرَةَ مِنهُ والتَّوفيقَ والِِمَّ

ينا لكَ، وقد مَضى  هذهِ كلُّها مِنهُ ونحنُ نَعلَمُ هذا، نَعلَمُ ومعَ ذلكَ نقولُ: يا الُله لقد جِئنا وصَلَّ
تْ بنا؟!  باحِ إلى المَساءِ. يا إلِي أيَّ مَصائِبَ مرَّ  علينا شَهرُ رَمَضانَ وصُمنا مِنَ الصَّ

ا المِسكيُن لدرجةِ أنَّكَ لم تكُنْ تَشتَهي الطَّعامَ أصلًا حت ى  حورِ أيُُّّ لقد أكلتَ مِنَ السَّ
 اللهِ تعالى؟! وما هذا الكلامُ؟! ذاكَ نَبيُّهُ صلى  الُله عليهِ وآلهِِ هوَ الذي كانَ الغُروبِ! فبمَ تَُنُُّ على

نةِ أيضًا يَصومُ أغلَبَها، ولم  امِ السَّ يَصِلُ شَهرَ رَجَبٍ وشَعبانَ ورَمَضانَ ببعضِها، وكانَ في سائِرِ أي 
عَشًرا أو إحدى عَشرةَ ساعةً، وذلكَ  يقل للّهِ: يا الُله لقد صُمتُ لكَ! وذلكَ في يومٍ تكونُ ساعاتُهُ 

حورَ حت ى امتَلَأنا، وعندما يََيُن وقتُ الإفطارِ، نَرى للتَّوِّ هل  امِ أيضًا، أكلنا السَّ في هذهِ الأي 

https://madrasatalwahy.org/


  14 
 

نَشتَهي أصلًا أم لا. ثم  نقول: يا الُله لقد صُمنا لكَ شَهرَ رَمَضانَ وصَلَّينا، فلماذا نقول ذلك؟! 
نقومُ بهِ يََمِلُ رائِحةَ الكَثرةِ، وشائِبةَ الكَثرةِ، وشائِبةَ الانتسِابِ إلى النَّفسِ، لأنَّ العَمَلَ الذي 

فنحنُ قُمنا بهذا العَمَلِ. والُله تعالى غَيورٌ، وغَيَرةُ اللهِ تعالى لا تتُركُ غَيًرا لنفَسِهِ، غَيَرةُ اللهِ تعالى لا 
تُ يا الُله! يقولُ الُله تعالى: أنتَ صَلَّيتَ؟ حَسَناً، كلُّ ما تَقبَلُ وُجودًا في مُقابلِِ وُجودِهِ. أنا صَلَّي

 ، َ فعلتَهُ هوَ مِنْ آثارِ وُجودي، فماذا فعلتَ أنتَ؟! قُدرَتُكَ هي آثارُ قُدرَتي. عندما تَنهَضُ لتُصَليِّ
ِّ هذهِ القُدرَةُ الموجودةُ فيكَ الآنَ والتي ظَهَرَتْ على شَكلِ صَلاةٍ، هي نُزولُ اسميَ الكُ  ليِّ

 الذي تَجلى  بشَكلٍ جُزئيٍّ في وُجودِكَ. "القَديرِ "
في وُجودِكَ، لكُنتَ مُلقًى على الأرضِ كالمَيِّتِ ولم تكُنْ  "القَديرُ "لو لم يتجَلَّ اسمي  

تَستَطيعُ حت ى تحريكَ يَدِكَ، فهل رأيتُمْ! هل حدَثَ لكُمْ؟ أحيانًا تصيبُ الإنسانَ حالةُ ضَعفٍ، 
يَّةٌ، لم أكُنْ أستَطيعُ حت ى تحريكَ إصبَعي، كنتُ لقد حدَثَ لي . في قضي ةٍ ما أصابَتني وَعكةٌ صِحِّ

تْ نصِفُ ساعةٍ حت ى استَطَعتُ فقط تحريكَ يَدي، كنتُ كالمَيِّتِ ولكن مَشاعِري  مُستَيقِظًا، مرَّ
لا يُمكنُِكَ أن تَنهَضَ  "القَديرِ "كانت تَعمَلُ، كنتُ مُستَيقِظًا. ما هذا الكلامُ؟! حت ى يَنزِلَ اسمُ 
لَ اسمي  في وُجودِكَ لا يُمكِنُكَ  "المُتَكَلِّمُ "مِنْ مَكانكَِ، مَنِ الذي أقامَكَ مِنْ مَكانكَِ؟. حت ى يتنَزَّ

في هذهِ القَوالبِِ ويَنزِلَ بصورةٍ ضَعيفةٍ، ضَعيفةٍ ضَعيفةٍ  "الَحيُّ "أن تتكَلَّمَ، حت ى يأتَي اسمي 
ةِ، لا يُمكنُِكَ أن تكونَ ضَعيفةٍ، ولا تكونُ ل عَةِ الوُجودي  ةِ والسِّ ديكَ القابلِي ةُ لِذا المِقدارِ مِنَ الِحصَّ

. تكونُ مُلقًى على الأرضِ كالحَجَرِ! اذهَبوا إلى المَقابرِِ والمَغاسِلِ  َ حَيًّا، فما بالُكَ بأن تُصَليِّ
ارِعِ صَباحًا، والآنَ  وانظُروا، هؤلاءِ الأمواتُ الذينَ يُؤتى بِهم إلى هُناكَ، هذا كانَ يَمشي في الش 

ثُ معَنا.  جَلهُُمْ لََ ﴿مُلقًى هُنا لا يَستَطيعُ أن يَرمِشَ بجَفنهِِ، بالأمسِ كانَ يَمشي ويتحدَّ
َ
فإَذَِا جَاءَ أ

خِرُونَ سَاعَةً وَلََ يسَْتَقْدِمُونَ 
ْ
لُ اسمُ 1﴾يسَْتَأ إلى اسمِ  "الحيَِّ ". عندما يأتي الأجَلُ، يتبَدَّ
، تَنزِلُ الإماتَةُ وتَظهَرُ في هذا الإنسان، فيَسقُطُ على الأرضِ. كلُّ فعِلٍ يَصدُرُ مِنَ "المُميتِ "

يَّةٍ للّهِ تعالى تَجلَّتْ وخرَجَتْ مِنَ الإنسانِ.  الإنسانِ هوَ نُزولٌ لاسمٍ أو صِفةٍ كُلِّ

                                                           
 ۱٦( الآية ٦۱سورة النحل )  1

https://madrasatalwahy.org/


  15 
 

 كيف نرى تجلّي الأسماء الإلهية في أفعالنا؟

ا نحنُ  ذلكَ الذي يَرى الجانبَِ  ، يُشاهِدُ ذلكَ الحبَلَ. أم  َّ عندما يَنظُرُ إلى هذا وهوَ يُصَليِّ الكُليِّ
ثُ إليكُم، وأنتُم تَسمَعونَ كلامي  . أنا الآنَ أتحدَّ فلا! نحنُ لا نَرى ذلكَ الَحبلَ ولا نَرى ذلكَ الخَطَّ

لونَ هل هوَ صَحيحٌ أم لا؟ ليسَ مِنْ المَعلوم  رونَ فيهِ وتتأمَّ أنَّ كلَّ ما نقولُهُ صَحيحٌ. أنتُم وتُفَكِّ
ثُ جيِّدًا! فهذا ما تقولونَهُ أنتُم،  ثُ ويقولُ هذا الكلام، وكم يتحدَّ الآنَ تقولونَ إنَّ فُلانًا يتحدَّ
يِّدُ  ثُ السَّ ولكن لو كانت لديكُم عيُن البَصيرةِ، لما قُلتُمْ عن هذا الكلامِ الذي أقولُهُ كم يتحدَّ

ثُ جيِّدًا"يُصبحُِ ذَنبًا وخَطَأً وباطِلًا. لا يوجدُ لدينا  جيِّدًا! هذا الكلامُ  يِّدُ يتحدَّ ، لا يوجدُ "السَّ
يِّدُ يقولُ كلامًا جيِّدًا"لدينا  ا "السَّ . لمَنْ هذا؟! هذا للذينَ مَشاعِرُهُم في مُستَوًى مُنخَفِضٍ، أم 

أمورٍ تَنزِلُ مِنْ هُناكَ؟ هذا ما يجِبُ أن أنتُم فلا يَنبَغي أن تقولوا هذا الكلامَ، يجِبُ أن تقولوا: أيُّ 
حيحُ. ما مَعنى  ثُ جيِّدًا"تقولوهُ، هذا هوَ الصَّ يِّدُ يتحدَّ تُهُ "السَّ هُ وقُرِئَتْ فاتِحَ ؟ لقد أُغلِقَ مَلَفُّ

تِ الأمورُ، لا يَ  َ تْ أفكارُنا، وتغَيرَّ َ تْ أفهامُنا، تغَيرَّ َ نبَغي لنا وانتهى أمره، انتَهى الأمرُ. الآنَ تغَيرَّ
أن نعودَ إلى الوَراءِ ونَبحَثَ فيهِ، لقد مَضى ذلكَ الماضي، مُدرَكاتُنا قبلَ أربَعِ أو خََسِ سنواتٍ 
مْ قليلًا، ولنَضَعْ قَدَمَنا أبعَدَ، ولا نَجُرَّ أنفُسَنا إلى الخلَفِ.  رَ الآنَ؟. فلنتََقَدَّ انتَهَتْ، ماذا يجِبُ أن نُفَكِّ

ثُ جيِّدًا" الآنَ أصبَحَتْ عِبارَةُ  يِّدُ يتحدَّ باطِلةً وذَنبًا، والآنَ الُله تعالى لا يَغفِرُها، فلننَتَبهِْ.  "السَّ
ثُ، فالتفتوا وتذك روا أن  هذهِ الأمورُ تأتي مِنْ هُناكَ، طبعًا إن كانت  دِ أن تَرَوني أتحدَّ الآنَ، بمُجَرَّ

 صَحيحةً ولم أكُنْ قد خَلَطْتُ الأمورَ. 
ِ وَمَا بكُِم م ِ ﴿ عِْمَةٍ فَمِنَ اللَّه حيحُ نعِمةٌ مِنْ نعَِمِ اللهِ تعالى تَنزِلُ 1﴾ن ن  . الكلامُ الطَّيِّبُ والصَّ

مِنْ هُناكَ بأيِّ صورةٍ يريدُها هوَ، في صورةِ إنسانٍ وفي صورةِ حَيَوانٍ. قد يَتَّعِظُ الإنسانُ ويأخُذُ 
السلامُ الذي كانَ يَعرِفُ لُغَةَ الحيََواناتِ كانَ يُفيقُ  عِبَرةً مِنْ سُلوكِ بعضِ الحَيَواناتِ. سُلَيمانُ عليهِ 

ثانِ فيُصعَقُ ويُغشى عليهِ. لدينا الكثيُر مِنَ  ويتنبََّهُ مِنْ حديثِ الحَيَواناتِ، كانَ عُصفورانِ يتحدَّ
 لم الأمورِ والقَضايا حولَ هذا المَوضوعِ. لدينا قَضايا كثيرةٌ حولَ سُلَيمانَ عليهِ السلامُ. فالآنَ 

ثُ جيِّدًا"يَعُدْ يَنبَغي أن نقولَ:  يِّدُ يتحدَّ ما هي الأمورُ التي تأتي مِنْ "، الآنَ يِجبُ أن نقولَ: "السَّ
                                                           

 .53( الآية ٦۱سورة النحل )  1

https://madrasatalwahy.org/


  1٦ 
 

يِّدُ "هُناكَ؟ هاتِ. السَّ َّ ثُ جيِّدًا الآنَ، قد يقولُ غَدًا حَفنةً مِنَ الترُّ يِّدَ نفسَهُ الذي يتحدَّ ، لأنَّ هذا السَّ
يِّدُ نفسُهُ لم . في ذلكَ الوقتِ تعَلَّقَتِ الإرادةُ بأن تأتَي هذهِ الأمورُ، وغَدًا لا، غَدًا يَقَعُ  هوَ السَّ ْ يتغَيرَّ

الأمرُ في أيدينا! يا وَيلنا! الآنَ يأتي ذلكَ القِسمُ. يجِبُ على العارِفِ، يجِبُ على الفَهيمِ والمُؤمِنِ أن 
القالَبِ يجِبُ أن يعودَ إلى أصلهِِ. أنتُم الذينَ  في هذا "التَّكَلُّمِ "يَرى الأصلَ. هذا النُّزولُ لاسمِ 

رونَ وتُدرِكونَ، أنتُم الآنَ مَظهَرٌ لاسمِ  ميعِ "تَستَمِعونَ الآنَ إلى هذهِ الأمورِ وتُفَكِّ وهَُوَ ﴿، "السَّ
مِيعُ العَْليِمُ  معِ، يَعني ا﴾السه ميعُ يَعني الذي يَسمَعُ، طبعًا هوَ أدَقُّ مِنْ مَعنى السَّ لإدراكَ . السَّ

ميعُ والمُستَمِعُ شيئانِ مُُتَلفِانِ، أي ذلكَ الذي  ميعِ. والسَّ والقَبولَ والتَّصديقَ، ذلكَ هوَ مَعنى السَّ
ميعِ.  قْ وتقَبَّلْ، هذا مَعنى السَّ هُوَ ﴿يتقَبَّلُ الأمرَ بروحِهِ وقَلبهِِ. يقالُ: اسمَعْ! يَعني اقبَلْ وصَدِّ

مِيعُ   حَقائِقِ عالَمِ الوُجودِ، إدراكًا سَمعيًّا، أي في قَلبهِِ وضَميِرهِ تُعادُ كلُّ هوَ الذي يُدرِكُ كلَّ  ﴾السه
ةٍ، لا  آثارِ الوُجودِ. عندما يَنزِلُ مِنْ هُناكَ، في عَودَتهِِ إليه، كلُّ الأمورِ لَا تَشُذُّ عَنْ حِيطَتهِِ مِثْقَالَ ذَرَّ

ةٍ، وَلَا  يََْفَى عَلَى اللّهِ خَافيَِةٌ، لا يُمكنُِ لشيءٍ أن يََفى على اللهِ تَّرُجُ عن حِيطَةِ وُجودِهِ مِثقال ذَرَّ
ميعِ "تعالى. أنتُم الذينَ الآنَ مَظهَرٌ لاسمِ  ما شاءَ الُله، أيُّ أفرادٍ "، لا يَنبَغي لي أن أقولَ: "السَّ

دِ أن أقولَ هذا، يقولُ "جاؤوا هُنا، يَستَمِعونَ إلى كلامِنا ويُعجِبُهُمْ! ماذا " الُله تعالى: . فبمُجَرَّ
حدَثَ؟! هل أنتَ الذي كنتَ تقولُ هذا الكلامَ للآخَرينَ؟! لماذا أنتَ هُنا؟! أنتَ الذي تَحفِرُ 

. والآنَ، بينما الأفرادُ يَستَمِعونَ إلى هذهِ الأمورِ، تَطرَحُ أنتَ "بالمِعوَلِ، لماذا لا تَحفِرُ حَديقَتَكَ؟!
 إلى النَّفسِ! أنا أيضًا يجِبُ أن أنتَبهَِ، كِلانا يجِبُ أن يَنتَبهَِ. أنتُم مسألةَ الكَثرةِ ومسألةَ الانتسِابِ 

يَّةَ مِنْ هذهِ الجُزئي ةِ لتَستَفيدوا بشَكلٍ أفضلَ، وأنا  ، يجِبُ أن تَرَوا تلكَ الكُلِّ هونَ إليَّ الذينَ تتوجَّ
يَّةَ مِنْ هذهِ الجُزئي ةِ، وإذا رأي  تُ ذلكَ، تَّتَلِفُ الأمورُ كثيًرا.أيضًا يجِبُ أن أرى تلكَ الكُلِّ

 ثمرات رؤية الأصل الإلهي في الأفعال: كيف تتغيرّ نظرتنا للأمور؟

ثُ، إذا فَهِمَ أحَدُهُمُ  ثُ، حينهَا إذا نَعِسَ أحَدُهُم أيضًا فلن أنزعج. عندما أتحدَّ عندما أتحدَّ
ي رَبَطْتُ هذا الجُزئيَّ بهِ، والأمرُ لا عَلاقةَ الأمرَ بشَكلٍ مُُتَلفٍِ، فلن أتضايَقَ بعدَ الآنَ، لماذا؟ لأن ن

ثُ، إذا قَلَّ العَدَدُ أو زادَ، وجاءَ يومًا مِائة ويومًا خََسونَ، فلن أتضايَقَ بعدَ  لهُ بالكَثرةِ. عندما أتحدَّ

https://madrasatalwahy.org/


  17 
 

ةً، فما الآنَ. لماذا؟ لأنَّ الَله تعالى أرادَ أن تَظهَرَ في الخارِجِ في ذلكَ اليومِ خََسونَ صورةً جُزئي  
عَلاقَتي أنا بذلكَ؟! غَدًا سَبعونَ وبعدَ غَدٍ سَبعُمِائةِ من الحضور! أصلًا ما عَلاقةُ ذلكَ بي؟ أنا 
ثَ وأقولَ ما أنتهي إليه، سَواءٌ كان الحاضرون سَبعيَن أم سَبعمِائةٍ، هل يُنفَقُ مِنْ  يجِبُ أن أتحدَّ

لُ جيبي؟! ليَقِلَّ العَدَدُ أو يَزِدْ. انظُروا كم تتغَ  ُ الأمورُ، وكم تتبَدَّ ُ المُعادَلاتُ، وكم تتغَيرَّ يرَّ
العَلاقاتُ؟! كم تَرتَفِعُ التَّوَقُّعاتُ وتَنخَفِضُ، كلُّ هذهِ الأمورِ تعودُ إلى الكَثرةِ، أي أنَّ المَقامَ 

دُثُ الذي يجِبُ أن أكونَ فيهِ لستُ فيهِ، والمَقامَ الذي يجِبُ أن تكونوا فيهِ لستُمْ فيهِ، لذا يََ 
رَفَيِن في مَقامِهِ في عالَمِ الوُجودِ، يُصبحُِ المَقامُ رَفيعًا، وُجودًا  ا إذا استَقَرَّ كلٌّ مِنَ الطَّ الِخلافُ. أم 

 .1رابطًِا

 الوُجود الرَّابط: كيف يحُوَِّل عالَمنَا إلى جنةّ؟

، إذا استَقَرَّ كلٌّ مِن ا ومِنكُم والبَقي ةُ في مَقامِهِ، حينهَا تُصبحُِ  وُجودُنا وُجودٌ رابطٌِ وفَقريٌّ
ل الله تعالى فرجه، ما شاءَ الُله. فالإمامُ المَهديُّ  نيا جَنَّةَ نَعيمٍ وحُكومةَ الإمامِ المَهديِّ عج  الدُّ

هُ يَضَعُ كلَّ فَردٍ في مَقامِهِ، كلَّ إنسان في مَقامِهِ. عليه السلام عندما يأتي، العَمَلُ الذي يقومُ  بهِ هوَ أن 
، لا يَفرُقُ ذلكَ عندَهُ عنِ الذي يقولُ لهُ: "واجِبُكَ أن تَسقيَ هذهِ الأشجارَ "فإذا قالَ لأحَدِهِم: 

الآنَ لا أعلَمُ هل يَفرُقُ  اذهَبْ وكُنْ مُُافظًِا أو حاكِمًا على بَلَدٍ مِثلِ فَرَنسا، اللَّهُمَّ ارزُقنا. )مزاح("
لالَ "ذلكَ عِندَنا أم لا؟ إنْ شاءَ الُله أنه لا يَفرُقَ. يقولُ لأحَدِهِم:  واجِبُكَ أن تأخُذَ هذهِ السِّ

اعةَ الت اسِعةَ والنِّصفَ  قاقِ وتَجمَعَها مِنَ المَنازِلِ، وفي اللَّيلِ الس  لِ الزُّ الموجودةَ هُنا وتَضَعَها في أوَّ
، لا يَفرُقُ ذلكَ عن أن يأتَي ويُعطيَهُ حُكمَ مِنْطَقةٍ كبيرةٍ. لا ذلكَ الذي "ي ارةُ لتأخُذَهاتأتي السَّ 

ةِ  لَّ قِ على هذا، ولا هذا يَشعُرُ بالذِّ ذهَبَ إلى تلكَ المِنطَقةِ يَشعُرُ بالاستعِلاءِ والعُلُوِّ والتَّفَوُّ
مانِ!"يقولُ: والحقَارةِ تُجاهَهُ، كِلاهُُا واحدٌ. بل هذا أسهَلُ،  . في عصّ "جَزاكَ الُله خيًرا يا إمامَ الزَّ

، لا على أساسِ  بطيِّ ل الله فرجه، تعودُ المَسؤولي اتُ على أساسِ الجانبِِ الرَّ الإمامِ المَهديِّ عج 
فَقاءُ م . الوُجودُ الذي نشعر به الآنَ أن ه لأنفسنا هو ـ كما يقولُ الرُّ ن أناني ةِ الجانبِِ الاستقِلاليِّ

                                                           
 اصطلاح فلسفي يعني الوجود القائم بغيره والذي لا استقلال له في ذاته، بل هو عين الربط المحض والتعلق بغيره )م(  1

https://madrasatalwahy.org/


  18 
 

قنا به على اللهِ تعالى! )مزاح( فذلكَ الوُجودُ "وُجودٌ في نَفسِهِ لنفَسِهِ بنفَسِهِ "الطلا ب ـ  ، وقد تفَوَّ
اتِ. فكلُّ واحدٍ مِن ا يرى أن  وُجودَهُ  يََتَصُّ باللهِ تعالى فقط، وهو الوُجودُ الاستقِلاليُّ القائِمُ بالذ 

تعالى وهو قائِمٌ بذاتهِِ وصاحِبُ اختيارٍ في كلِّ شيءٍ، هذا هوَ حال وُجودٌ استقِلاليٌّ غيُر مُتَدَلٍّ باللهِ 
اتِ  ، أي لا وُجودَ لهُ أصلًا غيَر تَجلي  تلكَ الذ  وُجودُ الجَميعِ! وُجودُنا الواقِعيُّ هوَ وُجودٌ فَقريٌّ

مسِ سَقَطَ، الظِّلُّ  ، ظِلٌّ مِنَ الشَّ  ليسَ لهُ شيءٌ مِنْ نَفسِهِ، والوُجودِ البَحتِ البَسيطِ. لا شيء، إن هُ ظِلٌّ
 هوَ نَفسُ الن ورِ الذي تَجلى  في الخارِجِ بصورةٍ ضَعيفةٍ. 

 معنى الوجود الظلي  
الظِّلُّ ليسَ بمَعنى ظِلِّ الإنسانِ، ذلكَ الظِّلُّ الذي يقالُ في الاصطِلاحِ الفَلسَفيِّ هوَ عِبارَةٌ 

ثل هذا الن ورَ الذي يَصطَدِمُ بالمِرآةِ ويَنعَكِسُ، وليسَ عن هذهِ الأنوارِ الجُزئي ةِ المُتَعاكِسةِ فهو م
 الظِّل  بمَعنى الظَّلامِ وقل ة النور.

نيا، فالمُلوكُ، ورُؤَساءُ   فالن اسُ الآنَ هكذا. وسَبَبُ هذهِ الِخلافاتِ والجلسات في الدُّ
سائِ  اتِ، يَنظُرونَ شَزَرًا بعضِهِمُ لبَعضِ، ويتبادَلونَ الرَّ لَ، وهذا يَفعَلُ كذا لذاكَ، وهذا الجُمهوري 

اتِ، لا  مُْ أخطَؤوا في مَقامِهِم وافتَرَضوا وُجودَهُم وُجودًا مُستَقِلاًّ بالذ  يَشتمُِ ذاكَ! كلُّ هذا لأنََّّ
مُستَقِلاًّ بالغَيِر! فجَلَسوا مَكانَ اللهِ تعالى! عندما يَظهَرُ الإمام المهدي  عليه السلام، تَزولُ كلُّ 

قِ هذهِ الوُج ابط لا يَعُودْ هذا يَشعُرُ بالتَّفَوُّ وداتِ المستقل ة وتُصبحُِ وُجودًا رَابطًا. في الوُجودِ الرَّ
ابط. لا فَرقَ بينهَُما،  قُ على ذاكَ. الفيلُ والنَّملةُ واحدٌ في الوُجودِ الرَّ على ذاكَ، ولا يَعُودُ هذا يتفَوَّ

ذاك النحو. والإمامُ عليهِ السلامُ عندما يظهر تُصبحُِ كِلاهُُا واحدٌ، فهذا ظَهَرَ بهذا النحو وهذا ب
نيا جَنَّةً، أي حت ى لو  الوُجوداتُ كلُّها وُجودًا رَابطًا وتدرك ذلك. لذا، شِئتَ أم أبَيتَ، تُصبحُِ الدُّ

نيا جَنَّةً. عندما تَنقَلِبُ الأفكارُ هكذا، ل الله فرجه تُصبحُِ الدُّ عندما  لم يُرِدِ الإمامُ المَهديُّ عج 
الُله  وَضَعَ »يََدُثُ تغييٌر أساسيٌّ في مُدرَكاتنِا بعِنايةِ الإمام، وكما يقولُ الإمامُ الباقِرُ عليهِ السلامُ: 

، مَعناهُ هوَ هذا، أي أنَّ حَيثي ةَ 1«العِباَدِ فَجَمَعَ بِهَا عُقُولَِمُْ، وَ كَمُلَتْ بهِِ أحْلَامَهُمْ. يَدَهَ عَلَى رُؤوُسِ 

                                                           
 ، الطبعة الحروفي ة:4۱۱، ص ۱ج « الوافي». و 25، ص ۱ج « أُصول الكافي»  1

https://madrasatalwahy.org/


  19 
 

ةَ في زَمَانِ الإمامِ المَهديِّ عليه السلام تَجِدُ مَقامَها. فتَشعُرُ بمَوقِعِها في ذلكَ الإنسانِ ا لوُجودي 
ونَ أصلًا مِنَ الحُكمِ، ليسَ  عٍ يَبقى؟! كلُّ الن اسِ يَفِر  الوقتِ. عندما يُصبحُِ الأمرُ هكذا، فأيُّ توَقُّ

هُمْ مِثلَ الآنَ. الإمامُ المَهديُّ عليه السلام يجِبُ أن يُ  رسِلَ إلى أبوابِ بيوتِ كل  واحد ليَجُرَّ
 . "يا ابنَ رسولِ اللهِ دَعنا نَبقى هُنا! معَنا مِكنسَةٌ ". "عَزيزي تعالَ، العَمَلُ باقٍ "خارِجًا: 

. هكذا يُرسِلُ الإمام وراءَ الأفرادِ، "اذهَبْ إلى هُناكَ، لدينا عَمَلٌ وحَياةٌ "فيقولُ الإمام: 
ةِ يُرسِلُهُ  مُ إلى هُنا وهُناكَ، مَنْ يريدُ أن يَسعى وراءَ الحكُمِ بَعدَ ذلك؟! لن يكونَ الحكم طَعامًا بالقُوَّ

شَهيًّا يتنازع عليه بَعدَ الآنَ. هو الآن طعام شَهي  يتنازع عليه حت ى الأعماقِ، ولكن في زَمَنِ الإمامِ 
ل الله تعالى فرجه لا يكون أصلًا طَعامًا شَهيًّا، أ بدًا. المَسألةُ الوَحيدةُ التي تكون في المَهديِّ عج 

ذِهنِ الإنسانِ هي أن تكونَ يَدُ الوَلايةِ فوقَ رأسِهِ، فقط هذا. الأمرُ الوَحيدُ الذي يَدورُ في ضَميِر 
ةٌ وضعف ويكون لدى الأولياء والعُرَفاء بنحَوٍ آخرَ ـ هوَ أن تكونَ  الجَميعِ ـ طبعًا لهُ مَراتبُِ وشِدَّ

  رُؤوسِهِم، ولا يبالى بشيء غير هذا.يَدُ الإمام على

 المحبةّ: الاستثناء الوحيد من قاعدة الكثرة

ؤيةِ وفي هذا  إذًا، هذهِ الأعمالُ التي نقومُ بها، كلُّ هذهِ الأعمالِ لِا جانبٌِ كَثرَتيٌّ في هذهِ الرُّ
. فما دامَ هذا الفِكرُ والمَشاعِرُ وهذهِ الإدر اكاتُ موجودةً، فإنَّنا نَرى الوَضعِ، لِا جانبٌِ كَثرَتيٌّ

ومَ والحجََّ مِن ا، والإنفاقَ مِن ا، نحنُ أنفَقنا مِنْ جيوبنِا، ها! انتَبهِوا! أنا أعطَيتُ  لاةَ مِن ا، والصَّ الصَّ
ءَ الذي ليسَ لهُ  وهوَ لم يُعطِ! ما دامَتْ هذهِ الأفكارُ موجودةً فهذهِ الأمورُ موجودةٌ. ولكنَّ الشيَّ

 وليسَ في اختيارِ الإنسانِ هوَ مسألةُ المَحَبَّةِ. في مسألةِ المَحَبَّةِ لا مَعنى للكَثرةِ. أن جانبٌِ كَثرَتيٌّ 
ضَ ويقولَ: لماذا تُحِبُّني؟ لا! لماذا؟ لأنَّ  يَُِبَّ الإنسانُ واحدًا، حُبًّا قَلبيًّا، هل يَستَطيعُ ذلكَ أن يَعتَرِ

بَّ الإنسانُ واحدًا يَنزَعِجُ منه المحبوب ويَكرَهُ منه هذه المَحَبَّةَ لا تحتَمِلُ الكَثرةَ. هل إذا أحَ 
المحب ة؟! دونَ أن يتشَبَّثَ بهِ، فالبعضُ لديُّمِ مَُبََّةٌ يَُرِجونَ بها روحَ الإنسانِ! لا!. يَُبُِّهُ دونَ أن 

                                                           
د الباقر عليه السلام قال  العِبَادِ فَجَمَعَ بِهَا عُقُولَِمُْ، وَ كَمُلَتْ بهِِ  الُله يَدَهَ عَلَى رُؤوُسِ  إذَا قَامَ قَائمُِناَ وَضَعَ »عن أبي جعفر مُم 

 «أحْلَامَهُمْ.

https://madrasatalwahy.org/


  20 
 

اعةَ الث انيةَ عَشرةَ والنِّصفَ ليلًا  تاءِ، العامَ يتشَبَّثَ بهِ ويتَّصِلَ بهِ. فبعضهم اتَّصَلَ بي الس   في الشِّ
مَةٌ تقول:  لمَ عليكُم"الماضي، ات صلت سَيِّدةٌ مُُتَرَ . فقُلتُ: "سَيِّدنا اشتَقتُ إليكَم، أرَدتُ أن أُسَّ

اعةُ " وقُ الس  ةً أُخرى. فالشَّ شُكرًا جَزيلًا، أشكرك! ولكن ني آمُلُ ألا  تَشتاقي إلينا هكذا مرَّ
اعةَ الث انيةَ عَشرةَ والنِّصفَ ليقولوا:  ليلًا مسألَتُهُ مُُتَلفِةٌ! ۱2:3۰ سَيِّدنا أرَدنا "هل يتَّصِلونَ الس 

لِ "أن نُسَلِّمَ عليكم رِ والتَّعَقُّ ؟. مِنَ الجيَِّدِ للإنسانِ عندما يَُِبُّ أن تكونَ مَُبََّتُهُ مَقرونةً بالتَّدَبُّ
مَ قا لِ. رسولُ اللهِ صلى  الُله عليهِ وآلهِِ وسلَّ . 1«إذا أحبَّ الرجلُ أخاه فلْيخبره أنه يَبُّه»لَ: والتَّحَمُّ

إذا أرَدتُمْ "، 2"إذا أنفَقت فلا تَعلَمْ شِمالُك ما تُنفِقُ يَمينُك"لم يَقُلْ ذلكَ عن أيِّ شيءٍ آخرَ. قالَ: 
وا فلا ضَجيجٌ وفُلانٌ ومَجي"، "أن تُصَلُّوا فاسعَوْا ألا  يكونَ فيها رِياءٌ  ءٌ وذَهابٌ إذا أرَدتُمْ أن تَحُجُّ

ابِ "وذَبحُ خِرافٍ و...! ابِ ويأتونَ بخِرافِ القَص  . البعضُ يَذهَبونَ ويتَّفِقونَ معَ القَص 
قِ طُرُقٍ، ثمَّ يَذهَبُ هوَ ويُعَلِّقُها في مَُلَِّهِ:  الحاجُّ فُلانٌ ذبَحَ "ويَذبَحونَ واحدًا واحدًا عندَ كلِّ مُفتَرَ

قُ "ثَمانيةَ خِرافٍ  رةِ ". . لافتِاتٌ تُعَلَّ يِّدةِ فُلانةٍ مِنَ المَدينةِ المُنوََّ يِّدِ فُلانٍ والسَّ بُ بمَقدَمِ السَّ نُرَحِّ
ةَ، فما هذا "وبَيتِ الوَحيِ  لونَ في سوقِ أبي سُفيانَ وأحياء مَكَّ . هؤلاءِ جميعًا كانوا يتجَوَّ

ةَ لا يَُدِ  ثُ ضَجيجًا. نَعَمْ! قبلَهُ يجِبُ الترحيب؟! هذهِ كلُّها ألاعيبُ. الإنسانُ الذي يَذهَبُ إلى مَكَّ
فتِاتُ لا  جيجُ واللا  أن يكونَ هُناكَ تَوديعٌ وبَعدَهُ يجِبُ أن يُقيمَ وَليمةً وهي سُنَّةٌ، ولكن هذا الضَّ

 معنى له.
 وقفة مع بعض عادات التعزية بالأموات

تُامًا كما يجري في المآتم، فعندما يُشارِكُ الإنسانُ في مَأتم، يَرى حولَ المَسجِدِ كل ه لافتات 
ةِ خالةِ ابنِ عَمِّ حَفيدِ "أن  يِّدَ فُلانًا بوَفاةِ والدِةِ زَوجةِ عَمَّ ونَ السَّ أصحاب المهنة الفُلاني ة يُعَز 

وْا، والآخَرُون هَنَّ "أفراسيابَ   ؤوا... ، وموظ فو كذا عَزَّ

                                                           
 24۱5 رقم: صحيح أبي داود، ال  1
ق بصدقةٍ فأخفاها، حتى لا تعلم  ٦۸۰٦صحيح البخاري الرقم :   2 سبعة يُظلُّهم الله في ظلِّه يوم لا ظلَّ إلا ظلُّه... ورجلٌ تصدَّ

 شمالُه ما تُنفق يمينه.

https://madrasatalwahy.org/


  21 
 

كلُّ مَجالسِِنا أصبَحَتْ مَسَِحًا ولافتاتٍ وأقمِشةً، والذينَ يَجلِسونَ في المأتم بَدَلًا مِنْ أن 
حَِةَ والمَغفِرَةَ، يجِبُ أن يُديروا أعيُنهَُم ويَقرَؤوا هذهِ اللافتات واحدةً  يَقرَؤوا القُرآنَ ويَطلُبوا الرَّ

ابونَ و وْا...واحدةً: بائِعو المَساميِر والقَص  فما هذهِ السخريةُ؟! لماذا؟ لأنَّ  1بائِعو اللَّبَنِ و... عَزَّ
ورَةَ مثل الناس واذهَبْ، ولا داعيَ  كلَّ هؤلاءِ في الكَثَراتِ. حَسَناً يا هذا قُمْ واقرَأِ الحَمدَ والس 

لمِسكيِن. كلُّنا لِذهِ الألاعيبِ، فلا لافتِاتٍ ولا زهور! اقرَأْ فاتِحةً ليَصِلَ شيءٌ لذلكَ المَيِّتِ ا
هابِ. لا مَجالسُِنا فيها روحٌ، ولا نورٌ، ولا  عالقِونَ في هذهِ الكَثَراتِ، كلُّنا في هذا المَجيءِ والذَّ

يِّدِ "فيها تَقوى! أحَدُهُم أخَذَ الميكروفونَ بيَدِهِ، وكلُّ مَنْ يَدخُلُ يقول عنه:  لأجل سلامة السَّ
دٍ وآلِ مَُُ  دٍ فُلانٍ صَل وا على مُُمََّ لِ الأسُتاذُ فُلانٌ بقِراءةِ بضعةِ أبياتِ من الشِعرٍ "، "مَّ ، "فليتفضَّ

لَ علينا!"و يِّدُ أفادَنا، وتفضَّ لَتْ إلى "ذلكَ السَّ ا ماذا حدَثَ؟! كلُّ مَجالسِِنا تَحوَّ . فماذا حدَثَ؟! حقًّ
 هذهِ الأقوالِ والكَثَراتِ.

 عمالسرّ التّأكيد على إظهار المحبّة دون غيرها من الأ

ءُ الوَحيدُ مِنْ بيِن كلِّ هذا، نُنفِقُ ولا يَعلَمُ أحَدٌ، نُصَلي  ولا نُعلمُِ، نَصومُ ولا نتظاهَرُ،  الشيَّ
نَحُجُّ ولا يكونُ تظاهُر، الحجَُّ يَعني أصلًا الاختفِاءَ، تدفع الخمُسَ ولا يجِبُ أن تُعلنَِ، تدفع 

كاةَ، فأعطهِا خُفيَةً. في كلِّ هذهِ الأمو رِ نَرى جانبَِ الإخفاءِ، ولكن  رسولَ الِله صلى  الُله عليهِ الزَّ
بُّهُ وصَديقُكَ الذي تُحِبُّهُ وتكن  له "اذهَبْ إلى مَنْ تُحِبُّهُ وقُلْ لهُ "وآلهِِ يقولُ:  . لمَ هذا؟ فالذي تُحِ
هُ لا يَعلَمُ، ليسَ "أنا أُحِبُّكَ، أشتاقُ إليكَ، الُله تعالى ألقى مَُبََّتَكَ في قَلبي"مُب ة، قُلْ لهُ:  . لماذا؟ لأنَّ

دِ أن تُظهِرَ هذهِ المَحَبَّةَ، هوَ أيضًا سيَجِدُ في نَفسِهِ مِثلَ هذهِ الحالةِ نحوك.  لديهِ عِلمُ الغَيبِ. بمُجَرَّ
ءُ الوَحيدُ في عالَمِ الكَثرةِ الذ ي ليسَ عندما يُصبحُِ الأمرُ مُتبادَلًا، تَحدُثُ الألُفَةُ بيَن القُلوبِ. الشيَّ

لَهُ للعامِ القادِمِ  لهُ جانبٌِ كَثرَتيٌّ وذَكَرَهُ الأعاظمُ هوَ مسألةُ المَحَبَّةِ. أعتَقِدُ أنَّ الأمرَ يجِبُ أن نُؤَجِّ
فَقاءِ ليَعرِفوا  إذا وُفِّقنا، كيفَ أنَّهُ لا توجدُ كَثرةٌ في مسألةِ المَحَبَّةِ، ولكن سأعرِضُ رِوايةً على الرُّ

                                                           
يقام له مجلس عزاء  هذا من العادات الشائعة في إيران، فإذا توفي  أحدهم عل ق أصحابه على جدران بيته هذه اللافتات وعندما  1

. )م(  في المسجد تعل ق أيَضًا أمام المسجد لافتات مشابهة وتّتلف كثرة وقل ة بحسب المستوى الاجتماعي  للمتوفّ 

https://madrasatalwahy.org/


  22 
 

فاتِ التي قَدرَ هذهِ المَ  ادُ عليهِ السلامُ المَحَبَّةَ مِنْ بيِن الصِّ ج  حَبَّةِ ويَعلَموا لماذا اختارَ الإمامُ السَّ
 يُمكنُِ أن تَظهَرَ في الإنسانِ.

 حديث قدسيّ: لمن تكون جنةّ الله؟ ومن يختصّ الله بذاته؟

 : اكِرينَ، وجَنَّ »يقولُ الُله تعالى في الحدَيثِ القُدسيِّ ة ذِكْري للِذ  تي للِْمُشْتاقيَن، وأنا خاص 
، وأنا خاصٌّ للمُحِب يَن، أنا مِلكٌ   1.«للِْمُحِب ينَ  ذِكري لمَنْ يَذكُرُني، وجَنَّتي لمَنْ يَشتاقُ إليَّ

للمُحِب يَن، أولئكَ الذينَ يَُبِ ونَني. أولئكَ الذينَ يَشتاقونَ إليَّ أُعطيهِمُ الَجنَّةَ، وأولئكَ الذينَ 
فِ من وَضَعتُ وُجودي؟ تحتَ يَذكُرونَني أذكُ  رُهُمْ، ولكن لمَنْ أنا؟ ولمَنْ أنا كُلِّيًّا؟ تحتَ تصَُّّ

فِ المُحِب يَن وأولئكَ الذينَ يَُِب ونَني. وصَلَتِ المَسألةُ إلى هُنا، الآنَ لا نَعلَمُ هل سيكونُ هذا  تصَُّّ
نا، ولكن بخُصوصِ مسألةِ المَحَبَّةِ، المَجلسُِ غَدًا ليلًا أم لا، على كلِّ حالٍ، وصلنا بالأمرَ إلى هُ 

ةً أُخرى أم لا؟! على كلِّ حالٍ، وصَلنا إلى مَكانٍ  ظاهِرًا لا أعلَمُ هل لدينا تَوفيقٌ للحَديثِ عنها مرَّ
ادُ عليهِ السلامُ حساب الأعمال ولم  ج  جيِّدٍ، وفَهِمنا هذا المِقدارَ. فلماذا لم يََسِبِ الإمامُ السَّ

 عندَ اللهِ تعالى؟ لماذا؟ لأنَّ العَمَلَ لهُ جانبُِ انتسِابٍ إلى الإنسانِ، أنا أقومُ بهذا يَعرِضْها كشَفيعٍ 
العَمَلِ وإنْ كانَ مِنَ اللهِ تعالى. إن لم أرَ العَمَلَ مِن ي، فلماذا أعرِضُهُ؟ إن لم أرَهُ مِن ي ورأيتُهُ ظُهورًا 

ءُ الذي يُنسَبُ إلى النَّفسِ لهُ، فلماذا يجِبُ أن أعرِضَهُ؟ إن رأيتُهُ مِن ي ون سَبتُهُ إلى نَفسي، فحَسَناً الشيَّ
، هي تعَلُّقٌ،  لا يَصلُحُ للعَرضِ على اللهِ تعالى. ولكن  مسألةَ المَحَبَّةِ مسألةٌ ليسَ لِا جانبٌِ كَثرَتيٌّ

لماذا تُحِبُّني؟! عَبَثًا " وهي رَبطٌ يََصُلُ بيَن العَبدِ وبيَن اللهِ تعالى، فهل يَستَطيعُ الُله تعالى أن يقولَ:
 . "أنتَ جَعَلتَ في هذه المَحَبَّةَ، فماذا أفعَلُ أنا؟". لا يَستَطيعُ أن يقولَ. سيقولُ له العبد: "تحب ني!

 . "أنتَ فعلتَ هذا العَمَلَ "يقولُ الُله تعالى: 
ةُ مِنكَ "يقولُ العبد:  بطِ.  . عندما لا يَبقى شيءٌ، تَبقى بَعدَ "التَّوفيقُ والِِمَّ ذلكَ مسألةُ الرَّ

بطُ. لذا يقولُ:  ا »يَنظُرُ الُله تعالى ليَرى كم هوَ هذا الرَّ أنا عِندَْ ظَنِّ عَبدْي المُؤمِنِ بي، إنْ كانَ خَيْرً
                                                           

ق قوله، ومن  عليه السلام  : أوحى الله تعالى إلى داود : عدة الداعى42ص ۷۷بحار الأنوار ج  1 يا داود من أحب  حبيبًا صد 
، ومن وثق بحبيب اعتمد عليه، ومن اشتاق إلى حبيب جد  في السير إليه، يا داود ذكري للذاكرين، رضي بحبيب رضي فعله

ة للمحب ين.  وجن تي للمطيعين، وحب ي للمشتاقين وأنا خاص 

https://madrasatalwahy.org/


  23 
 

ا . أتعاطى مع عَبدي حسب مَقامي في قَلبهِِ، فكم لديهِ مِنْ تعَلُّقٍ بي ومَُبََّةٍ لي؟ كم يَعتَمِدُ 1«فَخَيْرً
؟ إذا ظَ  ارةً وغيَر مُباليةٍ وغاضِبةً وحَقودةً وأهلَ جَزاءٍ وهذهِ عليَّ نَّني فَردًا وذاتًا قاسيةَ القَلبِ وقَه 

بًّا لهُ وعَطوفًا ورَؤوفًا  الأمورُ، فأنا لا يُعجِبُني هذا العَبدُ لأن ني لستُ هكذا. وإذا ظَنَّني عَبدٌ مُُِ
ا، فسأكونُ أنا أيضًا  كذلكَ. إذًا، عندما يكونُ الأمر على هذا، فلماذا لا ومُتَسامُِاً وغَفورًا وعَفُوًّ

اتِ؟! ولماذا لا يعشقها؟ لماذا يقومُ  اتِ؟! لماذا لا يَُِبُّ مِثلَ هذهِ الذ  يتعَلَّقُ الإنسانُ بمِثلِ هذهِ الذ 
 بالأعمالِ عن إجبارٍ؟ لماذا لا يكونُ ذلكَ عن رغبة ومَُبََّةٍ وعِشقٍ؟!

 ها أنّي أحبكّ": ذروة التعلّق بالمحبةّ"وإن أدخلتني النار أعلمت أهل

عباني ةِ:  ا عَجيبٌ، يقولُ الإمام في المُناجاةِ الشَّ وَإنِْ »أميُر المُؤمِنيَن عليهِ السلامُ حقًّ
إذا ألقَيتَني في الن ارِ فسأُخبِرُ أهلَها جميعًا بأن ني كنتُ  2«.أَدْخَلْتَنيِ الن ارَ أَعْلَمْتُ أَهْلَها أَني  أُحِبُّكَ 

ُ عنهُ  أمتَلِكُ صِفةً لا يَستَطيعُ الُله تعالى إنكارَها، وهي أن ني كنتُ أُحِبُّكَ. فأيَّ حالٍ في نفسه يُعَبرِّ
أميُر المُؤمِنيَن عليهِ السلامُ في هذهِ الفِقرةِ؟! فأميَر المُؤمِنيَن عليهِ السلامُ عندما يقولُ هذا، هوَ في 

خَرِ حالةٍ لا يَرى فيها سوى جانبَِ المَحَبَّ  ةِ التي في قَلبهِِ تُجاهَ اللهِ تعالى كرأسِ المالِ الوَحيدِ والمُدَّ
ةُ عليهمُ السلامُ لم يكونوا يُمَثِّلونَ أفلامًا، بل كانوا  الوُجوديِّ الوَحيدِ، ولا يَرى شيئًا آخرَ. الأئم 

ُ عنهُ. أميُر المُؤمِنيَن عليهِ ال سلامُ يُناجي الَله تعالى، والآنَ يَكون حالَتهُم، أي ما في ضَميِرهِ يُعَبرِّ
وصَلَ إلى أسماعِنا ونحنُ نَقرَؤُهُ أيضًا. في ذلكَ الوقتِ الذي كانَ الإمام يُناجي الَله تعالى، لم يكُنْ 
كةِ وُجودِهِم،  ُ عن حالهِِ في ذلكَ الوقتِ. وبَعدَ ذلكَ، ببَرَ يَبحَثُ عن تَزييِن للعِبارةِ، كانَ يُعَبرِّ

ادُ عليهِ السلامُ لم يأتِ ليُعلنَِ دُعاءَ وصَلَتْ هذهِ الأ ج  مورُ إلينا ونحنُ نَقرَؤُها أيضًا. فالإمامُ السَّ
هِ غَدًا. هُم  أبي حَِزةَ للجَميعِ في وَسائِلِ الإعلامِ مِثلَنا، كلُّ كَلِمةٍ نقولُِا يجِبُ أن تَنتَشِرَ في العالَمِ كلِّ

ادُ عليهِ ال ج  ةِ عليهمُ لم يكونوا هكذا! فالإمامُ السَّ كةِ الأئم  سلامُ كانَ يَقرَأُ دُعاءَ أبي حَِزةَ، وببَرَ
ادِ عليهِ  ج  السلامُ وصَلَ دُعاءُ أبي حَِزةَ هذا إلينا، كتَبَهُ الأصحابُ ووصَلَ إلينا. أدعيةُ الإمامِ السَّ

                                                           
 .۷2، ص 2الكافي ج 1
 ۸9 ص  ۱9 ج : بحار الأنوار،ط إحياء التراث،  2

https://madrasatalwahy.org/


  24 
 

ةُ. الآنَ فلننَظُرْ نحنُ إلى حا ادي  ج  حيفةُ السَّ م في ذلكَ الوقتِ السلامُ كُتبَِتْ، ووصَلَتْ إلينا الصَّ لِِِ
عاءَ. هذا أميُر المُؤمِنيَن عليهِ السلامُ يقولُ:  أَعْلَمْتُ أَهْلَها أَني  »الذي كانوا يَقرَؤونَ فيهِ ذلكَ الدُّ

أنا كنتُ أُحِبُّكَ. كانَ لأميِر المُؤمِنيَن عليهِ السلامُ في ذلكَ الوقتِ تعَلُّقٌ باللهِ تعالى بحيثُ . «أُحِبُّكَ 
ءَ الوَحيدَ الذي يَربطُِهُ باللهِ هوَ المَحَبَّةُ التي بينهَُ وبيَن اللهِ تعالى. هذهِ المَحَبَّةُ كانَ يَرى  أنَّ الشيَّ

هي مِنَ اللهِ تعالى في قَلبهِِ، وفقط هذا ولا شيء آخرُ، وهو لا يَعتَمِدُ على بُكائِهِ، ولا على صَلاتهِِ، 
قول فقط: يا الُله، هذا لا يُمكِنكَُ إنكارُهُ، أن ني كنتُ ولا على مُناجاتهِِ في مَسجِدِ الكوفةِ، بل ي

أُحِبُّكَ. ولكنَّنا هُنا نقولُ شيئًا آخرَ. أميُر المُؤمِنيَن عليهِ السلامُ صادِقٌ في مَُبََّتهِِ أيضًا. نحنُ نقولُ: 
الُله، صَحيحٌ، ربَّما تكونُ يا ". نقولُ: "لا! أنت تقول مَجازًا". إذا قالَ الُله تعالى: "نقولُ إنَّنا نُحِبُّكَ "

ةً  . إذا كانتِ المَحَبَّةُ مَُبََّةً صادِقةً، فلها أمورٌ وآثارٌ ـ وإنْ شاءَ الُله أعدُكم ببيانَّا "مَُبََّتُنا هذهِ مَجازي 
ةِ، هل يُمكِنُكَ إنكارُها أيضًا أ فَقاءِ ـ ولكن هذهِ المَحَبَّةِ المَجازي  تي للرُّ م في المُستَقبَلِ وهو في ذم 
ةً، ولكن بشرط أن تَكُون موجودةً، لا ألا   لا؟ هُم بكَرَمِهِم يَقبَلونَ هذهِ المَحَبَّةَ وإنْ كانت مَجازي 

ةُ يَقبَلونََّا هُم أيضًا.  تكونَ موجودةً، فهذهِ المَحَبَّةُ المَجازي 
سةِ في حَضَِةِ اللهِ تعالى وألطافِ وعِناي كةِ أنفاسِ الأعاظمِ المُقَدَّ اتِ صاحِبِ مَقامِ نأمُلُ ببَرَ

لَ الُله تعالى مَجازاتنِا إلى حَقيقةٍ، ويَجعَلَ أفكارَنا وأفهامَنا أفكارًا صَحيحةً وتَفكيًرا  الوَلايةِ، أن يََُوِّ
ينِ.  صَحيحًا، ويَجعَلَنا مُتَّبعِيَن حَقيقي يَن ومُستَن يَن بسيرةِ وسُنَّةِ أولياءِ الد 

  

  مُحمََّدٍ اللَّهمَُّ صَلِّ على محُمََّدٍ وآلِ 

https://madrasatalwahy.org/

	لماذا لا ينبغي حساب الأعمال عند الله؟
	قصّة محاولة توسعة المسجد: مثال على حساب الأعمال يوم القيامة
	قصّة أخرى: عوائق العمل في تدوين الدستور
	قصّة المرحوم دستغيب والمرحوم العلامة: كلّ ما فعلناه لم ينجح!

	ضرورة إخلاص العمل: كيف يكون الناقد بصيرًا بصيرًا؟
	ساعة تفكّر: كيف تؤثر على أعمالنا؟
	وقفة مع مولانا الرومي: هل نُحسن الاستفادة من تراثه أم ننشغل بمذهبه؟
	انحرافات خطيرة في فهم الدين: أمثلة مُقلِقة

	مفهوم الوحدة الحقيقي: هل هو التنازل عن الثوابت؟
	قصّة تشييع مولانا: لماذا قالت كلّ طائفة "مولانا لنا"؟
	هل زيارة عاشوراء تخالف الوحدة؟
	إعادة التأكيد: لماذا لا نُحاسَب على الأعمال بل على النوايا؟
	كيف نرى تجلّي الأسماء الإلهية في أفعالنا؟
	ثمرات رؤية الأصل الإلهي في الأفعال: كيف تتغيّر نظرتنا للأمور؟

	الوُجود الرَّابط: كيف يُحَوِّل عالَمَنا إلى جنّة؟
	المحبّة: الاستثناء الوحيد من قاعدة الكثرة
	سرّ التّأكيد على إظهار المحبّة دون غيرها من الأعمال

	حديث قدسيّ: لمن تكون جنّة الله؟ ومن يختصّ الله بذاته؟
	"وإن أدخلتني النار أعلمت أهلها أنّي أحبّك": ذروة التعلّق بالمحبّة


