
 

 

 

  

 هو العليم

  

 قُربٌ لا يرُى 

 لماذا تقُصِّرُ أعمالنُا المسافةَ إلى الله أو تُطيلها؟ 

  

 الجلسة التاسعة -هـ  ۱٤٢٣سنة  -شرح دعاء أبي حمزة الثمالي 

  

 محاضرة القاها

 آية الله الحاج السيّد محمّد محسن الحسينيّ الطهرانيّ 

 قدّس الله سره

  

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 أعوذُ بِاللهِ مِنَ الشَّيطْاَنِ الرَّجيِمِ 

 بِسمِ اللهِ الرَّحمْنَِ الرَّحيِمِ 

 القْاَسمِِ مُحمََّد  وصلَّى اللهُ علَىَ سَيِّدنِاَ وَ نبَِيِّنَا أبَيِ

 وعلى آله الطَّاهرِيِنَ 

 إلَِى يَومِْ الدِّينِ  واللعنة علََى أعَدْاَئِهمِْ أَجمْعَيَِ 

  

  
اح  » جُبَهُمُ الْْعَْمََلُ وَ أَنَّ الرَّ كَ إ لََّ أَنْ تََْ بُ عَنْ خَلْق  تَج  يبُ الْمَسَافَة  وَ أَنَّكَ لََ تََْ لَ إ لَيْكَ قَر 
 «.دُونَكَ 

كان الحديث في الليالي المَضية مع الْصدقاء حول ما إذا كانت هناك مسافة بيننا وبين الله، 
ني مسافة معنويّة لَ مسافة ظاهريّة؟ وكيف يقيم مسافة زمانيّة، مسافة مكانيّة، مسافة ملكوتيّة، يع

 الإنسان علاقة بينه وبين الله؟ 
وذُك رَ أنّ الناس يتصوّرون أنّ الله عند ذكره يتّجه ذهنهم نحو جهة بعيدة، وكأنّّم يطلبون 
الله من مسافة بعيدة. ولو لم يرفعوا رؤوسهم إلى الْعلى، ففي الدعاء عادةً نرفع أيدينا إلى الْعلى 

 وسنا ودعونا؟ وننظر إلى السمَء، وكأنّ الله في الْعلى، فهل حدث يومًا في الدعاء أن خفضنا رؤ
ولهذا طبعًا جانب طبيعيّ وفطريّ، فمن باب التشبيه ومن باب تمثيل المعقول 
بالمحسوس، فإنّ علوّ الرتبة والإشراف على عالم الملك بواسطة الملكوت ومبادئ الخلق 
يقتضي أن يهتمّ الإنسان بالعلوّ لَ بالسفل. ولكنّ الحديث يدور حول الفهم والمعرفة الصحيحة 

 ة، فأين الله حقًا؟ للمسأل

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

 الله أقرب من حبل الوريد: حقيقة القرب الإلهيّ 

اعِ إذِا دَعانِ ﴿تقول الآية الكريمة:  جِيبُ دَعْوَةَ الدَّ
ُ
لكَ عِبادِي عَنِِّ فإَنِِِّ قَرِيبٌ أ

َ
وَ إذِا سَأ

، فإني قريب، أنا قريب، عندما يسألني عبادي 1﴾فَليْسْتَجِيبُوا لِِ وَ لْْؤْمِنُوا بِِ لعََلَّهُمْ يرشُْدُونَ 
أنا قريب. قال موسى عليه السلام لربّه: يا ربّ، أبعيد أنت فأناديك أم قريب فأناجيك؟! يا إلهي، 
هل أنت بعيد حتّى أناديك وأرفع صوتي، أم قريب حتّى أتَدث إليك همسًا... المناجاة تأتي من 

ء الخطاب: بل أنا عند قلب النجوى، والنجوى تعني الحديث همسًا. فأيّ من هذين أنت؟ فجا
 2عبدي المؤمن بي. فأنا في قلب ذلك العبد الذي يدعوني.

وفي هذا أسرار كثيرة، يعني من أين ينبع هذا الدعاء؟ ومن أيّ زاوية من زوايا وجودنا 
ينبع هذا الدعاء؟ من القلب، من القلب والضمير وصدر الإنسان، ويستقرّ هذا الدعاء وهذا 

ثمّ يجري على اللسان. يقول الله: أنا حيث تدعو، أنا جالس هناك، فمكاني المطلب في النفس، 
هناك، مكاني هناك. وقد ورد في الحديث القدسّي: لَ يَسَعُني أرضي ولَ سمَئي، بل يَسَعُني قلب 

السمَء والْرض لَ تستطيعان أن تتحمّلاني، ليس لديهمَ سعة تجلّيات جمالي  3عبديَ المؤمن  بي.
 وجلالي.

                                                           
 ٦۱۸( الآية 2سورة البقرة ) 11
)للصدوق(، في التوحيد . و۱۸٤الطبعة الحجريّة، ص « عدّة الداعي»؛ كمَ أورد هذه الرواية في ٤٩٦، ص 2ج « أُصول الكافي»2

ّ عليه۱۸2ص  ضَا عن أَب يه  عن آبَائ ه  عن عَلِ  ِّ بْن  مُوسَى الرِّ اء  عن عَلى  الله صلى  قال رسول»السلام قال:  : عَنْ دَاوُدَ بْن  سُلَيْمََنَ الْفَرَّ
نِّى فَأُنَاد يك أَمْ قَر   مْرَانَ لَمََّ نَاجَى رَبَّهُ قال يَا رَبِّ أَبَع يدٌ أَنْتَ م  يك فَأَوْحَى الُله جَلَّ جَلالُهُ الله عليه وآله: إ نَّ مُوسَى بْنَ ع  يبٌ فَأُنَاج 

لُّك أَنْ أَذْكُرَك ف يهَا فَقَالَ يَا مُوسَى اذْكُرْني  عَلَى كُلِّ حَالٍ. إ لَيْه  أَنَا جَل يسُ مَنْ ذَكَرَني  فَقَالَ مُوسَى   «يَا رَبِّ إ نيِّ أَكُونُ فِ  حَالٍ أُج 
أرْضِ   لَمْ يَسَعْن ى سَمَئ ى ولَ»طبع رحلى:  ٩۰2، ص ۰2، ج فِ البحار؛ ولكن نقله العلّامة المجلسی ۷، ص ٤، ج عوالى اللّئالى 3

عَن ى قَلْ  .و وَس  ن  ى الْمُؤْم  رصاد العباد»وفي رسالة  «بُ عَبْد  و  2۰۸شمسی( ص  ۱3٥2طبع بنگاه ترجمه و نشر كتاب )سنه « م 
. يَسَعُنى أرضِ وَلَ لَ»: ٦۱3و  2۷٤ ن   «سَمآئى، وَإنَّمَ يَسَعُنى قَلْبُ عَبْدى الْمُؤْم 

 للنشر:، الطبعة الثانية، دار أمير كبير 2٦ص  «أحاديث المثنويّ »قال في كتاب 
لََ  وَ  لََ يَسَعُن ي أرْضي  » ، حديث2٥۰، ص 2ج  «إحياء العلوم»المطبوع في حاشية  «عوارف المعارف»أورد السهرورديّ في 

ن   سَمََئ ي، وَ   .«يَسَعُن ي قَلْبُ عَبْدي المُؤْم 

https://madrasatalwahy.org/


  ٤ 
 

 قلب المؤمن وقدرته على تحمّل التجلياّت الإلهيّة  سعة

فهذه لها جانب خلقيّ، والجانب الخلقيّ مقيّد بحدود وقيود وسعة محدودة. أما عبدي 
الذي تَقق وتخلّق بوجودي وذاتي دون واسطة في مراتب الغيب، فإنّه يستطيع أن يتحمّل 

ني هذا الكلام؟ معناه أن تتصوّروا حملًا تجليّاتي. أي يستطيع أن يتحمّلني. فهل تعلمون ماذا يع
تريدون وضعه على دجاجة مثلًا. حسناً، كم تستطيع الدجاجة أن تَمل على ظهرها؟ لَ تستطيع 
أن تضع أكثر من نصف كيلو، وربمَ كيلو على الْكثر إذا بذلت جهدًا كبيًرا. فلا تستطيع أكثر من 

نم أن تتحمّله. حتّى تستطيع أن تتحمّل خمسة ذلك. أما نفس هذا الحمل، فتستطيع المَعز أو الغ
ا. ثمّ الحمل نفسه الذي تضعه على حصان، بطبيعة  كيلوّات وعشرة كيلوّات وخمسة عشر كيلوًّ
الحال لَ يستطيع الغنم أن يتحمّله، أو الحمل الذي تضعه على جمل، لَ يستطيع الحصان أن 

 يتحمّله وهكذا.
الْشجار، يضعون هذه الْشجار الضخمة على  ومثل الفيلة في الهند فعندما يقطعون

الفيل، وينقلونّا بالفيل من مكان إلى آخر. حسناً، بطبيعة الحال، حيوان مثل الحصان والبغل لَ 
يستطيع أن يتحمّل جذع شجرة بهذا الحجم. بل يحتاج إلى فيل، الفيلة أحيانًا يصل وزنّا إلى 

فهو يحتاج إلى هذا لكي يستطيع أن يتحمّل هذه عشرة أطنان، اثني عشر طناً، أربعة عشر طناً. 
 الْحمال.

يقول الله: عندما تأتي جذبات الجلال والجمَل، وتلك الجوانب من التجرّد التي تدخل 
ٰ رَبُّهُۥ للِجَبَلِ جَعَلهَُۥ دَكًّا وخََرَّ مُوسََٰ صَعِقًا﴿على ذات أو شيء وتسلبه الوجود...  ا تَََلََّّ . 1﴾فَلمََّ

  الله تعالى للجبل، عندما تجلّى، انفجر هذا الجبل وتفتّت، وسقط موسى مغشيًّا عليه.فعندما تجلّى 
بعض الناس يفعلون بعض الْمور بإرادتهم، ينظرون إلى شيء فيستطيعون نقله من مكان 
ا. حسناً، مثل هذه الْمور تَدث هنا وهناك، حتّى ببعض  إلى آخر دون أن يلمسوه ظاهريًّ

                                                           
ي أَرضي ولَ لَ يسعُن» بهذا اللفظ: ۷، ص ٤، ج عوالي اللئالئ؛ وجاء الحديث في 2۰۸، ص 2، ج معرفة المعاد

 م() . «يسعُني قلبُ عبدي المؤمن ولكنْ  سمَئي
 ٤3۱( الآية ۷سورة الْعراف ) 11

https://madrasatalwahy.org/


  ٥ 
 

ة، حتّى المرتاضون يستطيعون القيام ببعض الْمور. ولكنّ هؤلَء الرياضات غير الشرعيّ 
المرتاضون أنفسهم لَ يستطيعون القيام بعمل أكبر. إذا كان أثقل، فلا يستطيعون، وإذا كان 
حجمه أكبر، لَ يستطيعون. أما إذا كان الآخر أقوى، فإنّه يستطيع.فالإرادة وتلك القوّة التي 

قة، أو سمّيناها قوّة الغيب، أو أيّ شيء آخر من التسميات التي يمكن يبذلهها، سواء سمّيناها طا
إعطاؤها في هذا الصدد، تسمى تلك القوة تجليًّا. ما ينبعث من النفس ويتصادم مع تلك العين 

 ومع ذلك الشيء ويخضعه لسيطرته، يسمى هذا تجليًّا، والتجلّيات إما جماليّة أو جلاليّة.

 تجليات الجمال الإلهيّ 

فالتجليّات الجمَليّة توجد حالة انبساط، وحالة فرح وسرور. وهذه التجليّات تتطلّب 
سعة وقدرة أيضًا، فإن زادت عن حدّ معين، لَ تتّسع لها النفس. فأحيانًا عندما يفرح الإنسان، 

 ولَ يستطيع تَمّل الفرح يصاب بالضيق، يفرح فرحًا زائدًا فيصاب بأزمة من شدّة الفرح.
ةً عن رجلٍ، قالوا: كان هنا رجلٌ مسكيٌن يعملُ، كان عاملًا، يحملُ الْثقالَ سمعتُ قصّ  

. إن شاء الله لَ  من هنا وهناك. في عهد الشاه، وكانت هناك أوراقُ يانصيبٍ في ذلك الوقت 
، كانت هناك أوراقُ يانصيبٍ، كانت قمَرًا،  توجد الآن مثل هذه الْشياء. يقولون في ذلك الوقت 

لوا له إنّ التذكرةَ التي اشتريتها قد فازت، وكانت قيمة الهديّة كبيرةً أيضًا.فبمجرّد  أن قمَرًا. قا
. . أي لم يتحمّل هذا الفرحَ الزائدَ عن الوصف   أخبروه أصابته سكتةٌ وماتَ في الحال 

اءَ في فجأةً، يقالُ لشخصٍ يكسبُ ثمَّنيةَ توماناتٍ في اليوم  أو خمسةَ توماناتٍ، أتذكّرُ أنّ البنّ  
ذلك الوقت  كان يتقاضِ عشرةَ توماناتٍ، عشرةَ توماناتٍ أو اثني عشَر تومانًا، لَ أكثرَ، وهو بناّءٌ 
ا، فجأةً يقالُ له: لقد ربحتَ مائةَ ألف  تومانٍ يا عزيزي، فينفجرُ أصلًا. )يضحك  ماهرٌ جدًّ

. أخذو ا جثتهُ ودفنوها. حُشَر سمَحته( لَ يستطيعُ أن يتحمّل، أصابته سكتةٌ وماتَ في الحال 
 بتذكرة  اليانصيب  نفسها.

https://madrasatalwahy.org/


  ٦ 
 

هذه هي التجليّات الجمَليّة. فعندما تأتي، وبسبب شدّة الفرح وشدّة الَنبساط، فجأةً 
، والْخبار   "كُنْ فَيَكُونُ "تَُدثُ  . وعكسُ ذلكَ هي التجليّاتُ الجلاليّةُ، كالغضب  للشخص 

، والْخبار  المؤثّرة .  المحزنة 

 قصة صديق المرحوم العلامة الطهراني وحريق المتجر 

كان أحدُ أصدقاء  المرحوم  العلامة  الطهرانّي، الذي لم يعدْ لديه  اتصالٌ به  بعدَ ذلكَ، كانَ 
، بحيثُ  ا. عملٌ كانَ عرضةً للحريق  ، عملٌ خاصٌّ جدًّ في فترةٍ معينةٍ. كان لديه  عملٌ في السوق 

 في غضون  نصف  ساعةٍ. فجاءوا إلى منزله  وقالوا لهُ: اشتعلتْ النارُ في يمكنُ أن يختفيَ كلُّ شيءٍ 
، وكانَ متجرُهُ في السوق  أيضًا.  ، كانَ منزلُهم قريبًا من منزله  . في ذلك الوقت  متجرُكَ في السوق 

.  وبمجرّد  أن قالوا لهُ ذلكَ، فجأةً بدأَ ينزفُ دمًا من أنفه  بشدةٍ وأغميَ عليه 
تلميذ! بالطبع  لم يكنْ من تلامذة  العلّامة، بل كانَ من تلامذة  شخصٍ آخرَ، وكانَ يا لهُ من 

، كانَ الوضعُ مختلفًا عن ما بعدَ ذلكَ، كانَ هناكَ فرقٌ. نعم، ثمّ  صديقًا للعلّامة. في ذلك الوقت 
، وأحضروا لهُ شرابًا، وفعلوا ما فعلوا، وقوّوا الرجلَ، وأوقفوا نز . ثمّ أعادوهُ إلى وعيه  يفَ أنفه 

، وبمجرّد  أن رأى أنّ متجرَهُ لم يبقَ منهُ شيءٌ، بدأ النزيف  من  ركب السيّارةَ وذهب إلى السوق 
 أنفه  من جديد.)يضحك سمَحته(

فهذه تسمّى تجليّات جلاليّة، هذه جلاليّة. وهذا الْمر نفسه يكون جماليًا لبعض الناس. 
. فكلّمَ ارتفعت النار، ازداد فرحه. ازداد فرحه: يقولون: كان طفله واقفًا يضحك بصوت عالٍ 

يا له من حريق جميل! )يضحك سمَحته( والنار تستمرّ في الَرتفاع. الْب يموت، وهذا يضحك 
باستمرار. يضحك من جمالها، كم هو جميل ذوبان هذه المواد! ذابت وانتشرت في السوق، 

، وسالت مياهها هكذا، وهذا كان وأحدثت سيلًا. كانت من البلاستيك وما شابه، فانتشرت
يضحك بصوت عالٍ. والْب جثته ملقاة هكذا في السوق. بالنسبة له هي جمال، وبالنسبة لذاك 
يصبح جلالًَ )يضحك سمَحته( وكلّ الْمور هي هكذا. فلو فكّر الإنسان، سيرى أنّ الدنيا 

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

أتي لتقطع الروابط، لتقطع هكذا. فهذه تسمّى تجليّات من أيّ نوع؟ تجليّات جلاليّة، تجليّات ت
 التعلّقات.

 نصيحة المرحوم العلامة الطهراني لصاحب المتجر 

حسناً يا مسكين، قالوا له: لقد حدث ما حدث.فلمَذا ينزف أنفك؟! لقد حدث ما حدث. 
 حسناً، قل هذا أفضل، والحمد للّه، لقد ارتَنا في النهاية.

تمارس هذه المهنة. لْنّ العمل الذي كان  قد قال له: لَالمرحوم العلاّمة الطهراني كان 
يقوم به في ذلك الوقت كان يتعلّق بأحد الناس، حسب ما أتذكر، كان صاحب كلّ هذه الْشياء 
ا أو بهائيًّا، أشكّ بين هذين الَثنين. وقد قال له العلّامة إنّ التعامل  البلاستيكيّة وما شابه إما يهوديًّ

ي. وعلى كلّ حال، يبدو أنّه غيّرها بعد ذلك، ولَ أعلم والتواصل مع هؤلَء فيه إشكال شرع
 ماذا حدث.

يقول الله تعالى: لَ تستطيع أن تتحمّل تجليّاتي، الْرض والسمَء وجميع هذه الكواكب. 
ولكنّ قلب إنسان ذي قدمين، طوله متر وستون سنتيمتًرا، ووزنه ستّون كيلوجرامًا، أو أقل، 

تلك الإرادة وتلك الطريقة في إنفاذ المشيئة وتقدير المشيئة هذا يستطيع أن يتحمّلها. أي أن 
التي تأتي وتسلب وجود الشيء من ذاته، وتقطع العلاقة بين المَهية والوجود. وبالطبع، المَهيّة 
ليست أمرًا موجودًا. إنّّا تزيل جانب الَستقلاليّة و تُبقي مجرّد الَرتباط.فهذه الموجودات لَ 

ولكن العبد المؤمن يستطيع أن يأخذ هذه، ويتحمّلها. ينقطع تعلّقه بها،  تثبت أبدًا أمام ذلك.
ثمّ يقف في مكانه، ولَ يصيبه شيء. وتظهر فيه تلك الآثار دون أن يصيبه مكروه. ويستطيع أن 

 يفعل هذا.

 الله حاضر في القلب: لا مسافة حسيةّ 

نسان أن يدعو، يجب أن يجد إذًا، الله تعالى موجود في قلب الإنسان. أي من حيث يريد الإ
الله في نفس المكان. لَ أن يتوجّه إلى جهة معينة أو شكل معيّن. في نفس المكان الذي يقول 
فيه: يا إلهي، لَ ينبغي أن يتوجّه إلى السمَء السابعة أو الثامنة في الْعلى. أو في تخوم الْرض 

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

، لَ ينبغي أن تخطر «يا إلهي»ا يقول: وأعمَقها. يجب أن يركّز نظره ويوجّهه نحو تلك الجهة. عندم
في ذهنه جهة، وعندما يريد أن يركّز ذهنه، لَ ينبغي للإنسان أن يتصور أيّ جهة أو أيّ اتجاه. بل 

، من نفس المكان يقول له الله: لبيك، ومن نفس النقطة التي يقول فيها: «إلهي»من حيث يقول: 
 ان.، يسمع جوابه ويشعر به، من نفس المك«يا إلهي»

إذًا، المسافة بيننا وبين الله هي صفر. ولَ معنى لْيّ شيء. ولكن الإمام السجّاد عليه 
السلام يقول: ليس كذلك بل هناك مسافة، والمسافة بيننا وبين الله هي ذلك البعد الذي بيننا 
 وبين ذاته؛ بسبب الحجب وستائر الظلمة والغرور التي سقطت على أنفسنا وعلى أبصارنا في هذه

 الدنيا.
ما الفرق بين أن تقف عند باب حديقة، وما الفرق بين أن يُظهروا لك حديقة، وأنت تنظر 
إلى تلك الحديقة من مسافة بعيدة. يقولون: يا عزيزي، يجب أن تسير عشرة فراسخ، ترى هناك 
في المرتفع؟ ترى الخضرة؟ تلك حديقة فيها كذا وكذا، وأشجارها كذا وكذا، وأنّارها كذا، 

عشابها كذا، وأفرادها كذا. يقول: هل يجب أن أقطع كلّ هذه المسافة؟ هل يجب أن أذهب وأ
 كلّ هذه المسافة؟ يقولون: نعم، لَ مفرّ. 

أو أنّّم يوقفونك عند باب الحديقة، ويضعون ستارة أمامك من تلك الستائر السميكة 
الرصاص، ولَ شيء يؤثر  التي لَ يتخللها الشمس ولَ المطر، ولَ السكّين، ولَ الشفرة، ولَ

عليها، ومضادّة للرصاص ومضادة للشمس ولكلّ شيء، ويضعون ستارة بينك وبين الحديقة. 
 وإذا ثقبتَ الستارة، ستصل يدك إلى الحديقة، ولكن الستارة لَ تُثقب.

 لا فرق في عدم الوصول 

ما الفرق بين هاتين الحالتين؟ لَ فرق على الإطلاق. لَ يختلف الْمر. في كلتا الحالتين، أنت 
لَ تصل إلى الحديقة. مَثَلُ الله معنا كَمَثَل  الإنسان الواقف بجانب هذه الحديقة، أمامه ستارة. لَ 

ت، لَ توجد مسافة على الإطلاق، ولكن هذه الستارة نفسها لَ تسمح بالوصول. مهمَ حاول
تسمح، لَ فائدة. من ناحية، يمكننا القول إنّ المسافة بين هذا وبين هذه الحديقة صفر، صفر، لَ 

https://madrasatalwahy.org/


  ٩ 
 

توجد مسافة. مثل المسافة بينك وبين الذي يجلس بجانبك، صفر. ومن ناحية أخرى، يمكننا 
ستارة القول إنّ المسافة بعيدة. وكلمَ كانت هذه الستارة أرقّ، فالمسافة ماذا؟ أقرب. إنّّا 

واحدة، ولكنها ستارة بهذا السمك. لَ شيء يتخلّلها، حتّى لو أصابها صاروخ أو دبّابة، لَ تتأثّر 
 وتقف صامدة، لَ يصيبها شيء. لَ قدّر الله أن يضعوا مثل هذه الستائر.

 أنانيتنا هي الحجاب الحقيقيّ 

ل الذات، ستارة هذه الستارة هي ستارة الْنانية، ستارة حبّ النفس، ستارة التمحور حو
الوقوف في وجه الحقّ، ستارة إسقاط الحقّ وإعلاء الظلم، ستارة الفرعونيّة، ستارة الجهالة، 
ستارة الغرور، ستارة الغوص في الكثرات. هذه الستارة هي ستارة سيّئة جدًا. ولدينا الكثير من 

كبه الإنسان يجعل الستائر. وكلّ ذنب يرتكبه الإنسان يلقي عليه ستارة، وكلّ عمل قبيح يرت
 ستارة تفصل بينه وبين هذه الحديقة.

، تكون ستارة واحدة. فالطفل عندما يولد لَ توجد لديه ستائر، لَ توجد لديه أيّ أولًَ 
ستارة. فهوصافٍ، نقيّ، معصوم، بريء، ففي نفسه لَ يوجد أيّ غلّ أو غشّ أو نفاق وهكذا. 

 يعطي، ويتألّم مع الآخرين وهكذا... . يقولون: تعلّموا صفات الله من الْطفال، ينفق،
تصوروا طفلين، أحدهما أبوه أغنى رجل على وجه الْرض، والآخر أبوه أفقر رجل على 
وجه الْرض. كلاهما يلعبان معًا، لَ يفهمَن أصلًا ما هي الثروة، وذاك لَ يفهم أصلًا ما هو 

وهذا التعلّق ملكنا نحن، ملكنا نحن الفقر، لمَذا؟ لْنّه لَ يوجد تعلّق، ولَ ستائر، فهذه الثروة 
الذين وضعنا الستائر، ملكنا نحن الذين أتى هذا الْمر وحجب الرؤية أمامنا، ملكنا نحن الذين 
سلبنا النقاء وأدخلنا في عالم الغرور، وأوجدنا مسافة بيننا وبين الحقائق، وجعلنا أساس أمورنا 

 مر.ومدارها على هذا الْساس، فكلّ هذه لْجل هذا الْ

 قصّة النبيّ الأكرم صلىّ الله عليه وآله مع الغنيّ والفقير 

كان النبي الْكرم ذات يوم جالسًا في المسجد، والْصحاب يتحدّثون، جالسين على 
شكل دائرة. في هذا الوقت، جاء رجل فقير وجلس بجانب رجل غني. فجأة شعر الغنيّ بشيء 

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

رسول الله كثيًرا. فقال: أخشيتَ أن يصيبك شيء  من الَنزعاج، وقام بجمع نفسه قليلًا. فانزعج
من فقر هذا، أو أن يصيبه شيء من ثروتك؟! ألَ تعلم أنّكمَ عندما وُلدتما، لم يكن أيّ منكمَ يرتدي 
ثوبًا واحدًا من هذه الدنيا؟! وعندما تغادران هذه الدنيا، لن يكون لْيّ منكمَ أكثر من قطعة 

لَ في وقت الرحيل. في ذلك الوقت، كنتمَ مرتاحين، كلّنا كنا قمَش واحدة؟! لَ في ذلك الوقت و
مرتاحين، مرتاحين. وفي وقت الرحيل أيضًا، يأخذون قطعة من القمَش من الرأس إلى القدم، 
وواحدة من الخصر إلى الْسفل، وواحدة من هنا إلى الركبة، وواحدة كاملة، لَ إله إلَ الله، ثمّ 

اتَة! اقرأوا الفاتَة وفي أمان الله. رحمه الله، كان رجلًا صالحاً، يضعونه في القبر ويقولون: الف
رحمه الله. ويأتون لبضعة أيام للتعزية به ثمّ يُنسی الْمر تمامًا، يذهبون. لمَذا فعلتَ هذا؟! ولمَذا 

 1فعلتَ هذا؟! ثمّ تاب ذلك الرجل الغنيّ وفعل ما فعل وقال سأفعل كذا.

 الإنسان يضع الحجب بنفسه 

ذا هذا الْمر؟! هذا لْنّنا أبعدنا أنفسنا عن عالم التجرّد وانعدام الحجب، وألقينا على لمَ
أنفسنا الحجب والستائر باستمرار. الله يقول: يا عزيزي، أنا لَ حجاب لديّ، أنا لَ ألبس ثيابًا. 

ميع، أنا أنا لم ألق  حجابًا وستارة بيني وبين عبدي. أنا رفيق، أنا أضحك، أنا سعيد، أنا مع الج
 كذا. أنا لستُ وحشًا حتّى تهربوا مني؟ أنارحيم وأنا وحدي بلا إضافات.

لمَذا تأتون وتلقون الستائر باستمرار؟! لمَذا تَبسون أنفسكم في أفكاركم باستمرار؟!  
مثل العنكبوت الذي ينسج خيوطه حول نفسه، لمَذا توقعون أنفسكم في سجن التخيلات 

 والَعتبارات؟! لمَذا؟! 
مَذا لَ تطيرون كالعقاب وكالصقر فوق السمَوات، ولَ تجلسون على كلّ قمة، ولَ ل

تذهبون إلى كلّ أرض، وكلّ بستان، وكلّ وادٍ، وكلّ صحراء كمَ تشاؤون؟! لمَذا تأتون وكأنّكم 
عنكبوت تنسجون الخيوط حول أنفسكم باستمرار؟! لمَذا تفصلون أنفسكم بهذه الخيوط عن 

يان؟! أيّها المساكين وأيها البائسون! بهذا الفعل أوقعتم أنفسكم في الضيق، عالم الحقائق والْع

                                                           
 .٤۰٤، ص 2، ج تفسير القمى 1

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

ولم توقعوا غيركم، فالآخرون يعملون. وذلك الصقر يحلّق في الْعلى. وأنت استمرّ في نسج 
الخيوط حول نفسك، استمرّ في نسج الخيوط حول نفسك، واستمرّ في النسج. وكلّمَ نسجت 

صبح الخروج صعبًا. وكلّمَ زدت في إدخال هذه الَعتبارات في أكثر، ازددت انحصارًا، وي
ا.  حياتك وفي عملك، أصبح الخروج منها أصعب. إنّه صعب جدًّ

يقضي الإنسان عمره في هذه المعاملات، والصراعات وهذا يجب أن يكون وذاك يجب 
وأن ينظروا  أن لَ يكون، ولمَذا قال لي هذا، ومكانتي هكذا، ويجب أن يراعوا احترامي هكذا.

إلى جوانب العمل والملاحظات هكذا، وأن يُراعى موقعي هكذا وهكذا. في النهاية ماذا 
 يحدث؟ في النهاية تزيد التعلّقات والحجب.

 قصّة المرحوم الميرزا هاشم الآملي 

هل رويتُ لكم هذه القضيّة أم لَ؟ عندما كانت بداية الثورة، أي قبل أن تَدث الثورة، في 
اع المضطربة في إيران. في أحد أيّام النوروز، كان المرحوم العلامة الطهراني قد تلك الْوض

تشرف بزيارة قم. ذات يوم ذهبنا لزيارة أحدٍ ما، في الواقع لزيارة المرحوم آية الله ميرزا هاشم 
الآملِ، كان منزله في نفس الزقاق الذي يقع فيه منزلنا. وكان الميرزا هاشم الآملِ اللاريجاني 

ا، ويمكن القول إنّه كان تقريبًا  . وكان المرحوم العلامة الطهراني  "بلا هوى"رجلًا طيّبًا جدًّ
 ."بلا هوى"يثني على روحيته، ويقول إنّه رجل صادق ونقيّ 

كان كلّمَ رآني يقول ولعدّة مرّات: يا عزيزي، أنا تلميذ والدك! أنا تلميذ والدك. وعندما 
إما الباب  1راق على ما يبدو، في ذلك الوقت، درست كتاب المغنيكان والدك في النجف، في الع

الْول أو الباب الرابع وهكذا قال: درست المغني عند والدكم. وبقي هكذا حتّى النهاية وكان 
يقول: أنا تلميذ والدك، كان يقول العلّامة: من يقول مثل هذا الكلام؟! من يقول مثل هذا 

                                                           
المصري عالم  ابن هشام الْنصاري هو مصنف )لغوي( في حقل النحو من أبرز إسهامات عن كتب الْعاريب مغني اللبيب 1

 هـ(، وهو مصنف فريد من نوعه ثري في مادته لَ نظير له. ۷٦۱النحو الكبيـر المُتَوَفَِّ )

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

 "لقد درست عند فلان"أحدهم قبل خمسين سنة، لَ يقول:  الكلام؟! فهؤلَء السادة لو درس
 في المقابل كان يقول: أنا تلميذ والدك.

 قصة أخفوا فيها اسم أستاذهم الحقيقيّ 

ولَ زلت أتذكّر هذه القضيّة أيضًا ولَ أنساها، سأذكرها الآن. في ذلك الوقت، ذات يوم، 
ا، والذي لَ ي زال على قيد الحياة حاليًا، لزيارة الوالد في جاء أحد هؤلَء السادة المعروفين جدًّ

ذاك المنزل الذي كان في الزقاق والذي أصبح الآن جزءًا من المكتبة. جاء إلى هناك وكنتُ أنا 
أيضًا موجودًا، كنتُ جالسًا. لَ أعلم ما كان مقصود العلّامة من هذا الْمر؟ لْنّه بالتأكيد كان 

أن أكون أنا من يستفيد مثلًا، فقال له العلّامة: من هم  لديه أهداف في طرح الْمور. كان يريد
أساتذتك؟ وكان عمره تقريبًا مثل عمر المرحوم العلّامة الطهراني، أي في نفس العمر، بدأ 
يقول: نعم، أحد أساتذتي المرحوم الحاج محمّد علِ الكاظمي، وأستاذي الآخر كان فلان 

ن كذا وكذا، ويمتلك هذه الصفات، وكذا. في وفلان. وبدأ يصف المرحوم الكاظمي بأنّه كا
النهاية، قال جملة وانتهى الْمر: وبعض الشيء عند السيد الخوئي. هكذا، بعض الشيء عند السيد 

 الخوئي. ومرّت القضية، وأنا لم أنتبه إلى هذا.
وعندما ذهبنا، قال والدي: هو درس معظم دروسه عند السيّد الخوئي، معظم دروسه 

لسيّد الخوئي. انظروا، انظروا، لندرك ما هي المسألة؟! لندرك ما هي القضيّة؟! ما درسها عند ا
هو واقع الْمر؟! فإنّه يختلف كثيًرا. ذلك السيّد الذي درس المغني، كان يقول حتّى النهاية: يا 
عزيزي، والدك أستاذي، وله حقّ علِّ وكذا. وهذا درس معظم دروسه ولَ أقول جميعها بل 

السيّد الخوئي، وفي النهاية يقول: وبعض الشيء عند السيّد الخوئي. هذا نصّ قوله  أغلبها عند
تمامًا، والله يشهد، لَ أزيد كلمة ولَ أنقصها. يقول: وبعض الشيء عند السيّد الخوئي، بعض 

 الشيء. حسناً، فافهم أنت الحديث المفصّل من هذا الموجز.

https://madrasatalwahy.org/


  13 
 

 مرجع التقليد والامتناع عن الزيارة 

هبنا إلى هذا الشيخ الآملِ في ذلك الوقت. وعندما ذهبنا، رأينا أنّه قد دعا المرحوم لقد ذ
الشيخ مطهّري أيضًا، وقد جاء المرحوم الشيخ مطهري أيضًا، لْنّه كانت هناك مصاهرة بينه 
وبين الشيخ مطهري، وكان هناك أيضًا أحد السادة الآخرين. خلاصة القول، كان هناك عدّة 

لسادة المعروفين في طهران في ذلك الوقت، ومن مراجع التقليد. كان قد ذهب أشخاص. أحد ا
في رحلة إلى العتبات. هؤلَء السادة في تواصل دائم. عادةً في مثل هذه الحالَت تكون التقارير 
كلّ خمس دقائق. السيّد نام، والسيّد استيقظ، السيّد عطس، السيّد توضأ، السيّد استحمّ. هذا هو 

لمتداول، مكالمَت هاتفية كلّ خمس دقائق واتصالَت وهكذا، بهذه الكيفيّة، العادي وا
 موجودة.

وصل الخبر أنّه في النجف لم يزر شخصًا من كبار مراجع النجف المعروفين. ماذا كانت 
القضية؟! القاعدة هي أنّه عندما يذهب أحد العلمَء إلى مكان ما، من حقه أن يأتي سادة تلك 

تلك البلاد، والْشخاص المعتبرون والمتعارف عليهم من العلمَء لزيارته. المدينة، ورؤساء 
من حقه، هذا بصفته مسافرًا وزائرًا، بطبيعة الحال لديه حقّ هنا. مثلًا، لنفترض أن شخصًا عاد 
من زيارة كربلاء، فليس هو من يجب أن يأتي لزيارة الناس، بل الناس يجب أن يذهبوا لزيارته. 

مسألة تتعلق بالسفر إلى العتبات وهكذا، ففيها رعاية لجانب المزور الذي هو بالطبع، هذه ال
العتبات المقدسة، ولكن من وجهة نظر الشخص واحترامه، يجب أن يذهب الإنسان لزيارته، 

 والقاعدة هي هكذا.

 وفاة ابن أحد المراجع وتغير القاعدة 

كلهم جاءوا إلَ شخصًا واحدًا. كانت القاعدة أن يأتي علمَء النجف لزيارة هذا المرجع. 
وكانت القضية والسبب في ذلك أن ابن ذلك المرجع كان قد توفي في نفس الوقت. توفّي ابنه. 
هو لَ يأتي لزيارة هذا المرجع. وفقًا للقاعدة، انقلب الْمر هنا. أي يجب على هذا المرجع الزائر 

لمصيبة، لكانت القاعدة أن يأتي أن يذهب لزيارة ذاك المرجع المصاب. أي لو لم تَدث هذه ا

https://madrasatalwahy.org/


  1٤ 
 

هو لزيارة الزائر. ولكن الآن وقد حدثت هذه المصيبة، فوفقًا للقاعدة، يجب أن يذهب هذا 
الزائر لزيارة صاحب المصيبة. هنا، يتغيّر موقعه ومكانته، وبمَ أنّه كانت هناك بعض المشاكل 

 لمصيبة.بينه وبين ذلك الشخص، فإن هذا السيّد لم يذهب لزيارة صاحب ا
كانت المكالمَت الهاتفية تأتي ساعة بساعة: إنّه لم يذهب، ومدّة إقامته في النجف على 
وشك الَنتهاء. ماذا سيحدث إذا لم تتمّ هذه المقابلة؟! ما هي الآثار السلبيّة التي ستترتّب على 

كمَ حدثت ذلك؟! ما هي الَستفادة السيّئة التي قد تقوم بها حكومة الشاه من هذه القضيّة؟! 
قضيّة قبل ذلك. المرحوم الشيخ مطهري في ذلك المجلس كان يتحدّث بحرارة وشدّة وضيق، 
وكان يريد أن تتمّ المقابلة بأيّ طريقة. فكان يتحدّث بحرارة شديدة. هكذا، وأنا أيضًا كنتُ 

يد. وشيئًا أضحك كالعادة. وهو أيضًا أحيانًا كان ينظر إلّي وتهدأ حرارته قليلًا، ثمّ يبدأ من جد
فشيئًا عندما يصل إلى مائتي كيلومتر، أبدأ أنا بالضحك بصوت عالٍ. ثمّ ينزل قليلًا إلى خمسين 
أو أربعين كيلومتًرا. هكذا كان يتذبذب. والعلّامة لم يكن يقول شيئًا. كان جالسًا هكذا، ورأسه 

 منخفض، ولم يتحدّث. لَ أنّه وافق، ولَ رفض، فلم يتحدّث أصلًا.

 مطهريّ وعظمة أخلاقه الشيخ 

وهذا الشيخ مطهري، رحمه الله، كان رجلًا صالحاً. الشيخ مطهري كان رجلًا طيّب النية، 
رجلًا طيب النية جدًا وخاليًا من الْغراض. ولو رأى الحقّ، لقبلَهُ. وكان رجلًا تقيًّا متعبّدًا. كان 

ا، رحمه الله. وكان يلحّ كثيًرا ع لى الشيخ الآملِ قائلًا: اتّصل الآن بالنجف، رجلًا مفكّرًا جيّدًا جدًّ
وألزم ذلك الزائر الذي ذهب من طهران أن يذهب لزيارة صاحب المصيبة، ذلك الشخص، 

 ذلك الفرد من العلمَء والسادة وصاحب المصيبة، فليذهب إليه.
وهو المسكين كان يهزّ رأسه. نعم، هؤلَء يفهمون. يحسبون الْمور. حسناً، عندما لَ 

يع أن يفعل شيئًا، فمَذا يفعل؟! كان يهزّ رأسه، ويضع يده على يده. نعم، ماذا نفعل يا يستط
سيدي؟! لَ إله إلَ الله، وإن شاء الله يصلح الْمور. وهذا الشيخ مطهري كان ينظر، ثمّ يقول 
ة مرّة أخرى: افعلوا شيئًا، اتصلوا، الوقت يمرّ يا مولَنا. فقبل فترة وجيزة كانت قد حدثت قضيّ 

https://madrasatalwahy.org/


  1٥ 
 

مشابهة في عهد عبد السلام عارف، وأعلم أن سفارة بغداد اتصلت بسفارة إيران في بغداد، 
وبشّرت بأن فلانًا جاء ولم يزر فلانًا، فلا تدعوا هذه القضيّة تتكرّر.... خلاصة القول، كان 

 يضغط كثيًرا، وهذا المسكين كان يهز رأسه هنا وهناك، وكان في ورطة شديدة.

 الاستخارة: حيلة للخلاص أم تسليم؟ 

فمن ناحية، رأى أنّه لَ يستطيع فعل شيء. أي أنّ القضيّة أكبر من هذا الكلام. فلا هذا 
يسمع كلامه ولَ ذاك. ولكن، في النهاية، من الطرف الآخر هناك إصرار. في النهاية، قال: سأترك 
ارة الْمر للاستخارة. فذهبنا لتناول الغداء، وتناولنا الغداء وعدنا. ثمّ قال: اتصلتُ، فالَستخ

جاءت متوسطة. وفي الوقت نفسه، قال: اتصلتُ، وقالوا إن الرجل قد غادر النجف وتوجه إلى 
 كربلاء والكاظمية، ولن يعود إلى النجف. أي أن الْمر قد فات.

، ورأيتُه يقرّب رأسه بهدوء، دون أن يلاحظ أحد، المرحوم العلامةكنتُ جالسًا بجانب 
، ماذا كنتَ ستفعلُ؟! فقال: من الشيخ مطهّري ويقول: لو كنتَ أن تَ مكانَ صاحب  المصيبة 

. فقال: نعم، نعم، هكذا هو، هكذا هو، نعم، نعم، نعم. كان يريدُ أن يُنبّهَ  كنتُ سأذهبُ لزيارته 
الشيخ مطهريّ ليدركَ ماذا يفعلُ. انتبهْ في أيّ ميدانٍ تضعُ قدمكَ؟ وأيّ طريقٍ تسلكُ؟ ليس 

، رجلًا بلا هوى. قال: لو كنتُ أنا، لذهبتُ، ولو رجلًا غيَر منصفٍ، كانَ رجلاً   طيّبَ النفس 
 أنني صاحبُ مصيبةٍ، لكنّني كنت سأذهبُ على كلّ حالٍ. رحمهُ الُله.

 الحجب المنيعة: حاجزٌ لا يخرق 

. حجابٌ، ما هو الرصاصُ أمامه؟ يا عزيزي، هناك صواريخُ،  توضعُ الحُجُبَ أمامَ الإنسان 
. حتّى لو أصابتْها ماذا يسمّونّا؟ تذه بُ من هذا الطرف  من العالم  وتسقطُ في الطرف  الآخر 

مباشرةً، لَ تُثقبُ، ولَ يظهرُ عليها أيُّ انزعاجٍ إطلاقًا. أصلًا لَ يظهرُ على وجه  هذه الستارة  
مُ الكريمة  أيُّ قناعٍ أو أيُّ مشكلةٍ. هكذا تقفُ ثابتةً. هذه هي المسألةُ التي يقولُ عنها الإما

السجّادُ عليه  السلامُ: لقد أوجدتْ مسافةً بينكَ وبيَن ربّكَ. المسافةُ التي بيننا وبيَن الله  تختلفُ 
 باختلاف  نوع  عملنا ونيت نا.

https://madrasatalwahy.org/


  1٦ 
 

لقد طالَ الوقتُ، أليسَ كذلكَ؟ لم يكنْ مقررًا أن نطيل. حسناً، نتركُ بقيّةَ الكلام، إن شاءَ 
. لندَعُ الَله  ، وأن يرفعَ هذه الحجبَ واحدًا الُله، لليلة  الغد  ونطلبُ منهُ أن يقلّلَ هذه المسافات 

جابُ الْصلُِّ الذي يقولُ فيه  حافظٌ:  . وذلك الح   تلوَ الآخر 
 1... *** تو خود حجاب  خودى حافظ از ميان برخيز 

 يقول: 
 ... *** أنتَ حجابُ نفسكَ يا حافظُ، فلتنهضْ من البين.

، لَ تُؤثرُ ألفُ توبةٍ، ولَ يؤثّرُ ألفُ نداءٍ وتضّرعٍ، ولَ يؤثرُ ذلكَ الحجابُ الذي بوجوده  
ألفُ حجّ، وألفُ عمرةٍ، وألفُ سعيٍ، وألفُ إنفاقٍ، وألفُ إعتاق  للعبيد.فهذه ليستْ سلعًا 

.  تُعرضُ في محضر  عظمة  الله  وغَيرت ه  وعزّت ه 
 كشف و كرامات را  بر سر بازار عشق كس نخرد اى رفيق *** از تو به يك جو هزار،

 يقول: 
 في سوق الحبّ لَ يشتري أحدٌ، يا صديقي *** منك بأدنى قيمةٍ ألفَ كشفٍ وكرامةٍ.

 ماذا يشتري سوق العشق الإلهيّ؟ 

كلّ المكاشفات والكرامات  هناكَ هي باطلةٌ، وكلّها هواءٌ، وكلّها قطعٌ من القطن  المتناثر 
. هناكَ، يريدونَ ذرّةَ عبود يةٍ، وذرّةَ تجرّدٍ، وذرّةَ صفاءٍ وإخلاصٍ. يريدونَ هذا. لَ يأتي في الهواء 

الإنسانُ ويقيمُ مجالسَ ويقرأُ العزاء ويبني الُحسينيّات، وينفق، وكذا وكذا وكذا. فجأةً يدركُ: 
. لقد جعلتْ ذلكَ  عجبًا! كلّ هذه الْعمَل  التي قامَ بها قد أضافتْ إلى ذلكَ الحجاب  الْصلِِّ

، ولكنّ هذا العزاء لم يقلّلْ من ذلكَ الحجابَ الْ صلَِّ أكثرَ سمَكة. يقرأُ عزاء للإمام  الحسين 
، بل أضاف إليه  باستمرارٍ. هنا يجبُ على الإنسان  أن يدقّقَ وينتبهَ ويحاسبَ نفسهُ ويعلمَ  الحجاب 

                                                           
 :2٦٥، غزل ۱۱۸، ص ديوان حافظ 1

 تو خود حجاب خودى حافظ از ميان برخيزميان عاشق و معشوق هيچ حائل نيست *** 

https://madrasatalwahy.org/


  17 
 

، أم أن هذا العملَ الذي يقوم به على أيّ أساس يقوم به؟ أينَ جذرُهُ؟ هل جذرُهُ متصلٌ ب التوحيد 
 جذرُهُ متصلٌ بالكثرة ؟ 

على الرغم من أن العملين سواء، وكلاهما ينبع من مكان واحد، والناس يظنوّن أنّّمَ 
واحد. يا عزيزي، انظر كم هو رجل صالح! يا عزيزي، انظر كم هو رجل صالح! هذا يصلِّ 

ذا الدعاء يقرأه بهذه الجودة، وذاك يصلِّ. لمَذا تقول له هذا السوء؟! هذا يصلِّ بهذه الجودة، وه
ويفعل هذا العمل.فأين الخلل فيه؟! أين الإشكال فيه؟! أين النقص فيه؟! لَ يعلمون أن هذه 
الصلوات وهذا الصيام وهذه الْمور، كلّ واحد منها يضيف حجابًا. ويا ليتهم لم يفعلوها، يا 

 ليتهم لم يدخلوا في هذه الْمور ولم يثقلوا على أنفسهم.

 ماد على النفس ليس من الدين الاعت

نسأل الله أن يوفقنا بعون الْئمّة الْطهار والْعاظم من أوليائه، لَ بعوننا نحن. يأتون 
ويقولون: يا عزيزي، الَعتمَد على النفس، الثقة بالنفس. أيّ نفس يا عزيزي، أيّ ثقة؟! وأيّ 

النفس هي التي أهلكته. ثمّ اعتمَد؟! وهل يستطيع الإنسان أن يخطو خطوة بثقته بنفسه؟! هذه 
يأتي ليتقدّم بالثقة بالنفس؟! وهل يجتمع جميع الْضداد والنقيضان؟! بالثقة بأطهار حضرته، 
وبالثقة بعناية أوليائه، وبالثقة والتوسل، بمدّ يد التوسل والحاجة إلى عتبة الربوبيّة، وتقديم مقام 

هذا هو الطريق الوحيد. نسأل الله أن يحلّ العبوديّة. فقط وفقط، إذا إنّه من المفترض أن يكون 
 مشاكلنا ويرفع حجبنا، ويزيل ستائر الجهل والغرور والغفلة من أمام أعيننا.

  

 اللهمّ صلّ على محمد و آل محمد

https://madrasatalwahy.org/

	الله أقرب من حبل الوريد: حقيقة القرب الإلهيّ
	سعة قلب المؤمن وقدرته على تحمّل التجليّات الإلهيّة
	تجليات الجمال الإلهيّ
	قصة صديق المرحوم العلامة الطهراني وحريق المتجر
	نصيحة المرحوم العلامة الطهراني لصاحب المتجر
	الله حاضر في القلب: لا مسافة حسيّة
	لا فرق في عدم الوصول
	أنانيتنا هي الحجاب الحقيقيّ
	قصّة النبيّ الأكرم صلّى الله عليه وآله مع الغنيّ والفقير
	الإنسان يضع الحجب بنفسه
	قصّة المرحوم الميرزا هاشم الآملي
	قصة أخفوا فيها اسم أستاذهم الحقيقيّ
	مرجع التقليد والامتناع عن الزيارة
	وفاة ابن أحد المراجع وتغير القاعدة
	الشيخ مطهريّ وعظمة أخلاقه
	الاستخارة: حيلة للخلاص أم تسليم؟
	الحجب المنيعة: حاجزٌ لا يخرق
	ماذا يشتري سوق العشق الإلهيّ؟
	الاعتماد على النفس ليس من الدين

