
 

 

 

  

 هو العليم

  

 الرضا بقضاء الله وجوده 

 لماذا لا يستجاب الدعاء؟ 

  

 الجلسة الخامسة  -هـ  ۱٤٢٣سنة  -شرح دعاء أبي حمزة الثمالي 

  

 محاضرة القاها

 آية الله الحاج السيّد محمّد محسن الحسينيّ الطهرانيّ 

 قدّس الله سره

  

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 أعوذُ بِ اللهِ مِنَ الشَّيطْاَنِ الرَّجيِمِ 

 بِسمِ اللهِ الرَّحمْنَِ الرَّحيِمِ 

 القْاَسمِِ مُحمََّد  وصلَّى اللهُ علَىَ سَيِّدنِاَ وَ نبَِيِّنَا أبَيِ

 وَعلََى آلهِِ الطَّيِّبيِنَ الطَّاهرِيِنَ 

 وَ اللَّعنَْةُ علَىَ أَعدْاَئهِِمْ أجَْمَعيِنَ 

  

  
لييَن وَ مَندُْوحَةً عَمََّّ فِي وَ أَنْ فِي » نْ مَنعْي الْبَاخي وَضًا مي ضَا بيقَضَائيكَ عي اللَّهْفي إيلََ جُوديكَ وَ الرِّ

ينَ  ي الْمُسْتَأْثيري  «أَيْدي
لقد عرفتُ بيالتحقيق وعلمتُ أنَّ فِ الابتهال والتذلل والإنابة إلَ جودك وكرمك، 

ض عن منع البخلاء وإمساكهم، ومنع الخير وكذلك الرضا بقضائك، عوَضًا؛ وما أحسنه من عو
ينَ »عنيّ.  ي الْمُسْتَأْثيري  فأنا فِ هاتين الحالتين:  .«وَ مَندُْوحَةً عَمََّّ فِي أَيْدي

 : التوجّه إلَ جودك بتذلّل وخشوع وإنابة. أولاً 
 : الرضا والتسليم لقضائك. ثانيًا

 وبالتأمّل فِ هاتين المسألتين، أبقى فِ غنى عمَّّ فِ أيدي طلّاب الدنيا وأصحاب الكثرات.

 مفهوم الاعتماد على الله والرضا بقضائه 

 لقد قرن الإمام السجّاد عليه السلام هذين الأمرين ببعضهمَّ: 
غي : إذا أراد الإنسان أن يرجع إلَ صاحب كرم، فإلَ من يرجع؟ هل ينبالأمر الأول هو

للإنسان أن يرجع إلَ أيّ شخص ويطلب من أيّ مكان؟ وهل يجب على الإنسان أن يطأطئ 

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

رأسه أمام أيّ إنسان كان، ويسلّم أمره إليه؟ أم أن القضيّة ليست كذلك؟ بل على الإنسان أن 
يعرف الجهة التي يتوجّه إليها، ويعلم أيّ جوهر وأيّ رأس مال يقدّم ثمناً لأيّ نوع من الناس؟ 

ف وبأيّ ثمن وبأيّ كيفيّة يضع الإنسان ذلك الاستثمَّر الوجوديّ، وذلك الجوهر من العزّة كي
والشرف، وذلك الجوهر الكريم الذي وهبه الله إياه، فِ سوق البيع والشراء والمعاملة مع 
الآخرين؟ على الإنسان أن يعرف هذه المسألة، وعليه أن لا يضع قدمه فِ أيّ مكان، وإن كان 

 فع دنيويّة. فيه منا
ذهبتُ إلَ مكانٍ للقاء أحد الشخصيّات، وقد طلبني لإنجاز عمل »روى لنا أحدهم فقال: 

ما. وعندما دخلت، رأيتُ شخصًا من كبار الشخصيّات جالسًا هناك. كان يجلس فِ تلك 
ا، حتّى أنّني عندما رأيته  الغرفة، فِ غرفة الانتظار مثلًا. وكان من الشخصيّات المهمّة جدًّ
تعجّبت. فجلستُ هناك وتحدّثنا. وظلّ هذا الرجل جالسًا فِ غرفة الانتظار ساعة تقريبًا، وكان 
الشخص الذي طلبني يعلم أنه جاء وجالسٌ وينتظر. وكم كان قد جلس قبل ذلك؟ عندما 
خرجت، أصبحت هذه القضية، هذا الأمر الذي حدث، بمثابة جرس إنذار لي، لأدرك أين أنا 

إنّ هؤلاء الذين يظهرون فِ الخارج بألف زيفٍ وكبٍر وعُجبٍ بالنفس،  ومع من أتعامل.
يُعاملون بهذه الطريقة المهينة والذليلة عندما يصلون إلَ مواضع الحاجة، وإلَ مواضع الاحتياج 
إلَ أمثالهم. لمَّذا هذا الوضع؟ لأنّّم لم يعرفوا جهة الجود والعطاء والكرم الحقيقيّة، لم يعرفوها. 

بلة الصادقة، ودفعوا كلّ شوائب الكثرة لو عرفو ا وتوجّهوا إلَ تلك الجهة الحقيقيّة، وإلَ تلك القي
 من أذهانّم وتخيّلاتهم واعتباراتهم، لمَّ وصلوا إلَ هذا الحال!

 العلاقة مع الناس ودوافعها 

على الإنسان أن يعلم فِ علاقته مع الناس، ما هو الأمر وما هو المقصد الذي يدور فِ 
، وما هو الأمر الذي يسعى لتحقيقه؟ عليه أن يبحث فِ داخله ويرى: هل هذه العلاقة مع ذهنه

هذا قائمة على أساس المَّل؟ هل يذهب إلَ منزله لأنّه غنيّ وعليه أن يقيم علاقات الصداقة 

https://madrasatalwahy.org/


  4 
 

فقط مع الأغنياء، وأن يقلّل الاهتمَّم بالآخرين؟ أم لا، يجب أن يكون هدفه ومقصده شيئًا آخر 
 يع الأحوال؟ فِ جم

كان يُسمع أن بعض الناس يقولون إنّ الكثيرين يتعاملون مع الأثرياء وأصحاب النفوذ 
اليوم، ويقلّلون الاهتمَّم بالآخرين. المرحوم الوالد رضوان الله عليه كان يتعرّض أحيانًا لمثل 

 هذه الاتّهامات.
وبالطبع كان ذلك أذكر فِ إحدى المرّات أنه صادق شخصًا وبذل معه جهدًا كبيًرا، 

الشخص نقيًا. كان طيّب القلب، طاهر النفس، وكان هناك أفراد، لكنه وجّه اهتمَّمه إلَ هذا 
الشخص دون سائر الأفراد، وقد تحسّنت حالته بعض الشيء وتقدّم، وتقدّم، وكان واضحًا أن 

 مًا.هذه العلاقة قد أحدثت تغييًرا فِ حاله، وكان إعراضه عن التعلّقات مشهودًا تما
مرّ وقت على هذه القضية، ورأينا أنه ببطء بدأ اهتمَّمه بهذا الشخص يقل. قلّ ميله ولم يعد 

واحتج قائلًا: المرحوم العلامة لديه الحمَّس السابق. ذات يوم، جاء أحد شركائه ومقربيه إلَ 
ماذا  سيّدنا! هؤلاء الذين يأتون إلَ هنا ويسمعون كلامك، فأين يذهب هذا الكلام إذن؟ فقال:

ا، ويريد أن يفعل كذا  حدث؟ قال: لقد جاء فلان واقترض مبلغًا كبيًرا من البنك، مالاً ربويًّ
وكذا، وإذا فعل ذلك فدينه، ووقته، وعمره، وكلّ وجوده، كلّه بناءً على هذه القضية، مع العلم 

ا. كلّه يبنيه على هذا الأساس. فق ا جدًّ ا، ثريًّ ا جدًّ المرحوم العلامة ال أنّ ذلك الرجل كان ثريًّ
الطهراني: وهل نحن فارغون لنأتي ونشارك هذه المسائل مع هؤلاء الناس؟ اذهب وقل له نيابةً 
عني: إذا أردت أن تخرج خطوة واحدة عن الطريق الذي حدّدناه لك، فالسلام عليكم ورحمه 

رحوم الله وبركاته. روى ذلك الشخص: عندما ذهبت إلَ المنزل وأوصلت إليه رسالة الم
العلامة، كان مريضًا ومصابًا بالحمّى، وكان طريح الفراش، وعندما أخبرته، صرخ صرخة 
كدت أقول معها إنه سيفارق الحياة، وبدأ يبكي، والتفت إلّي وقال: يا فلان، نحن لا نصلح لهذا 

لح السيّد، نحن لا نصلح لهذا السيّد. وبالطبع، لم يفعل ذلك العمل. لكنهّ قال: هذا السيد يص
لأشخاص آخرين، هذا هو الذي كانوا يقولون عنه إنّه يتواصل مع الأثرياء وما إلَ ذلك. فهل 

 تلتفتون؟!

https://madrasatalwahy.org/


  5 
 

علينا أن نتأمل قليلًا فِ طريقنا ومسيرتنا، وأن نفكّر بشكل أفضل بعض الشيء، وأن 
 ندرس المسائل بتوسّع ودقّة أكبر. 

الوصول إلَ الدنيا يا سادة ليست بالأمر الصعب! فالدنيا والمَّل والأشياء الأخرى وهذه 
الأمور ليست صعبة. المهمّ هو الجواب فِ العالم الآخر، هذا هو الذي يقيّد الإنسان بعض 

 الشيء. 
هؤلاء الذين هدفهم ومعاييرهم هي معايير الكثرة، قد ضلوا الطريق وابتعدوا عن 

 المسار. 
نسبة لمن يسير فِ طريق الله، لا ينبغي أن تسبّب له القلّة الضيق، ولا ينبغي أن تسبّب بال

له الكثرة الغفلة، فكلاهما واحد، يجب ألا يكون هناك فرق بين الحالين، فإن كانت القلّة تسبّب 
 له الملل فهو مقصّّ، وإن كانت الكثرة تسبّب له الغفلة، فهو مفوّت للفرصة أيضًا. 

 ر المرحوم العلامة الطهراني إلى العتبات المقدسة قصّة سف

فِ إحدى السنوات، فِ رحلاته التي كان يقوم بها إلَ المرحوم العلامة الطهراني أذكر أنّ 
العتبات المقدسة، كنتُ فِ الرابعة عشرة أو الثالثة عشرة من عمري. كانت آخر رحلة قام بها 

انتقلنا إلَ المنزل الجديد. فِ ذلك الوقت، كان أحد  إلَ العتبات. كان منزلنا فِ الأحمدية، ثمّ 
أقاربه على وشك الزواج، ولم يكن لديه شيء. فِ الأيام الثلاثة الأخيرة، جاءت والدته إلَ 

وقالت: سيّدنا، ماذا نفعل؟ ليس لدينا شيء، وخلال يوم أو يومين، إما عقد المرحوم العلامة 
المرحوم عقدًا. القضيّة هكذا، وليس لدينا شيء. فقال أو زفاف، لا أعرف ما إن كان زفافًا أو 

الطهراني: كنت قد خصصت ألفي تومان لأصطحبها معي فِ هذه الرحلة إلَ العتبات. العلامة 
فِ ذلك الوقت، كان يسافر عادةً مع شركة )ميهن تور(. وغالبًا ما كان يذهب أولاً إلَ همدان 

افلة فِ ذلك الوقت للسفر إلَ كربلاء، فيركب من ويمكث هناك ليلتين أو ثلاث، ثمّ تأتي الح
 همدان ويذهب. كانت رحلاته بهذه الكيفيّة عادةً.

https://madrasatalwahy.org/


  6 
 

بنفس الكيفيّة، أذكر أنّه ذهب إلَ همدان مرّتين. فِ المرّة الأولَ، السيّد الحدّاد كمَّ سافر 
افلة من استغرقت الرحلة حوالي سبعة أو ثمَّنية أو عشرة أيام، وفِ المرة الثانية، جاءت الح

طهران ووصلت إلَ هناك قبيل الظهر، وبعد أن قضى عدّة أيام فِ همدان، انطلق من هناك فِ 
 الحافلة متوجهًا إلَ العتبات المقدّسة فِ العراق. 

قال: رأيت أن لديّ هذه الألفي تومان فقط. حسناً، فِ ذلك الوقت كانت الألفا تومان 
ا. أجل، ربمَّ لا أعلم، مائتا أو ثلاثمَّئة مبلغًا كبيًرا، فِ ذلك الوقت، مقارنةً ب الآن، كان كبيًرا جدًّ

ألف تومان الآن على الأقل. كم كان عمري فِ ذلك الوقت؟ حوالي ثلاثة عشر عامًا، قبل أربعة 
وثلاثين عامًا، فأنا الآن فِ السابعة والأربعين.فقد كبرت يا سادة! قبل أربعة وثلاثين عامًا كان 

ا. قال: أخرجتُها وأعطيتها لأمّه. لم يكن فِ جيبي شيء آخر. أُقيم الحفل، وكنا مبلغًا كبيًرا جدًّ 
حاضرين وهكذا. قال: عندما ركبتُ الحافلة متوجّهًا إلَ همدان، كان فِ جيبي خمسة عشر قرانًا 
فقط. انطلقت إلَ كربلاء بخمسة عشر قرانًا فقط. قال: ذهبت إلَ كربلاء، وهناك، رحم الله 

يخ بيات، كان هناك مع الأصدقاء وهكذا. قال: فأعطاني ثلاثة آلاف تومان من المرحوم الش
الوجوه الشرعيّة. فقلت: بارك الله بكم! فوضعتها فِ جيبي وذهبت إلَ الكاظميّة، حفظ الله 
أحد أصدقائه الموجودين حاليًا، الحاج عبدالجليل الموجود حاليًا فِ الكويت. قال: أعطانا 

ضًا من الوجوه. فأصبح المجموع اثني عشر ألف تومان.فقلت: لقد تسعة آلاف تومان أي
ا وتحسّنت أحوالي. وذهبت هناك  ا الآن. ثمّ قال: حسناً، لقد أصبحت غنيًّا جدًّ أصبحت غنيًّا جدًّ
إلَ السيّد الحداد وهكذا. ذهبت إلَ النجف، ووجدت رجلًا فِ النجف مديونًا والآن هو فِ 

الدين؟ فقال: سبعة آلاف تومان. فقلت: خذ هذه السبعة آلاف  طهران. فسألته: كم عليك من
تومان. فبقيت خمسة آلاف تومان. فأعطيتها للسيّد الحدّاد و عدت إلَ طهران وليس لديّ أيّ 
مال. حتّى أنّني أذكر أنّه عندما نزل من السيّارة، أخذ أجرة الركوب من الوالدة. لأنّه لم يكن فِ 

 جيبه مال.

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

 لى الروح أثر التجردّ ع

حسناً، فهذا هو الوضع وهكذا كان سير الأحداث، فكيف يشعر الإنسان وهو يرى هذه 
الكيفيّة وهذا الوضع؟ ومن يقوم بهذا العمل، ثمّ بذاك، ويذهب بتلك الحالة ويعود بها، ما هي 
حقيقة أمره؟ وما الذي يحدث فِ وجوده وما هي المسألة التي تتحقق فِ داخله؟ كيف يكون 

ا. تعلّقه بالكثرات، تعلّقه بالكثرات هنا يتغيّر. ذلك؟   جانبه التوحيديّ يصبح قويًّ
يقولون: لمَّذا أعطى فلان لفلان هذا المبلغ؟ لمَّذا فعل فلان كذا هناك؟ لمَّذا هذا؟ لمَّذا 

ن تشََاءُٓ وَتعُِزُّ قُلِ ٱللهَُمَّ مََٰلكَِ ٱلمُْلكِْ تؤُْتِِ ٱلمُْلكَْ مَن تشََاءُٓ وَتنَزِعُ ٱلمُْ ﴿ذاك؟ لمَّذا لمَّذا؟  لكَْ مِمَّ
قل: اللهم يا مالك الملك، أنت مالك الملك، أنت صاحب   1﴾مَن تشََاءُٓ وَتذُِلُّ مَن تشََاءُٓ 

 التصّّف فِ الملك، تعطي الملك لمن تشاء، وتنزعه ممن تشاء. 

 حال الأولياء: لا فرق بين القليل والكثير 

فرق عندهم بين القليل والكثير، لا يختلف الأمر هذه هي طريقة العظمَّء وأولياء الله؛ لا 
ا.  إطلاقًا. إذا كان القليل خيًرا لهم، فهذا ليس جيّدًا. بالنسبة للأفراد العاديين، هذا جيّد جدًّ
أعرف شخصًا من الأصدقاء والرفاق، إذا حصل على مال، فإنّه يحزن. هذا أمر مثير للاهتمَّم 

ا. أي إن كان لديه، على سبيل ال  ۱۰۰۰تومان، يكون أسعد مما لو كان لديه  ۱۰۰مثال، حقًّ
تومان. إنّه يحزن أصلاً عندما يحصل على مال، ويقول: لمَّذا جاء هذا المَّل إلَ هنا؟! بالطبع، هذه 
ا، سعادته تكون عندما لا يملك شيئًا،  الحالة نادرًا ما تحدث للناس. فهو حزين، إنّه حزين حقًّ

ا، لا أنّه يتظاهر بالسعادة وما إلَ ذلك، ولكن هناك ما هو أسمى يكون سعيدًا، فيكون مبتهجًا  حقًّ
من ذلك، فالأعلى من ذلك هو ألا يختلف الأمر، وألاّ يكون هناك أيّ فرق بين أن يضعوا مليونًا 
هنا أو يضعوا بضعة من الحجارة.ف ما الفرق؟ كيف تنظر إلَ بضعة أحجار؟! يجب ألا يختلف 

حيث لا يختلف الأمر. وبالطبع، ليس من السهل الوصول إلَ ذلك، الأمر، يجب الوصول إلَ 

                                                           
 .26(الآية 3سورة آل عمران )  1

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

إنّه سهل على اللسان. بالنسبة لهؤلاء لا يختلف الأمر، أجل، هم يؤدّون تكليفهم، فالتكليف له 
 شأن آخر. 

وقد تنشأ مشاكل للناس فِ الظهورات، أن لمَّذا أعطى هذا السيّد قليلاً لهذا؟ ولمَّذا أعطى 
ذا؟! الإمام أمير المؤمنين عليه السلام أعطى شخصًا منًّا كبيًرا من التمر، وكان الكثير لذاك؟ لمَّ

  1هناك رجل آخر قد اعترض، فقال الإمام: أنا أعطي، وأنت تبخل؟!
وقد رأينا هذا الأمر، وهذا الاختلاف فِ المراتب، فِ طريقة المرحوم الوالد. كناّ نرى 

اجة، وبحسب الضرورة، وبحسب المصالح، هذا الأمر هناك، فبحسب السعة، وبحسب الح
 كانت هذه القضيّة تُراعى فِ كيفيّة مسائله. 

 سر التوحيد: الرضا بالقضاء في السرّاء والضراّء 

إذًا، ما هي النقطة التي يجب أن نضعها فِ اعتبارنا فِ طريقة تفكيرنا وفِ اتجاهنا الفكري؟ 
وما هو الأمر الذي يجب ألا ننساه فِ هذا السياق، وألاّ يغيب عن ذاكرتنا فِ السّراء والضّراء؟ 

 الأمر هو أن نعتبر السّراء والضّراء أمرًا واحدًا. 
 * كه دل هر دو در تصّف اوست از خدا دان خلاف دشمن و دوست **

 دار بيند اهل خردتير گرچه از كمَّن همى گذرد *** از كمَّن
 يقول: 

                                                           
 :56از أبواب صدقه، ص  3٩، باب كتاب الزّكوة، 2ج  وسائل الشّيعة،  1
نْ تَمرْي الْبغَُيبْيغَة ـ وَ فِي نُسْخَةٍ عن الإمام الصادق عليه  السّلام:   إنَّ أميرالمؤمنيَن عليه السّلام بَعَثَ إلََ رَجُلٍ بيخَمْسَةي أَوْسَاقٍ مي

 أُخْرَى:
َّنْ يَرْجُو نَوَافيلَهُ وَ يُؤَ  جُلُ ممي يعَةي ـ وَ كان الرَّ لُ نَآئيلَهُ وَ رَفْدَهُ؛ وَ كان لاالْبقَي هُ شَيئْاً. يَسْأَلُ عَليياًّ عليه السّلام وَ لا مِّ  غَيْرَ

نَ الْخمَْسَةي أَوْسَاقٍ  يهي مي نييَن عليه السّلام: وَ اللهي مَا سَأَلَكَ فُلانٌ؛ وَ كان يُجْزي الْمُؤْمي يري مي دٌ! فَقَالَ رَجُلٌ لاي  وَسْقٌ وَاحي
 فَقَالَ لَهُ أميرالمؤمنيَن عليه السّلام:

بك! أُعْطيي أَنَا وَتَبْخَلُ أَنْتَ؟! لا نييَن ضَرْ  كَثَّرَ الُله فِي الْمُؤْمي
، ثُمَّ أَعْطَيتْهُُ بَعْدَ الْمَسْأَلَ  نْ بَعْدي الْمَسْأَلَةي ى يَرْجُونِي إلاّ مي هي أَنْتَ! إذَا أَنَا لَمْ أُعْطي الَّذي ، فَلَمْ أُ لَّ نيِّ ةي نهُْ؛ وَ ذَليك لاي عْطيهي إلاّ ثَمَنَ مَا أَخَذْتُ مي

هي لَهُ. ابي ليرَبِِّّ وَ رَبِّهي عندَ تَعَبردي َ رُهُ فِي الترر ى يَعْفي ضْتُهُ أَنْ يَبْذُلَ ليي وَجْهَهُ الَّذي  عَرَّ

https://madrasatalwahy.org/


  ٩ 
 

 عدّ خلاف العدوّ والصديق من الله *** فقلباهما تحت سلطان الله 
 فالسهم وإن كان ينطلق من الكمَّن *** ولكنّ أهل العقل يرونه من الرامي

آخر. وقد ذكرتُ ليلة أمس أنّه يجب التمييز  فالمسألة ترتفع فِ مكان، وتنخفض فِ مكان
بين هذا الأمر وبين التقصير الذي يرتكبه الإنسان فِ أداء واجباته. فهذا ليس صحيحًا، ولكن 
ا فِ واجباته، يقول: سيّدنا، لقد التزمت بهذا الذكر، فلمَّذا لا تحدث لي  إن لم يكن الإنسان مقصًّّ

 حالة جيّدة؟ 
 جل الحالة الجيّدة؟ ـ هل تلتزم بالذكر من أ

ـ لمَّذا فعلنا هذا العمل ولم يحدث لنا شيء؟ لمَّذا ذهبنا إلَ الزيارة ولم يحدث لنا تغيير؟! 
 لمَّذا ذهبنا إلَ كربلاء لمدّة شهر ولكن أمورنا لم تتحسّن؟!

ـ هل تظنّ أنّ أمورك ستتحسّن بزيارة كربلاء لمرّة واحدة؟! فلو ذهبت مائة ألف مرّة لن 
 مور. فعن أيّ كربلاء تتحدّث؟ تتحسّن الأ

 ما هما الحجّ والزيارة المؤثرّان؟

كربلاء التي يذهب إليها الناس بالطائرة، ثمّ يُستقبلون فِ فنادق كذا وكذا، وتقدّم لهم 
الخدمات، هل يريد الإنسان أن تتحسن أموره بمجرّد هذه الزيارة لكربلاء أو لمكّة ؟ لقد أنعم 

وعلى الإنسان أن يشكره. آلاف الناس ألقوا بأنفسهم فِ ألف بلاء الله علينا بفضل وعناية، 
ومصيبة، ولم يتّضح لهم هل قبلوا أم لا، ثمّ بعد ذلك يقول هؤلاء: سيدنا لقد زرنا كربلاء، فلمَّذا 

 لم تتحسّن أمورنا؟! 
ـ ماذا فعلت عندما زرت كربلاء؟! ماذا فعلت عندما زرت مكّة؟ لو كان الأمر يتحقق 

زيارة لزار كلّ الناس وأصبحوا عرفاء. تُأمرون ببضع أوامر فلا تلتزمون بها. قولوا بمجرد ال
 الحق، استمعوا، لمَّذا تزورون كربلاء؟! تُأمرون بكلمتين تخالفان النفس فلا تصغون... . 

زيارة كربلاء لا تخالف النفس، بل فيها متعة كبيرة، فالإنسان يذهب ويتنزّه، ويذهب إلَ 
اهد ويفرّج عن هّمه،و يرى ما يحدث هنا، وماذا يباع فِ هذا الدكان، وماذا يباع هنا وهناك ويش

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

ا. ومكّة أفضل، والحمد للّه كلّ شيء متوفر الآن. فِ المدينة،  فِ ذلك المتجر. إنه أمر جيّد جدًّ
يذهب إلَ السوق ليشتري الأقمشة، والهدايا التذكاريّة، وأمثال ذلك، يشتري الأحذية والقبّعات 

ا، وممتعة وغ يرها ويرى السيّارات. الزينة والدنيا وما يحدث فيها. إنّّا رحلة سياحيّة ممتعة جدًّ
ا. ينزلون فِ أفضل  ا، وفيها نعمة عظيمة. من قال إن زيارة مكّة فيها مشقة؟! إنّّا رائعة جدًّ جدًّ

 ! الفنادق، يذهبون بالناس إلَ غرف لا يجدون مثلها فِ منازلهم. أليس الأمر هكذا؟
أين هؤلاء الذين كانوا يسافرون أربعة أشهر على ظهور الإبل، وتُقطع رؤوسهم عند قطّاع 
الطرق؟ وأين هؤلاء الذين يُنقلون ساعتين بأفضل الطائرات الأمريكيّة إلَ هناك؟ يقولون: نعم 

مكّة يا يا سيدنا! سافرنا إلَ مكّة يا سيّدنا ولم تتغير أحوالنا. أحوال الإنسان لا تتغير بزيارة 
عزيزي. أجل، إن زرت مكّة بوعي، فربّمَّ يكون هذا أحد الأسباب والمهيّئات. أحوال الإنسان 

 لا تتغيّر بمكة، وخاصّة مع هذه الزينة الحاليّة. 
ذهبت سيدة إلَ هناك، وبعد ثلاثة أيام ـ وذلك فِ هذه الرحلة الأخيرة لي ـ وقد رأيتها 

 وكذا. قلت: ماذا حدث؟  بنفسي تقول: إلهي الويل لي، إلهي كذا
 : لقد مضت ثلاثة أيام على مجيئي ولم أزر النبيّ بعد! قالت
ا الويل لك! قلت هذا ومضيت. ماذا أقول لها؟! يا عديمة الإدراك، جئتي إلَ فقلت : حقًّ

هنا منذ ثلاثة أيام، وتقولين: الويل لي لم أزر النبي! نعم، يجب أن يكون لك الويل. الآن تنهضين 
ا من هؤلاء الإيرانيّين. نساء وتذهبين  الأسواق... للأسف، هذا العام واجهنا مشاهد قبيحة جدًّ

كنّ يأتين إلَ هناك، إلَ المدينة المنوّرة وإلَ المسجد النبويّ، رأيت شعرهن مكشوفًا. بمَّنطو 
وبأغطية رأس كانت غير ساترة... وسمعتُ بنفسي أن رجال الأمن فِ المسجد النبويّ 

رام كانوا يقولون: انظروا إلَ هؤلاء الإيرانيّين بأيّة حال جاؤوا! إمام جماعة والمسجد الح
المسجد الحرام قرأ ذات ليلة آية الحجاب، حسب ما أتذكّر. لقد تسبّبوا فِ فضيحة كبيرة. فقد 
ا هذا العام؛ أقدس مكان فِ العالم! وهؤلاء شيعة! ومن بلد إسلامي! ثم  كان الأمر مخزيًا حقًّ

نساء بهذه الحالة، رأيتُ بعينيّ فِ المسجد الحرام، شعرهنّ كان مكشوفًا تمامًا، وبأيّ تخرج ال
حال. حسناً يا عزيزتي، اذهبي إلَ أمريكا، اذهبي إلَ إسرائيل، اذهبي إلَ أيّ مكان آخر، لمَّذا 

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

تأتين وتنجّسين حرم المسلمين؟ وتتسبّبين فِ فضيحة؟ وتصلين إلَ هذا الوضع؟ حسناً، لم 
 كي أحد على المجيء إلَ هنا.يجبر

 ما هو هدفنا من سلوك الطريق؟ 

حسناً، هذه السيدة التي جاءت بهذا الوضع، وبهذه الكيفيّة، هل جاءت من أجل الله 
ا؟! يجب أن نعلم ما هو هدفنا فِ طريقنا هذا، وفِ مسيرتنا  ا؟! هل جاءت من أجل الله حقًّ حقًّ

هي النقطة التي يجب أن نضعها دائمًَّ أمام أعيننا، ولا ندع هذه، وإلَ أيّ اتجاه يجب أن نسير، وما 
تلك النقطة تتلاشى، أو تتحوّل إلَ هنا وهناك. ما هي المسألة التي يجب أن نضعها أمام أعيننا؟ 
كلّمَّ رأينا أن عملنا يتطابق مع تلك النقطة، نتقدّم، وكلّمَّ رأينا أنّه لا يتطابق، نتقهقر خطوة إلَ 

 ك. الوراء ولا نتحرّ 
يقول الإمام عليه السلام: فِ الإنابة إلَ جودك. حسناً، يجب أن نتوجه إليه، يجب أن يكون 

 تذلّلنا لجوده. يجب أن يكون ابتهالنا له. فهذا الأمر تامّ من جهة، والواقع هو كذلك.
دنيا ذُكيرَ سابقًا، أنّه أينمَّ توجّهت، فهناك شيء ما فِ الأمر. هناك مسألة. قلّت أو كثرت، فال

 مختلطة على كلّ حال. الدنيا مختلطة على كلّ حال. 
يجب أن يأتي هذا يومًا، ويجب أن يذهب يومًا آخر. يجب أن يجيب هذا يومًا، ويجب أن 

 يجيب ذاك يومًا آخر. هذا هو شأن الدنيا. 
فإذن، تبيّن من هو الطرف الذي يجب أن نتعامل معه، وما هي النقطة التي يجب متابعتها 

 فِ جميع هذه الأمور. 
؟  حسناً، الآن وقد توجّهنا إليه، فهل يجب أن نطلب منه كلّ شيء؟ وماذا نفعل إن لم يعطي

فِ  فِ كونه هو الطرف، لا شك فِ ذلك. فِ كونه أفضل طرف، لا شك فِ ذلك. ولا شك فِ
كونه أصل جميع الجود وأنّ جميع الخيرات من جانبه. لكن هل يجب أن يقبل بكلّ ما نقول ويعطي 

 كلّ ما نطلب؟ إذًا، لا قيمة لعطائه، وبمَّذا يختلف عن عطاء غيره؟! 

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

فمَّ الفرق بين أن يذهب الإنسان إلَ هذا البنك، أو إلَ ذاك؟ إن ذهب الإنسان إلَ أصحاب 
 الطبع سيعطونه.الدنيا وطلب منهم، فب

ا، فرّج الله  لقد جاء رجل قبل بضع ليالٍ من مكان ما، وكان فِ ضائقة شديدة، شديدة جدًّ
ذهبت إلَ مكان ما، فقالوا: يلا فلان أنت »عنه، إن شاء الله ادعوا له. ثمّ فِ سياق حديثه قال: 

ا لواحدة تابع لأيّة جماعة؟ لليمين أم اليسار؟ للشمَّل أم الجنوب؟! وقالوا: يا عزيزنا لو كنت تابعً 
من هذه الجمَّعات، لحُلّت مشكلتك بمكالمة هاتفيّة مدتها عشر دقائق. أما الآن فعليك الركض 

 لمدّة أربع سنوات. 
حسناً، إن كان يأتي إلَ إنسان فيحقّق له ما يريد أو يأتي إلَ الله ويحقّق له ما يريد، فمَّ الفرق 

النهاية. سواء كان المَّل هنا وأخذته، أو إذن بين الحالين؟ سيكونان كلاهما على حال واحدة فِ 
 كان هنا وأخذته، فكلاهما ألف تومان فِ النهاية. 

لكنّ الإمام السجّاد هنا يعلّمنا ويقول: التفت! صحيح أنّك تتوجّه إليه. لكنّ الأمر ليس 
 هكذا أن يستمع إليك فِ كلّ ما تريد. يجب أن تتوجّه إليه، ولكن يجب أن تقبل ما يريده هو.

 اذا لا تتحققّ رغباتنا؟ لم

هنا تكمن مشكلتنا جميعًا. ربمَّ يمكننا جميعًا أن نقبل هذا الأمر، وهو أنه لا أحد غير الله 
يمكن أن يكون لنا أساسًا وهدفًا وغاية للوصول إلَ الكمَّل والتقدّم والتكامل. ولكننّا نعلق فِ 

، سواء هذه النقطة: لمَّذا لا يتحقّق ما نريده؟ هذه هي المسألة.  لو كان يتحقّق، لمَّ كان مهمًَّّ
ذهبت إلَ جهة أخرى لتلبية طلبك، أو جئت إلَ هذا ليقضي حاجتك. مثل أن يكون لدى 
الإنسان عدّة أطبّاء ولديه مرض. بطنه تؤلمه، فيذهب إلَ هذا فيعطيه دواء، أو يأتي إلَ ذاك 

مر أن يذهب الإنسان إلَ أحدهم فيعطيه الدواء نفسه. فِ النهاية، الدواء واحد. أما لو كان الأ
فيقول له: دواؤك هو هذا، ثمّ يأتي إلَ آخر فيقول له: كلا، عليك أن لا تتناول الدواء، بل تتحمّل 

 الألم فقط. فأيّ منهمَّ سيقبل؟ يجب أن تتحمّل الألم، تحمّل الألم قليلًا وسيتحسّن حالك.

https://madrasatalwahy.org/


  13 
 

مع إلَ كلامنا؟ حسناً، هذا يجعلنا علاقة الله بعباده هي هكذا أيضًا. فهل يجلس الله ليست
نحن الآلهة وهو العبد. أم لا، بل يجب أن نستمع نحن إلَ كلامه. يجب أن نرضى بمَّ قدّر لنا. 

 يجب أن نرضى بالملف الذي كتبه لنا. يجب أن نرضى بمَّ يقدّره لنا.

 شروط الرضا بالقضاء الإلهيّ 

أن نُلقي بأنفسنا فِ أيّ طريق، ثمّ  بالطبع، ذكرتُ ليلة أمس، بشرط ألا نقصّّ نحن. ليس
نقول: هذا قضاء وقدر، حسناً، لقد حدث لنا. لا، ليس هكذا. بل يجب على الإنسان أن يؤدّي 
عمله بشكل صحيح، وأن يسلك طريقه بشكل دقيق، ووفقًا للتكاليف التي فرضها، وعلى 

لحركة الإنسان،  أساس الموضوعات والطرق الحقيقيّة، والطرق التي يصفها العقل والشرع
 ويوافق عليها، ثمّ ليحدث بعد ذلك ما يحدث.

ضَا بيقَضَائيكَ » فالنقطة تكمن هنا، أنّ على الإنسان أن يرضى بذلك القضاء الإلهيّ،  «وَالرِّ
لا ينبغي أن يقول: لمَّذا هكذا ولمَّذا «. آخ»و « آه»وأن يرضى بمَّ قدّره الله له. لا ينبغي أن يقول: 

لنا بمَّ أُمرنا حتّى نقول الآن «آه»مَّلنا بشكل صحيح حتّى نقول الآن ذاك؟ هل قمنا بأع ؟ هل عمي
ثمّ نقول: لمَّذا لا يعمل الله حسب المرحوم العلامة ؟! نحن نعمل عمليًّا خلاف تعليمَّت «آه»

رغبتنا؟! نحن نفعل عمليًّا ما قال إنّه غير جائز، ثم نريد أن يعمل الله حسب أوامرنا؟ لقد اخترنا 
 ا طريقًا آخر. ونحن نلعب بالكلمَّت فقط. ثمّ نريد أن يأتي الله ويستمع إلَ كلّ ما نقوله؟ عمليً 

 لماذا يشددّ الله على بعض العباد؟ 

مرّة، وقد جاء إليه بعض الناس، وكانوا يعترضون على توجيه المرحوم العلامة قال لي 
ف الله كرب هذا الرجل؟ لأنّه لو معين. وعندما ذهبوا، قال لي: يا فلان، هل تعلم لمَّذا لا يكش

كشف كربه، لظلم زوجته وأولاده. فالله لا يكشف كربه، أي أن هذا الرجل لا يتحمّل الراحة، 
لا يتحمّل الانبساط، لا يتحمل سعة قليلة. إنّه ظالم. والله، بسبب رحمته لزوجته وأولاده، يعقّد 

 ته بالضبط. أموره دائمًَّ ويدخل المشاكل فِ أموره. كانت هذه عبار

https://madrasatalwahy.org/


  14 
 

بعض الناس لديهم قدرة على التحمل، يمكنهم تقبّل أمر ما، إذا أحسن الإنسان إليهم، لا 
يضيعون طريقهم. إذا أحسن الإنسان إلَ بعضهم، أو لطف بهم، فلا يختلفون. يبقى طريقهم هو 
نفسهو مسارهم هو نفسه وطريقتهم هي نفسها. لا تختلف طريقة سلوكهم، لكنّ البعض الآخر 
 ليسوا هكذا! بل إن تعطه الحلوى يضيع نفسه، يضيع نفسه. تعطيه قطعة شوكولا، فيضيع نفسه. 
وهنا تكمن النقطة! المسألة هي أنّ الله لا يعطي أحدهم ويحرم الآخر عبثًا. ليس عبثًا. لا 

؟ لمَّذا ينبغي للإنسان أن يقول: يا إلهي، لمَّذا تعطيه وتحرمني؟ لمَّذا أعطيته قليلًا؟ أعطيته كثيًرا
 أعطيته هكذا، ولمَّذا أعطيته هكذا؟ 

 قصّة اعتراض أحدهم على علاقة المرحوم العلامة الطهراني بـالمرحوم المطهري 

بالمرحوم المطهري المرحوم العلامة جاء إلّي أحدهم ذات يوم معترضًا أن لمَّذا يهتمّ 
والذي لا يزال حيًّا على ما يبدو  بهذا الشكل؟ بينمَّ لا يعير اهتمَّمًا لأحد السادة من علمَّء طهران ـ

ـ على الرغم من أنّ هذا الثاني يأتي إلَ منزله، إلا أنّه لا يكترث به كثيًرا، فِ حين أنّه كذا وكذا وله 
مقام كذا، وهو هكذا مع ذاك رغم أنّه لا يتمتّع بمَّ يتمتّع به هذا؟! فلمَّذا يجب أن يكون الأمر 

 هكذا؟!
المرحوم لبداهة هكذا فقلت: إن كنت أستاذًا، فلتجلس مكان بالطبع، أجبته جوابًا على ا

. كان هذا جوابًا له، ولكن بالنسبة لي، بقيت المسألة موضع سؤال فِ النهاية، فهو سؤال العلاّمة
فِ النهاية. حتى جاء يوم من الأيام، فرأيت أنّ ذلك السيّد جاء إلَ المنزل، وقضينا نصف ساعة، 

، المرحوم العلاّمةمجلس، اتّضح لي أنّه لو أراد أن ينضمّ إلَ تلامذة نتحدّث هكذا، وفِ ذلك ال
فلن تكون منه سوى المتاعب والتعقيدات والإيذاء والتمحور حول الذات. أي فِ نصف ساعة 

 فقط، أدركت أنّه لن يسلّم أبدًا، ولن يتخلّى عن أموره وشؤونه.

https://madrasatalwahy.org/


  15 
 

 الفرق بين الشيخ مطهري والآخرين في التسليم للأستاذ 

فِ حين أنّ المرحوم المطهري لم يكن هكذا. بالطبع، لا نقول إنه كان مسلّمًَّ مائة بالمَّئة 
، التفت إليه وقال: المرحوم العلاّمةلا، ولكن أنا نفسي سمعتُه عند الباب عندما أراد أن يودّع 

 هل أواصل محاضراتي فِ مسجد الجواد أم لا؟ فأجابه: واصل. 
ذا السيّد محمد حسين يتواصل معه ولا يتواصل مع هذا؟ فمَّ والآن هذا الرجل يقول: لمَّ

دخلك أنت فِ ذلك؟! وهل أنت تعلم؟! وهل أنت فِ قلبه؟! وهل أنت فِ نفسه؟! وهل أنت 
ا ومساويًا لجبل أبِّ قبيس؟! ماذا  فِ عقله؟! أنت ذرّة ومثقال، فكيف تريد أن تجعل نفسك ندًّ

رجل وابتسامته ولحيته البيضاء المسّرحة والبراقة تعرف أنت؟! أنت تنظر فقط إلَ نظرة ذاك ال
ووجهه النوراني الذي لا يعلم إن كان هو كذلك بسبب خروجه للتوّ من الحمَّم أو بسبب شيء 
آخر مثلًا، فأنت تنظر إلَ هذا فقط، لكن هل رأيت أيضًا ما هو مخفيّ فِ القلوب؟ لو رأيته ثمّ 

خفاه كلّ منهم فِ نفسه، وأخفاه كسّر لا يُظهروه اعترضت، لكان كلامك مقبولاً. إن كان ما أ
ا، ماذا تفعل به عندما تريد أن  لأحد، فلو كان لديك جوهر، جوهر، ذهب أو أيّ شيء ثمين جدًّ
ا، فأين تضعها هل تضعها  تحتفظ به؟! هل تتركه هكذا على الرفّ؟ لو كان لديك ماسة ثمينة جدًّ

ق، والصندوق أيضًا داخل صندوق من هذه على الرفّ؟ أم لا تضعها بل تضعها فِ صندو
الخزنات الحديديّة التي يصنعونّا، وماذا يسمّونّا؟! نعم، من هذه التي تكون قويّة جدًا. فتضعه 
ا  هناك وتغلق بابه، ثمّ تخفيه. لمَّذا؟ لأنّه سّر. فهؤلاء يعتبرون الشيطان الكامن فِ دواخلهم سرًّ

لك لحيته المخضّبة بالحناء. يظهر لك حالة التواضع، لهم. فهل يأتون ليظهروه لي ولك؟! يظهر 
 لا شيطانه الكامن. لا أحد يستطيع أن يفهم شيطانه الكامن. 

يقولون: فلان طيّب، لكنّنا لا نعلم لمَّذا فلان لا يعيره اهتمَّمًا، هذا الرجل المتواضع 
ا. فهل تعلم من أين يأتي هذا التواضع؟! هل تعلم ما هو أصل ه ذا التواضع؟! هل الطيّب جدًّ

تعلم؟! هل لديك علم بأنّ أصل هذا التواضع هو إلهيّ أم أنّ كلّه لعب يا أخي؟ كلّ هذا لعب. 
 كلّ هذا مكر شيطانّي. لكن ماذا؟! المسألة مخفيّة فِ ألف غطاء، وألف حجاب. 

https://madrasatalwahy.org/


  16 
 

ذه أمّا الولّي، بل ولا يلزم أن يكون وليًّا يا عزيزي، فلو خطا خطوتين فقط، فإنّه يدرك ه
. ينظر قليلًا فيقول: آه! هذا من كانوا يقولون عنه كذا؟! هذا ما  الأمور. هذه ليست شيئًا مهمًَّّ

 كانوا يقولون عنه؟! 

 قصّة المرحوم جدنّا الحاج معين مع مدّعي الإمامة 

ا  ا. لكنهّ كان بسيطًا وعفويًّ رحم الله جدّنا المرحوم الحاج معين. كان رجلًا طيّبًا جدًّ
أعلم إن كنت قد ذكرتُ هذه القصة أم لا؟ على كلّ حال، لقد حان وقتها. هذه القصّة  وهكذا. لا

رواها لنا المرحوم السيد الحدّاد بنفسه. كناّ فِ جلسة فِ كربلاء، وتحدّثنا فِ تلك الليلة عن هذا 
قائلًا: السيدّ الحدّاد الأمر. كان هناك شخص جاء ليلتقي المرحوم الحاج معين، وذهب إلَ 

دنا، لقد وجدتُ الإمام المهدي! لقد وجدتُ الإمام المهدي! وخلاصة الأمر، هيا بنا نذهب سي
 لنراه! 

 فقال: أين هو؟ 
 قال: فِ إحدى حجرات مسجد الكوفة. هيا لنذهب ونراه. 

 : لنذهب. السيّد الحدّادفقال 
ة حلوى فقال: حسناً، ما دمنا ذاهبين، فلنأخذ علبة حلوى للإمام المهدي، ولنشتري علب

أيضًا. ليحلّّ الإمام المهدي فمه. فمن السيء أن نذهب إليه خالي الوفاض. يقولون إنّه من 
السيّئ أن يذهب الإنسان إلَ مكان ما خالي الوفاض، فليأخذ كيلو من الفاكهة أو علبة حلوى، 

ا فِ ، وكنت حاضًر للمرحوم العلامّةبقلاوة أو ما شابه. قال: فاشترينا وذهبنا. كان يحكي هذا 
ذلك المجلس. فقد ذهب برفقة شخص آخر هو الحاج محمد علّ خلف زاده، وواحد أو اثنين 

 آخرين أيضًا. 
قال: فذهبنا برفقته إلَ النجف، وزرنا هناك، ثمّ جئنا إلَ مسجد الكوفة. وعندما دخلنا 

ل، مسجد الكوفة، أشار رحمه الله إلَ إحدى تلك الحجرات، وقال إنّه هناك. وخلاصة القو
تراجع هو قليلًا مراعاةً للاحترام والأدب والتواضع أمام ساحة ذلك الرجل غير المقدّس 

https://madrasatalwahy.org/


  17 
 

الموجود هناك. قال: تقدّمنا، وتقدّمنا حتّى وصلنا. وقال: وعندما تقدمنا، لم يكن هناك باب، 
كانت هناك حجرة مفتوحة، وكان هناك رجل جالس هناك. قال: نظرتُ إليه، ثم التفتر إليه 

: هل هذا هو الإمام المهدي؟! هل هذا هو الإمام المهدي؟! أهذا هو؟! قلت: أهذا هو وقلت
الإمام المهدي؟! فعدنا ولم نعطه الحلوى، وأرجعناها معنا. قال: عدنا، ومرّ وقت على هذه 
القضيّة، مرّ وقت عليها، وبعد سنتين أو ثلاث، اتّضح أنّ هذا الرجل كان يقيم علاقات مع نساء 

. فهل تدركون كم المسألة خطيرة؟! من يدرك هذا الآن؟ وقد انكشفت فضيحته فِ متزوّجات
 بغداد، وهرب، وطاردوه فهرب وجاء إلَ إيران واختفى.

ا، وجه، عبادة. فِ  ا، ملامح غير ملكوتيّة متناسقة جدًّ فمن يدرك هذا؟ لحية متناسقة جدًّ
النهاية، هذه أمور... والشيطان لديه الكثير من هذه الفخاخ وهذه الحيل والكلام المعسول. 

ا.   لديه الكثير جدًّ

 تدبير الله في تغيير الأحوال 

يده من الله؛ فالله الذي لديه القدرة فِ لحظة يجب على الإنسان أن يحاسب نفسه بشأن ما ير
واحدة على تغيير هذه الحالة إلَ حالة أخرى، لمَّذا لا يغيّرها؟! لمَّذا؟! لا خلاف لدينا فِ هذا. لو 
سألوا كلّ واحد منا، نستطيع أن نقول إنّنا لا نشك فِ هذا الأمر، فعلى الأقل لا نشكّ. لمَّذا لا 

 قلنا من هذه الحالة إلَ حالة أخرى. يفعل هذا؟ فِ لحظة واحدة، ين
روى أحد الأصدقاء قائلًا: كانت لديّ مشكلة، ولن أوضح أكثر، كانت لديّ مشكلة، 
ومررت بالكثير من التقلّبات، حتّى جاءتني هذه الحالة فجأة، تركت الأمر تمامًا، أخرجت 

، ما إن جاءت هذه الحالة المسألة من نفسي تمامًا، مهمَّ حدث فليحدث، يا إلهي، مهمَّ تريد فليكن
حتى رأيت الأمر قد تغيّر فجأة، انقلب رأسًا على عقب، وكأن شيئًا لم يكن، وكأن لم تكن هناك 

 أيّة مشكلة. أبدًا أبدًا، لا شيء على الإطلاق.

https://madrasatalwahy.org/


  18 
 

 معنى الرضا بالقضاء الإلهيّ 

ما معنى مسألة الرضا بالقضاء الإلهي؟ معناها الرضا بأنّك يا إلهي أبونا، أنت مولانا. أنت 
صاحب اختيارنا، أنت المدبّر لأمورنا جميعًا، ونحن لسنا شيئًا، هذا هو معنى الرضا، هذا 

دنيا، المعنى هو معنى الرضا بالقضاء الإلهي. يا إلهي، نحن عبادك، أعطيتنا وقتًا قليلًا فِ هذه ال
والوقت بيدك لا بيدنا. كلّفتنا بواجبات، وكان توفيقك هو سبب أدائنا لها، وتقصيرنا كان بسبب 
أنفسنا، ولا يجب أن نطلب من الله شيئًا فِ مقابل هذا الأمر، بل نطلب عبوديّته فقط. العبوديّة 

طلب. هذا المعنى تعني التسليم، العبوديّة تعني عدم رؤية أيّ شيء آخر، العبوديّة تعني عدم ال
 هو معنى الرضا بالقضاء الإلهي. 

 قصّة الإمام الصادق عليه السلام مع أبي بصير 

الآن، وفقًا لقول الإمام الصادق عليه السلام لأبِّ بصير، عندما سأله الإمام... كان الإمام 
 أحب قد ذهب لزيارته وهو مريض. فقال: يا أبا بصير، كيف حالك؟ فقال: الحمد للّه، حالي أني

المرض أكثر من الصحة. وأحب الفقر أكثر من الغنى والضيق. فقال الإمام: لا، نحن أهل 
البيت لسنا هكذا. نحن إذا أراد الله لنا الفقر، أحببنا الفقر. وإذا أراد لنا الغنى، أحببنا الغنى. 

مام يريد أن فالإ 1وإذا أراد لنا المرض، أحببنا المرض. وإذا أراد لنا الصحّة، أحببنا الصحّة.
 يربّيه، فيقول: يجب أن تكون حالتك هكذا. لمَّذا؟ 

                                                           
 السلام قال لجابر ابن عبد اللّه عن الإمام محمد بن على الباقر عليهم6۸2َّص 3 ج جامع السعاداتورد مضمون هذا الخبر فِ   1

قال: أنا فِ حال الفقر أحب إلَّ من الغنى، و « كيف تجد حالك؟»الأنصارى و قد اكتنفته علل و اسقام، و غلبه ضعف الهرم: 
 من أما نحن أهل البيت، فمَّ يرد علينا من اللّه»المرض أحب الَّ من الصحة، و الموت أحب إلَ من الحياة. فقال الامام )ع( : 

فقام جابر، و قبل بين عينيه، وقال: صدق رسول اللّه . «الفقر و الغنى و المرض و الصحة و الموت و الحياة، فهو أحب إلينا
 «يا جابر! ستدرك واحدا من أولادى اسمه اسمى، يبقر العلوم بقرًا.»)صلى الله عليه و آله و سلم( حيث قال لَ: 

ين عليه السلام: ان اباذر يقول: الفقر أحب إلَ من الغنى، والسقم أحب إلَ من : قيل للحس5٩۱ص  ۱۱ج إحقاق الحقّ وعن 
رحم الله تعالَ أبا ذر، أما انا فأقول: من اتكل على حسن اختيار الله تعالَ له لم يتمن غير ما اختاره »الصحة، فقال عليه السلام: 

 .«الله عزوجل

https://madrasatalwahy.org/


  1٩ 
 

 از خدا دان خلاف دشمن و دوست *** ...
 يقول: 

 عدّ من الله خلاف العدوّ والصديق *** ...
الفقر والغنى كلاهما بيد الله. هذا الإله الذي أفقرك، غدًا فِ لحظة واحدة يغنيك. فِ لحظة  

 واحدة يغنيك. 

 ن انقلاب الحال قصص حقيقية ع

منذ فترة وجيزة، كان أحد الأفراد، وكان من أقاربنا البعيدين تقريبًا. كان يعيش حياة 
ا.و فجأة، توفِ شخص فِ مكان ما، خارج  ا جدًّ متوسّطة، بل تحت المتوسّطة بقليل، متوسّطة جدًّ

و وريثه الوحيد. إيران، فِ نقطة نائية من العالم، ولم يكن لديه أيّ وريث، وكان هذا القريب ه
ا. مات هو، وهذا أصبح مليارديرًا، فِ لحظة واحدة، لحظة واحدة.  ا جدًّ وكان ذلك المتوفِ ثريًّ
ا،  هذه المرأة التي كانت تقف فِ البنك لتأخذ راتب زوجها الذي توفِ، لا أعرف كم كان شهريًّ

 لحظة واحدة يصبح ستين أو سبعين تومان، لم تعد تتذكّر البنك إطلاقًا. فِ لحظة واحدة؟ فِ
الفقير غنيًّا، وفِ لحظة واحدة يصبح الغنيّ ماذا؟ يقرّون قانونًا، وفجأة يصبح الإنسان فقيًرا. 
تتعلّق إرادة، فيصبح فقيًرا. تنشأ مشكلة فِ الأعمَّل، فتنهار جميع الأعمَّل، ويصبح الإنسان ماذا؟ 

 فقيًرا فقيًرا. 
ا. كنتُ معجبًا به كثيًرا. فِ  عندما كناّ فِ مسجد القائم، كان هناك رجل عجوز نورانّي جدًّ

ذلك الوقت القديم، فِ عهد الشاه، فِ ذلك الزمان القديم، كان نورانيًّا جدًا. ذات ليلة، عندما 
كناّ عائدين من المسجد، قلتُ للمرحوم العلامة الطهراني: سيدنا، أنا معجب بهذا الرجل 

وكان تركيًّا اللغة، ولهجته كانت تركيّة.ف قلت:  العجوز كثيًرا. كان حديث العهد بالمجيء،

                                                           
قوب عن العقرقوفِ قال : قلت لأبِّ عبد الله عليه السلام: شيء : عن يونس بن يع36ح  3۹ص ۹۹: ج  بحار الأنواروفِ 

يروى عن أبِّ ذر )رحمه الله( أنه كان يقول: ثلاثة يبغضها الناس وأنا أحبها: أحب الموت وأحب الفقر وأحب البلاء، فقال: 
، والفقر فِ طاعة الله أحبّ إلي من إن هذا ليس على ما تروون، إنمَّ عنى: الموت فِ طاعة الله أحب إلّي من الحياة فِ معصية الله»

 «الغنى فِ معصية الله، والبلاء فِ طاعة الله أحبّ إلّي من الصحّة فِ معصية الله.

https://madrasatalwahy.org/


  20 
 

أنا معجب به كثيًرا. فقال: نعم. وقال: هل تعلم من هذا؟ هذا كان أغنى رجل فِ تبريز، أغنى 
رجل. والآن هو بحاجة إلَ قوت يومه! قوت يومه! لقد ذهب إلَ مكان ما، استأجر غرفتين أو 

الذي كان يهتمّ به، ولكن لو كنت مكانه، لامة المرحوم العغرفة واحدة له ولزوجته، بمساعدة 
لمَّ فقدت هذه الحالة. لأن النورانيّة التي رأيتها فيه فِ ذلك الوقت كانت عجيبة. فِ ليلة واحدة 
يا عزيزي، فِ ليلة واحدة، يتحوّل أغنى رجل إلَ ماذا؟ إلَ من يجب أن يستأجر غرفة واحدة فِ 

من ذلك. هذا الرضا بالقضاء الإلهي... حسناً، ربّمَّ رأى ناصر خسرو مع حّمام، ولا يستطيع أكثر 
الله صلاحًا له فِ آخر عمره، ثم يّموت، ليتخلّص من التعلّقات الكثيرة، وتزول تلك الكثرات 

 وهذه الأمور كلّها، وخلاصة القول، يكون فِ حال أفضل من السابق. 

 محاولات تغيير القضاء الإلهيّ 

لناس، وما زالوا، يغفلون عن هذه المسألة، ويحاولون تغيير هنا، كان هناك الكثير من ا
القضاء الإلهيّ. تنشأ مشكلة، فيقولون: لنقرأ دعاءً، لنفعل شيئًا، يا فلان، ذكرًا أو ما شابه، لحلّ 
المشكلة. بينمَّ القضاء الإلهيّ ليس رفع تلك المشكلة. تنشأ قضيّة، فيحاولون حلّها بالوسائط. 

 المَّضي أيضًا. كلّ هذا ماذا؟ كلّ هذه الأمور تتعارض مع المسار الإلهيّ وكان هذا موجودًا فِ
ومسار التوحيد. فالله يريد فِ وقت ما لشخص، وفِ وقت آخر لا يريد، ليس من الصلاح له. 

 يجب أن يفعل هذا غير ذلك. 
كاد لقد قرأتُ فِ أحوال أحد الأشخاص المتوفين، أنه كان يقوم بهذه الأعمَّل لطلابه. إذا 

أن يفلس، كان يفعل شيئًا، ذكرًا، توسّلًا، أو شيئًا ما من هذا القبيل، فيمنع ذلك، أو إذا كان هناك 
مرض، فيدعو دعاءً، ويتوسّل توسلًا أو ما شابه فيغيّر الأمر بطريقة أخرى. وكان معروفًا بين 

ت وبهذه طلابه بأنّه يرفع المشاكل والضيق والصعوبات التي تواجههم بواسطة التوسّلا
الأذكار والأوراد، وبهذا يمدحونه ويذكرونه بالعظمة. أي أنّه كان يتمتّع بمثل هذه الكرامات. 
 كنتُ أقرأ فِ أحواله أنه بعد وفاته، بعد أن توفِ، رآه أحد طلابه فِ المنام فقال له: كيف حالك؟ 

 فقال: ليتني لم أفعل عملًا واحدًا. 

https://madrasatalwahy.org/


  21 
 

 قال: أي عمل؟! 
اكل كلّها أقدارًا إلهيّة لتكاملّ، وكنت أبعدها عن نفسي بالتوسّلات، قال: كانت تلك المش

والآن أرى كم خسرت، ولن تعود. ثمّ بدأ ينصح: إياكم إذا واجهتكم مشكلة أن تبحثوا عن 
هذا. إيّاكم إذا واجهتكم مشاكل أن تذهبوا وراء الذكر والتوسّل وما إلَ ذلك. دعوا القضاء 

يعطي مرضًا، ويعطي صحّة. يعطي فقرًا، ويعطي غنى. يعطي فقرًا  الإلهيّ يأتي ويحدث بنفسه.
ويعطي ضيقًا. يعطي فرجًا ويعطي فرحًاو يعطي قبضًا، ويعطي انبساطًا. دعوا ما يريده هو أن 

 . المرحوم العلامّةيأتي ويحدث. هذه المنهجيّة وهذه المدرسة رأيناها فِ مدرسة 

 م للقضاء منهج السيد العلامة الطهراني في التسلي

كان هو هكذا، أي لم يكن يريد، لا بالنسبة لنفسه، ولا بالنسبة لطلابه، أن يغيّر ما هو مقدر. 
كانوا يأتون إليه، وأحيانًا يقولون: سيدنا الأمر بيدك، لو أردت لغيّرت. حسناً، إن كان هذا هو 

ردتَ. ولو كان غير ما ؟ تقولون: لو أالمرحوم العلاّمةما يريده الله، فلمَّذا تضعونه على عاتق 
يريده الله، فلمَّذا جئتم إلَ هنا؟ اذهبوا فِ سبيلكم. لو أراد الأستاذ شيئًا يخالف إرادة الله، فهو 
ليس أستاذًا، بل هو شيطان. وإن كان ما يريده هو عين إرادة الله، فلمَّذا تقولون إنّه بيدك؟ وإن 

. يحدث بنفسه فِ وقته ومكانه. وفِ كان من المفترض أن يحدث أمر ما، فإنه سيحدث فِ وقته
ا!   هذا المجال، الحكايات لا تعدّ ولا تحصى، كثيرة جدًّ

 إذًا، لم يقرن الإمام السجّاد عليه السلام هاتين الفقرتين عبثًا:
 : إلَ أين نذهب، وإلَ من نتوجّه، وعند أيّ عتبة نضع حاجاتنا؟ الأولَ

 : أن نرضى بمَّ يعطيه هو. والثانية
فإن كانت الأولَ موجودة والثانية غير موجودة، فلا فائدة. نذهب إلَ الله ونمسك بتلابيبه 
ونقول: الآن وقد جئنا، يجب أن تعطينا بأيّ طريقة كانت، يجب أن تدفع بأيّ شكل كان. بأيّ 
طريقة كانت! كلّ هذا ما هو؟ هو ضلال عن الطريق، وابتعاد عن الجادّة، وعدم وصول إلَ 

 الكمَّل.

https://madrasatalwahy.org/


  22 
 

 ركود القدرات البشرية دون الرضا الإلهي 

وهكذا، تبقى هذه القدرات كامنة فِ داخل الإنسان وتبقى. حسناً، يجب أن تتكامل هذه 
القدرات، يجب أن تنمو فِ ظلّ هذه التقلّبات، وإلاّ فإنّّا تبقى هكذا، تبقى راكدة عند حدّ معين، 

كنه رضى زائف. لكن ما إن يمرّ وقت وينشأ للإنسان شعور زائف ومجازيّ بالرضى. راضٍ ول
قليل، حتّى يصيبه الملل. آه، لمَّذا أنا هكذا؟ لمَّذا أنا كسول؟ لمَّذا أنا بهذا الشكل؟ حسناً، هكذا 

 حدث إذن.
أما إذا جاء العبد وقال: يا إلهي، أنا لا أعلم، فكيف كان النبيّ الأكرم يخاطب ربّه؟ كيف 

فَارْحَمْ »يقول أمير المؤمنين؟ ألا نقرأ فِ دعاء الافتتاح هذا: كان أمير المؤمنين يتكلّم؟ ماذا كان 
لَ  ؟ أمير المؤمنين يقول فِ دعاء الافتتاح: يا إلهي ارحم عبدك الجاهل. هل كان 1«عَبْدَكَ الْجاَهي

أمير المؤمنين جاهلًا؟ من وجهة نظرنا، كان عالمًَّ بالأوّل والآخر والوسط، بالأعلى والأسفل، 
بروت، وغير ذلك، عالمًَّ بكلّ ما سيكون. هل أمير المؤمنين هذا جاهل؟! نعم، بالملكوت والج

إنّه جاهل. لمَّذا هو جاهل؟ لأنّ أمير المؤمنين بشر، كأيّ واحد من أمثالنا. أمير المؤمنين 
سَلُونيي قَبلَْ »المنتسب إلَ الله عالم بكلّ شيء. أمير المؤمنين الذي يتّكل على الله هو الذي يقول: 

دُونيي أَ  رُ وَ أَنَا ». أمير المؤمنين الذي يتّكل عليه هو الذي يقول: 2«نْ تَفْقي لُ وَ أَنَا الْآخي أَنَا الْأوََّ
ءٍ عَلييمٌ  رُ وَ أَنَا الْبَاطينُ وَ أَنَا بيكُلِّ شَيْ . وقد شكّوا فِ هذا بالطبع، ولكن يمكن القول إنّ 3«الظَّاهي

بُوبييَّةي وَ قُولُوا »إلَ الإمام ونظائره. ألا يقولون: هناك احتمَّلاً قويًا بأن يكون منسوبًا  لُونَا عَني الرر نَزِّ
ئْتمُْ  . هذا كلامهم، كلام الأئمة. فقط قولوا أنّا لسنا آلهة، ثمّ قولوا ما شئتم. قادر على 4«فييناَ مَا شي

                                                           
 ، دعاى افتتاح.٩۷5، ص 2، ج مصباح المتهجّد و سلاح المتعبّد 1
 .٩2)للصدوق(، ص  التوحيد  2
 .5۸3، ص 2 السّلام )لابن شهرآشوب(، ج طالبعليهممناقب آل أبِّ  3
، والملاهادي السبزواري فِ كتاب شرح نبراس الهدى 3۱۱ص  3. انظر: المولَ أحمد النراقي فِ كتاب رسائل ومسائل ج ۸ 4

ووردت روايات كثيرة بهذا المضمون ففي خصال  ،24٩، ص2، والميرزا هاشم الآملّ فِ كتاب المعالم المأثورة ج226ص 
إياكم والغلوّ فينا، قولوا: إنّا عبيد مربوبون، وقولوا : 3نوار اليقين ص ، ومشارق أ۱۰4، وتحف العقول ص6۱4الصدوق ص

 « فِ فضلنا ما شئتم.

https://madrasatalwahy.org/


  23 
 

لسنا آلهة. ثمّ ما يشاء؟ نعم. فاعل ما يشاء؟ نعم. عالم بمَّ يشاء؟ نعم. كلّ شيء؟ نعم. فقط قولوا 
قولوا ما شئتم. الأئمة منتسبون إلَ الله فِ كلّ شيء. إذًا، من الواضح أنّ ما يملكه الأئمة هو 
بسببه، وليس الأئمة هم الذين يملكون، بل هو الذي يتجلّى فِ هذا الظهور، و هو الذي يعلم 

ِ شَْ ﴿هناو هو الذي يجيب على الأسئلة؛ فهو الأول، وهو الآخر
وإذا ما  1﴾ءٍ عَليِم  وهو بكُِل 

 تركنا الله جانبًا، فأمير المؤمنين جاهل، ناقص، فقير.

 فقر العبد وغنى الرب 

يَر »هذه الأمور التي تقرأونّا فِ ليالي القدر:  يُر وَ أَنْتَ الْغَنيير وَ هَلْ يَرْحَمُ الْفَقي ي أَنَا الْفَقي إيلَهي
ي. يا إلهي، أنا صغير وأنت كبير. يا إلهي، أنا لا أملك شيئاً إيلاَّ الْغَنيير ؛ يا إلهي، أنا فقير وأنت غن

 ُ لَ إيلاَّ الْعَالمي لُ وأنْتَ العَالمُ، وَهَلْ يَرْحَمُ الْجاَهي ؟ نعم؟ لمَّذا؟ لأنّ هذا 2«وأنت تملك. إلهي، أنا الجاَهي

                                                           
ئتم.»: 42۷، ص إرشاد القلوبوفِ   « انفُوا عناّ الرّبوبيةَّ و قولوا ما شي
اتَ يوم، فقال لَ: يا عن كامل التمَّّر قال: كنتُ عند أبی عبد الله عليه  السّلام ذ»: ۱6۷، حديث ۱۸۸، ص مختصّ البصائرو فِ 

 ؛ «كامل! اجعلوا لنا رباًّ نَؤوب إليه و قولوا فينا ما شئتم.

تَجعلونا أرباباً و قولوا  لا»عن اميرالمؤمنين عليه  السّلام:  33٩، ص بحر المعارفو فِ 
 ؛ «تَبلغون كُنهَ ما فينا. فِ فضلنا ما شئتم، فإنّكم لا

، الصفحات المتقدّمة: بحر المعارفو  غديرال، و فِ 2۷٩، ص 25، ج بحار الأنواروفِ 
 «اجعَلونا مخلوقيَن و قولوا فينا ما شئتم، فلن تبلُغوا.»

قولوا إنّا عبيدٌ مَربوبون، و قولوا فِ فضلنا »للصدوق:  الخصال، الصفحات المتقدّمة عن بحر المعارفر و الغدىو كذلك فِ 
 « ما شئتم.

. ۱هامش  ۱34ص  2ار الملكوت جوانظر حول أسانيد هذه الروايات أيضًا أسر
وراجع حول هذا الموضوع: سلسلة محاضرات الولاية التكوينيّة التي ألقيت باللغة العربية فِ 

 وما بعدها. ٩۷و 55ص  5؛ ج۱۷۷و ۱55ص  ۱جبل عامل، كتاب معرفة الإمام ج
 . 3( مقطع من الآية ۷5سورة الحديد )  1
 ، مناجات أمير المؤمنين عليه  السّلام فِ مسجد الكوفة.4۱۷)لابن المشهدى(، ص  المزار الكبيرانظر:  2

https://madrasatalwahy.org/


  24 
 

 شيء، بشر، والبشر بدون الله جاهل، فقير، ضعيف، محتاج، ممكن ومفتقر. والبشر مع الله هو كلّ 
 كلّ شيء. 

طريق أمير المؤمنين عليه السلام هو هذا. طريق يقول: ضع عملك وعبئك أولاً أين؟ فِ 
مكان لا توجد فيه كثرة، لا توجد فيه علاقات، لا يوجد فيه شيطان، لا توجد فيه أنانيّات، لا 

 توجد فيه أحلام وخيالات. ضعه هناك أولاً، وعندما تضعه، ارضَ. 
وفا كنيم و ملامت كشيم و خوش باشيم *** كه در طريقت ما كافرى است 

 رنجيدن.
 يقول: 

 نفي ونلوم أنفسنا ونكون مسرورين *** ففي طريقتنا العذاب كفر 
إن شاء الله، رزقنا الله أن نتحقّق بهذه المعاني، ويطهّر أفكارنا ويخلّص نيّاتنا، ويجعلنا 

 الإمام السجّاد عليه السلام والأئمة والأولياء. تابعين لمن قال وعمل وسار فِ طريق

  

 اللهمّ صلّ على محمدّ وآل محمدّ

https://madrasatalwahy.org/

	مفهوم الاعتماد على الله والرضا بقضائه
	العلاقة مع الناس ودوافعها
	قصّة سفر المرحوم العلامة الطهراني إلى العتبات المقدسة
	أثر التجرّد على الروح
	حال الأولياء: لا فرق بين القليل والكثير
	سر التوحيد: الرضا بالقضاء في السرّاء والضرّاء
	ما هما الحجّ والزيارة المؤثّران؟
	ما هو هدفنا من سلوك الطريق؟
	لماذا لا تتحقّق رغباتنا؟
	شروط الرضا بالقضاء الإلهيّ
	لماذا يشدّد الله على بعض العباد؟
	قصّة اعتراض أحدهم على علاقة المرحوم العلامة الطهراني بـالمرحوم المطهري
	الفرق بين الشيخ مطهري والآخرين في التسليم للأستاذ
	قصّة المرحوم جدّنا الحاج معين مع مدّعي الإمامة
	تدبير الله في تغيير الأحوال
	معنى الرضا بالقضاء الإلهيّ
	قصّة الإمام الصادق عليه السلام مع أبي بصير
	قصص حقيقية عن انقلاب الحال
	محاولات تغيير القضاء الإلهيّ
	منهج السيد العلامة الطهراني في التسليم للقضاء
	ركود القدرات البشرية دون الرضا الإلهي
	فقر العبد وغنى الرب

