
 

 

 

  

 هو العليم

  

 الافتقار إلى الله والغنى عن الخلق

 الدين بين الحزن والسرور

  

 الجلسة الثالثة -هـ  ۱٤٢٣سنة  -شرح دعاء أبي حمزة الثمالي 

  

 محاضرة القاها

 آية الله الحاج السيّد محمّد محسن الحسينيّ الطهرانيّ 

 قدّس الله سره

  

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 أعوذُ باِللهَ مِنَ الشَّیطانِ الرَّجیم

 بسِمِ الله الرَّحمَنِ الرَّحیم 

 القاسم محمد  وصلَّی الله علَیَ سیدنا و نبینا أبی

 وعلی آله الطّیبین الطّاهرین

 واللعنة علََی أعدائِهمِ أجمعَینَ الی یوم الدین

  

  

 ما هو الكنز الذي يغني السالك عن الخلق؟

لييَن، وَمَندُْوحَةً عَمََّّ فِي » نْ مَنعْي الْبَاخي وَضًا مي ضَا بيقَضَائيكَ، عي وَأَنَّ فِي اللَّهْفي إيلََ جُوديكَ، وَالرِّ
ينَ  ي الْمُسْتَأْثيري  «أَيْدي

ا وصدقًا، لقد وصلتُ إلَ هذه الحقيقة، وهي أنّني أجدُ فِ التضّرع  ا ويقيناً، وجدًّ إلهي، حقًّ
ورحمتك وعطائك، وفِ الرضا بقضائك، عوضًا عن منع أولئك الذين  والتوجّه إلَ جودك

يبخلون. فبدلاً من أن أذهب إلَ البخلاء والممسكين، أولئك الذين يلحظون فِ عطائهم سواء 
كان عطاءً ماليًّا أم علميًّا أم منصبًا ومكانة أمورًا غير التوحيد، وتقوم أفكارهم على المَّديّات 

ات والتحزّبات والعلاقات والانغمَّس فِ الكثرات والشهوات والاعتبارات والمساوم
ا»تعني « أنَّ »والأهواء، من أي فئة أو صنف كانوا؛ فإنّني أتوجّه إليك. و ، فهي للتحقيق. «حقًّ

ينَ » ي الْمُسْتَأْثيري أرى نفسي فِ سعةٍ وغنى، غنيًّا كلّ الغنى عمَّّ فِ أيدي . «وَمَندُْوحَةً عَمََّّ فِي أَيْدي
الدنيا والأنانيّين، أولئك الذين يريدون منافعهم الخاصّة ولا يلتفتون إلَ من حولهم أو طلاب 

إلَ أيّ شخص آخر. أرى نفسي فِ غنى عن هذا الباب، فلا حاجة لي به، ومن كان غنيًّا فإنّه لا 

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

ومن  ينظر إلَ ما فِ أيدي هذا وذاك. من كان غنيًّا فإنّه لا يبني علاقاته على مثل هذه المسائل،
كان غنيًّا فإنّه لا يتّخذ هذه المعايير أساسًا فِ علاقاته وتواصله، بل يلاحظ دائمًَّ هذين الجانبين 
فِ علاقته بنفسه وفِ علاقته بخارج نفسه، وفِ معياره مع نفسه يرى نفسه محتاجًا دائمًَّ. علينا أن 

ا بأنفسنا ومسائلنا نبحث عن علاج لأنفسنا فِ كلّ مرّة نشعر فيها بالاستغناء فِ علاقتن
الشخصيّة. وكلّمَّ شعرنا بالافتقار والحاجة، فهنا يبيّن الإمام السجاد عليه السلام موضع الحاجة 

ه إليها بالحاجة.  والجهة التي يُتوجَّ

 لماذا يجب أن نشعر بالفقر الدائم إلى الله؟

ليه وسنواتٍ رضوان الله تعالَ عالمرحوم العلامة الطهراني لقد قضيتُ سنواتٍ فِ خدمة 
أخرى فِ خدمة آخرين من الأكابر والأعاظم، وبالتأكيد رأيتُ من العظمَّء أكثر منكم جميعًا، 
وهذا أمرٌ واضح، وإن كان المقصود هو مجرّد الوجود فِ خدمتهم، وإلّا فمن ناحية الاستفادة 

كن، وقلت لهم فالويل لنا! قبل أيّام قليلة، تحدّثت مع بعض الإخوة الذين قدموا من بعض الأما
ما أقوله لكم الآن وخلاصة القول، يعلم الله أنّني لا أظنُّ أنّي أقول خلاف الواقع، وإن شاء الله 
إن كان فيه خلاف، فهو سيصلحه فِ درجته ومرتبته وهو أنّني، قسمًَّ بالله، بمقدار ما كنتُ أرى 

إنّي الآن على نفس المقدار، محتاجًا إلَ الأخذ بيدي، فالمرحوم العلامة الطهراني نفسي فِ زمن 
ولم ينقص من وضعي وحالي مقدار ذرّة واحدة مقارنة بذلك الوقت، ولو كان غير ذلك لكان 
خطأً! فالإنسان لا يتساهل فِ علاقته مع الله. مهمَّ تساهلنا فِ هذه الدنيا وسعينا لخداع أيّ 

الأمر أن نقول ونفعل  شخص، فإنّنا لا نستطيع خداع أنفسنا! ففي النهاية هناك غدٌ، وليس
ونذهب وينتهي كلّ شيء! بالطبع، قد يتأخّر الأمر أو يتقدّم؛ ففي النهاية، لقد أوجد الله ما يكفي 
من أمراض السرطان، والإيدز، وحوادث السيارات، والأمراض، والجلطات القلبيّة، وخلاصة 

كروبٌ إلَ جسد القول إنّ الأمراض موجودة من شعر الرأس إلَ ظفر القدم. لقد دخل مي
شخص من ظفر قدمه وقتله! لم تعد هناك حاجة حتى للجلطات القلبيّة أو الدماغيّة وأمثالها، 
فمجرّد ميكروب دخل جسده وأصابه بالكزاز وقتله! والموت لا يخبر بمجيئه. فِ هذه الدنيا، 

https://madrasatalwahy.org/


  4 
 

نستطيع خداع  مهمَّ استطعنا خداع الآخرين، وتظاهرنا أمامهم بصورة مغايرة لحقيقتنا، فإنّنا لا
ا فِ باطننا، فِ أنفسنا وديننا وشريعتنا وعلاقتنا مع الله، وفِ الكمَّلات  أنفسنا. فهل نحن حقًّ
المترتّبة على استعداداتنا الوجوديّة، فِ غنىً ولسنا بمحتاجين؟! يعني لو تُركنا هكذا وقيل لنا: 

هذا النحو؟! إذا شعرنا اعملوا ما شئتم، فهل سنقول: حسناً، نحن فِ وضع وحال جيّدين على 
بهذا الشعور، فهذا هو جرس الإنذار! لذا، فالمسألة لا تختلف أبدًا. إنّ الغنى والاستغناء محصورٌ 

ةُ وَلرَسَُولََِ وَللَمُْؤْمَنيََن ﴿بذاته المقدّسة فقط، والغنى الذي يُعطى من قيبَله لأحد هو:  َ العَْزه وَلَِلّه
  1﴾عْلَمُونَ وَلَكَنه المُْنَافقََيَن لََ يَ 

 ما هي العزةّ الحقيقيةّ وكيف نكرمّ أنفسنا؟

العزّة تعني الغنى والترفّع وعدم الخضوع للآخرين؛ الآخرين الذين هم أمثالنا. العزّة 
تعني أنّ روح الإنسان... كمَّ قال أمير المؤمنين عليه السلام مخاطبًا الإمام الحسن عليه السلام: 

مْ نَ » ! وَأَكْري نْ يَا بُنيََّ ؛ فَإينَّكَ لَنْ تَعْتَاضَ بيمََّ تَبْذُلُ مي غَائيبي فْسَكَ عَنْ كُلِّ دَنييَّةٍ وَإينْ سَاقَتْكَ إيلََ الرَّ
وَضًا كَ عي مْ نفسَكَ وأعززْها وارفعها عن كلّ أمرٍ حقيٍر موهومٍ ودنيء، ولا  ،«نَفْسي يا بنيّ، أَكْري

تعني « الرغائب»لدنيئة إلَ منافع. تلتفت إليه، حتى وإن أوصلتك هذه المسائل الحقيرة وا
ا، وهي جمع  ا والمنافع العالية جدًّ بمعنى الشيء الثمين والنفيس. « رغيبة»المطالب الكبيرة جدًّ

حتى لو أوصلتك إلَ أمورٍ عالية، ومناصب، ودرجات، ورئاسة جمهوريّة، وحكومة، ووزارة، 
والاستمتاع، والنكاح، والزيجات، فلا وتجارة، وأموال الدنيا، وذخائرها، والجمَّل، والانتفاع، 

 تُُينْ نفسك! لأنّك لا تستطيع أن تجعل ما تحصل عليه عوضًا عمَّّ فقدته، ولا يمكن أن يحلّ محلّه. 
ةَ ﴿فعزّة النفس هذه وترفّع الطبع قد جعلهمَّ الله فيك، ولم تأتي بهمَّ من عند نفسك.  إنَه العَْزه

 َ ل كلّ واحد مناّ عزيزًا بواسطة نزول هذه الصفة العزيزة فِ وجودنا. العزّة للّه، والله قد جع 2﴾لَِلّه
كلّنا الآن أعزّاء لأنّ الله قد وضع فينا صفة العزّة هذه، ولأنّنا عباده، فالله لا يريد لعبده أن يخضع 

                                                           
 .۸( الآية ٦3سورة المنافقون )  1
 .٦٥( الآية ۱۰سورة يونس )  2

https://madrasatalwahy.org/


  ٥ 
 

لمولَ آخر. تخيّلوا لو أنّ مولًَ شعر بأنّ عبده أو خادمه فِ منزله قد استدان من مكان آخر، ألا 
ضب؟ ألا يذهب ماء وجهه؟! نعم، من الواضح أنّّا فضيحة. كيف يكون الحال لو شعر يغ

المولَ أنّ عبده أخذ طعامًا من منزل آخر وتناول غداءه هناك، أو اقترض مالًا من مكان ما؟! 
ا. أمّا نحن، فإنّنا ندوس هذه العزّة الإلهيّة بأقدامنا مجاّنًا، ونسحقها،  هذه فضيحة كبيرة جدًّ

لكلّ أمرٍ ونّي. ما « نعم»ي رؤوسنا أمام كلّ أحدٍ مهمَّ كان، ونتملّق فِ كلّ مكان، ونقول ونحن
؟! «نعم»ما معنى «! لا»، فمَّذا سيحدث؟! ليقل اثنان أو ثلاثة «لا»؟! قل مرّة واحدة «نعم»معنى 

﴿ َ زّة لم تحصل عليها ، لقد وضع الله هذه العزّة فِ عبده وقال: يا عبدي! هذه الع﴾إنَه العْزَهةَ لَِلّه
بمفردك أو مجاّنًا! إنّ عزّتي أنا هي الموجودة فيك، فلمَّذا تنفقها هنا وهناك بالمجّان؟! لمَّذا 
تبدّدها بسبب هذا الإنفاق، ذلك الرأسمَّل وتلك الحقيقة البكر التي لم تُُسّ، والتي يمكنك 

قول الإمام علي عليه بواسطتها أن تصل إلّي؟! لمَّذا تأكل من رأس مالك وقد ثقبت كيسك؟ ي
يا بنيّ، لا يمكنك أن تأخذ عوضًا، ولا يمكنك أن تأتي بشيء « فَإينَّكَ لَنْ تَعْتَاضَ بمَّ...» السلام:

وَضًا»مكان  كَ عي نْ نَفْسي على كلّ مناّ أن يجعل هذا المبدأ أساسًا فِ حياته، وأن يكون . «مَا تَبْذُلُ مي
يا عزيزي، الأمر هكذا فإن شئت »ر العزّة! مثلًا، نقول: عزيزًا عند الناس، لا ذليلًا، وأن يُظه

 « فاقبل وإن لم تشأ فوداعًا لك!
 : سيّدنا، إن قلت هذا الكلام، سينزعج فلان منك. قيل لي

 ـ هذا شأنه إن تأثّر! 
 ـ سيّدنا، إذا فعلت هذا الأمر فهو أفضل لأنّ هناك اعتبارات! 

 ـ أيّ اعتبار؟! 
 ـ اختصر كلامك قليلًا، لا تقل هذا، ودع بعض الوقت يمرّ! 

: ما الذي علّي أن لا أقوله؟! عندما أشعر بالانحراف، ألا أتكلّم؟! لم يكن هذا نّج قلت
 المرحوم الوالد، والآن يُفعل خلافه، فلمَّذا لا أتكلّم؟! 

 : يا سيّد، دع مكانتك تستقرّ قليلًا! يقولون

https://madrasatalwahy.org/


  ٦ 
 

أبدًا، فمَّ معنى المكانة؟! ما معنى هذا الكلام؟! أنظر وأرى  ـ لا أريد هذه المكانة
 الانحراف يحدث، ثمّ أقف وأنظر حتى تستقرّ المكانة؟!

 قصّة رفض أمير المؤمنين عليه السلام لمهادنة معاوية

قال المغيرة بن شعبة لأمير المؤمنين عليه السلام: يا علي، لا شأن لك بمعاوية، واصبر 
لْه عن الخلافة! فقال عليه السلام: حتى إذا استقرّت أ لُهُ يَوْمًا»ركان خلافتك، اعْزي مَّ ؛ لا «لَا أَتَحَ

أستطيع أن أرى معاوية فِ الحكم ولو ليومٍ واحد. لأيّ شيء أريد الخلافة؟ هل علّي عليه السلام 
من أهل التحزّب والمساومات؟! هل علّي من أهل ألاعيب السياسة التي نراها؟! ليس هناك 

هذا الكلام. أنا أفعل هذا الفعل، فإن نجحت فقد نجحت، وإن لم أنجح فلم أنجح، لا علاقة من 
لي بذلك. يقول أمير المؤمنين عليه السلام: انطلقوا إلَ معركة صفّين، يجب أن نعزل معاوية. 
فإن عزلناه فبها، وإن لم نعزله فلا مشكلة! نحن لسنا مسؤولين أبدًا عن نتيجة العمل، بل نحن 

سؤولون عن عملنا وفعلنا وحالنا! علينا أن نقوم بهذا الآن، فإن وصل إلَ نتيجة فقد وصل، م
وإن لم يصل فلا علاقة لنا به؛ لأنّ الله لا يريد له أن يصل! ألم يدعُ النبيّ صلّى الله عليه وآله وسلّم 

خمسة أشخاص، الناس لثلاثة وعشرين عامًا؟! فهل وصلت دعوته إلَ نتيجة؟! باستثناء أربعة أو 
مشى الجميع وراء أبي بكر وأجلسوه على منبر النبيّ، فجلس هو على المنبر مكان النبيّ! فِ 

؟! أيّ شقّ قمرٍ أو ردّ شمسٍ فعل لك؟! « نعم»النهاية. فمَّذا رأيت من هذا الرجل حتى تقول له: 
نبر هذا هل أنطق لك شجرة أو حصاة؟! هل أوضح لك مسألة علميّة؟! لمَّذا أجلست على الم

 الذي لم يكن يدري أليديه خمسة أصابع أم ستة؟!
أقول أحيانًا إن هؤلاء الذين يلعبون كرة القدم ويركلون الكرة هنا وهناك، يا لهم من أناس 
أغبياء. أليس من الجنون أن يركض رجل بطول مترين خلف كرة بهذا الحجم الضئيل؟! 

لس المرء ساعتين ينتظر أن تذهب هذه والأحمق منه هو ذلك الذي يشاهد! فهل يُعقل أن يج
 الكرة إلَ هناك أو تأتي تلك الكرة من هنا؟! هل خلقنا الله لهذا الغرض؟!

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

كان الأجدر بالمرء، بدلًا من هذا العمل، أن يحمل كتابًا فِ هاتين الساعتين ويقرأ رواية 
صفحتين من القرآن  للإمام الصادق عليه السلام أو صفحتين من التاريخ ليأخذ العبرة، أو يقرأ

 أو صفحتين من كلام الأعاظم.
طبعًا، يجب أن نكون مرفقين ببعضنا، لا مشكلة فِ ذلك! على أية حال، لا بد من البدء ولو 

 بالقليل من مكان ما.

 ما هو الميزان الدقيق بين الحاجة إلى الله والعزةّ أمام الخلق؟

اجًا، ولا ينبغي أن يفقد حالة الاحتياج. أمّا على الإنسان أن يكون محتاجًا فِ نفسه، دائمًَّ محت
أمام الناس، فلا ينبغي أن يشعر بالحاجة! بالطبع، فِ مقام العلم والتربية وأمثال ذلك، الأمر 
مختلف؛ لأنّ هذا فِ النهاية يقع فِ سياق تلك الحاجة نفسها. ولكن فِ المسائل العاديّة والدنيويّة 

كلّ صراحة ووضوح أن يُبدي ويُظهر عزّة نفسه وترفّعه وفِ العلاقات، يجب على الإنسان ب
للآخرين. ذهبتُ مرّة إلَ مكان ما، وكان هناك موقف معيّن وعمل ما، وكان من المقرّر أن أحمل 
رسالة من طرف المرحوم الوالد رضوان الله تعالَ عليه إلَ شخص ما، كان معي رسالة، 

إلَ يد فلان. قالوا: أعطنا الرسالة لنرى ما  وعندما دخلت، قلت: يجب أن أسلّم هذه الرسالة
هي. قلت: لا! لا ينبغي لكم أن تروا الرسالة، ويجب أن تصل إلَ يد فلان فقط، أرسلها فلان 
ويجب أن تصل إلَ يد فلان. فقالوا: حسناً. ولكن عندما أخذوا الرسالة وأردنا أن نذهب إلَ 

ذهبتُ وجلستُ وتحدّثت، وكان هناك الكثير ذلك العالم، رأيت أنّّم قد فتحوا ظرف الرسالة! 
من الناس، وكانوا يجلسون هناك فِ حالة من التواضع الشديد! أوّل كلمة قلتها له كانت: لقد 
أحضرت الرسالة وهؤلاء الأشخاص فتحوها، فِ حين أنّي كنت قد قلت إنّه لا ينبغي فتحها 

الكلام حتى أصيب الجميع بالدهشة وهم قبلوا بذلك! فلمَّذا الأمر هكذا؟! وما إن قلتُ هذا 
 والحيرة! ثمّ بدأ ذلك العالم يجيب قائلًا: هذا لمراعاة بعض المسائل. 

 : لو كان لمراعاة بعض المسائل لقالوا لي، ولم أكن لأعطيهم إيّاها. فقلت
 بعد كلّ هذا الوقت، ظهر من يتكلّم بهذه الطريقة؟! « عجبًا!»: فقال

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

: لمَّذا فتحوها بعد أن وعدوني بعدم فتحها؟! فليقولوا إنّّم وأنا أيضًا قلت بكلّ صراحة
سيفتحونّا مراعاة لبعض المسائل، حينها أعرف ماذا علّي أن أفعل، إمّا أن أعطيهم الرسالة أو 

 لا أعطيهم إياها، فقد كان من المقرّر أن تكون وحدك من يقرأ الرسالة! 
لجميع سواسية ولا فرق بينهم. فكلّنا على الإنسان أن يكون عزيزًا أمام الناس؛ لأنّ ا

. قد يكون هناك احترام فِ  متشابهون ولا اختلاف بيننا، والمسألة لا علاقة لها بعالمي وغير عالمي
وقت ما، ولكن فِ وقت آخر يكون أمر آخر غير الاحترام، ويختلف الأمر، والقضيّة واضحة؛ 

أقرأ فِ أحوال بعضهم. فِ ذلك الوقت،  مثل هؤلاء الرؤساء الذين كانوا فِ زمان الشاه، وكنت
كانت تعجبني هذه الأمور وكنت أقرأها. القصص والحكايات عن هؤلاء الذين كانوا يتحدّثون 
أمام الناس بكلّ جرأة وقوّة وهيبة، وكانت أوسمتهم تتدلَّ من هنا وهناك، وقبّعة كلّ منهم 

سنقتل، البلد كذا، وجلالة بحجم الطشت، وبهذا المظهر كانوا يقولون: سنضرب، سنسجن، 
الملك كذا، وأمثال هذا الكلام. ثمّ ألم يكونوا يقتلون هؤلاء الناس قتلًا جماعيًّا؟! كانوا يأتون 
بالدبّابات ويهجمون على الناس المساكين الذين لم يكن فِ جيوبهم حتى سكّين! لم تكونوا 

كانوا على درجة من  تسمحون لهم حتى بحمل سكّين! هؤلاء أنفسهم، فِ بعض المراسم،
الحقارة والذلّ والتفاهة وانعدام الشخصيّة، بحيث كان الأطفال الصغار والكبار يركبون على 
ظهورهم وهم يتحرّكون كالأغنام، ويفتخرون بأنّ ابن جلالة الملك قد ركب علينا ونحن قد 

هذا نفسه يقف أمام الناس  سيّرناه كالحمَّر! كان هذا فخرهم! كانوا أفرادًا تافهين إلَ هذا الحدّ، ثمّ 
هكذا ويقول: سنضرب وسنقتل! إن كنت صادقًا، فتعال وافعل هذا أمام الناس، وافعل ذاك 
أمام الشاه، واصفعه بكلمتين! هناك تقول: أمرك سيّدي، ولكن عندما تصل إلَ العجوز 

ما تسبّب ذلك المسكينة، توجّه نحوها البندقيّة! ألا تظهر قوّتك إلا على هذه المسكينة؟! فعند
الضابط المعروف فِ أحداث السابع عشر من شهريور، وبعد أن قتل آلاف الأبرياء، ذهب إلَ 
الشاه وقال: لييَسْلَمْ عُمْرُ جلالة الملك المبارك، لن يحدث شيء لمدّة ثلاث وعشرين سنة قادمة! 

اد شخصيّة تجاه عجبًا! هذه القضيّة نفسها أدّت إلَ الثورة. هل هذا هو معنى أن يكون للأفر
القضايا والمواضيع؟! لا! يجب أن يكون المؤمن عزيزًا فِ كلّ مكان، وأن يكون ذلك 

https://madrasatalwahy.org/


  9 
 

الإحساس بالحاجة فِ داخله، ولا ينبغي أبدًا أن يخلو داخله من هذه المسألة. وإذا رأيتم فِ وقت 
 ما أنّ مسألة الحاجة تلك لا تتجلّى وتظهر كثيًرا، فيجب أن تفكّروا فِ ذلك!

 ين بين البكاء والابتهاج: كيف نفهمهما فهماً صحيحاً؟الد

؛ «وَأَنَّ فِي اللَّهْفي إيلََ جُوديكَ »تقدّم فِ الجلسة المَّضية أنّ الإمام السجّاد عليه السلام قال: 
فِ التلهّف والتضّرع إلَ جودك وكرمك. لمَّذا استخدم الإمام هنا لفظ التلهّف والتضّرع؟! لمَّذا 

والإقبال والتوجّه إلَ جودك؟! التلهّف، والتضّرع، وحالة الرقّة والبكاء،  لم يقل: فِ الرجوع
والابتهال، كلّها تُسمّى بـ اللهف. واللهوف تعني الآهات والابتهالات. فهل على الإنسان أن 
يكون فِ محضر الله متلهّفًا دائمًَّ؟! ألا يمكن للإنسان أن يضحك؟! فلنفترض أنّ حال الإنسان 

بتهال، بل كان فرحًا وضاحكًا وحالته عاديّة، فمَّ الإشكال فِ ذلك؟! لمَّذا كان لم يكن حال ا
الإمام السجاد عليه السلام على هذه الحالة، وكان دائمًَّ فِ هذا الحال؟ ولمَّذا كان الأئمّة عليهم 

 السلام فِ مقام الدعاء حالتهم حالة ابتهال؟! ما هو السّر فِ هذه المسألة؟! 
يتصوّر البعض أنّ الدين والتوسّل والحركة نحو الله والتوجّه إليه يجب أن تكون مصحوبة 
بالبكاء حتمًَّ، ويعتبرون الدين مقترنًا وممزوجًا ومقرونًا بالبكاء والابتهال والتلهّف وأمثال ذلك؛ 

ويقيمون  لدرجة أنّ الأجانب يقولون إنّ التشيّع هو دين البكاء، وهؤلاء يبكون دائمًَّ وينوحون
العزاء، وبالطبع يجب أن يكون فِ مجالسهم ذكر للمصيبة حتمًَّ! فمثلًا، إن كان هناك مجلس توسّل 
بسيّد الشهداء عليه السلام ولم يكن فِ هذا المجلس رثاء، يقولون إنّ هذا المجلس لا فائدة 

صوّرهم عن منه، وهكذا أيّ مجلس تُقيمه الجمَّعات والفرق والفئات والأفراد المختلفون. فت
 الارتباط بالولاية والارتباط بالله هو البكاء والنحيب والتضّرع وأمثال ذلك. 

منذ وقت طويل، ذهبنا إلَ مجلس؛ لأنّ شخصًا قدم من مكان ما، وقال لنا أحدهم: 
بالطبع، لم أكن أرغب كثيًرا بذلك. ولكن لأنّه أصّر وهناك «. سيّدنا، دعنا نذهب لزيارة فلان»

ؤلاء الأفراد! ذهبنا بعد الظهر إلَ ذلك المجلس، ودعونا نغضّ الطرف عمَّّ دار من الكثير من ه
أحاديث وما جرى من قضايا. كان هناك شخصان جالسان، وفجأة قال أحدهما: لكي لا يكون 

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

مجلسنا لغوًا ولهوًا، فلنتوسّل بحضرة بقيّة الله عجّل الله تعالَ فرجه أيضًا! فبدأ أحدهما بالرثاء، 
د يقرأ السطر الثاني حتى ارتفع صوت صياح ذلك الرجل وصراخه إلَ السمَّء: يا ويلاه، وما كا

يا حسرتاه! التصوّر هو هذا، وأنّه علينا أينمَّ كناّ أن نبكي ونلطم على رؤوسنا وننوح. وإن كان 
هناك مجلس، ولنفترض أنّه قُرئت فيه بعض الأشعار، وكانت هذه الأشعار مبهجة وباعثة على 

وبالطبع ليست من هذه الأفراح والبهجات المَّديّة والشهوانيّة والنفسانيّة! بل أشعار  الفرح،
توحيديّة، أو أشعار عن الأئمّة عليهم السلام أو العظمَّء، وليست الحالة حالة بكاء؛ بل حالة 
بهجة وسرور وفرح نورانّي وفرح رحمانّي، لا فرح حيوانّي، فإنّّم لا يقبلون مثل هذه المجالس! 

على سلسلة العرفان هو هذا الأمر؛ « الولائيّين»من الإشكالات التي يثيرها هذا النوع من 
فِ حين أنّّا موجودة، لا أنّّا غير موجودة، ولكن ليس « هؤلاء ليس فِ مجالسهم رثاء!»يقولون: 

؟! المجلس دائمًَّ مجلس عزاء. إنّّم يكذبون، وهذا الكلام تُمة! فهل يجب عليكم أن تبكوا دائمًَّ 
هل تبكون عندما تذهبون إلَ منازلكم؟! فِ منازلكم تتحدّثون وتضحكون. أنتم أيّها الولائيّون، 
ا، فابكوا دائمًَّ، لمَّذا تبكون فِ المجلس فقط؟! اذهبوا إلَ بيوتكم وابكوا،  إن كنتم ولائيّين حقًّ

ولم يكن فيه بكاء، وعندما تريدون النوم ليلًا فابكوا أيضًا! تصوّرهم هو أنّه إذا انقضى مجلس 
فليس بمجلس، وذلك المجلس ليس مجلسًا يدعو إلَ الله وإلَ طريق الله، بل يجب أن يكون 
هناك توسّل وأن يكون المجلس على هذا النحو! فِ حين أنّ الله تعالَ قد أودع فينا صفات 

ت، مختلفة من الجانب الكلّي لصفاته، ومسألة الابتهال والرقّة والعطف هي إحدى الصفا
ومسألة البشاشة والبهجة والنور هي أيضًا إحدى الصفات. فليس الأمر أنّ واحدة فقط منها 
موجودة. لقد أودع فينا القهر والغضب والرقّة والعطف، ومن ناحية أخرى أودع فينا المسائل 
المخالفة. ومن حيث المجموع، الإنسان هو مجموعة من تجلّيات الأسمَّء والصفات الإلهيّة 

 ة، وكلّ واحدة منها مفيدة لتكامل الإنسان.الكلّيّ 

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

 قصّة النبيّ يحيى والنبيّ عيسى عليهما السلام: أيهّما أفضل الباكي أم الضاحك؟

كان يحيى بن زكريا يَبكى ولا يَضحك و كان »قال رسول الله صلّى الله عليه وآله وسلّم: 
ن أفضلَ مي  عليه السّلام عيسیيَضحك و يَبكى و كان الذى يَصنع  عليه السّلام عيسی بن مريم

. كانت مسألة الخوف والبكاء والعطف والرقّة غالبة على 1«عليه السّلام الذى كان يَصنع يحيى
النبيّ يحيى على نبيّنا وآله وعليه السلام، فكان غالبًا ما يبكي. وفِ الرواية أنّه عندما كان النبيّ 

انظروا هل يحيى فِ »تحدّث للناس، كان يقول: زكريّا على نبيّنا وآله وعليه السلام يريد أن ي
لأنّه عندما كان يبدأ فِ الحديث والنصح، كانت حالة البكاء والحزن تغلب !« المجلس أم لا 

على النبيّ يحيى لدرجة أنّه كان يُغشى عليه ويفقد وعيه. فكان النبيّ زكريّا عليه السلام يسأل، 
ول كانوا يغيّرون حديثهم ويغيّرون الموضوع. فإن كان فِ المجلس لا يتكلّم، وخلاصة الق

ولكن النبيّ عيسی على نبيّنا وآله وعليه السلام كان يبكي ويضحك، ويقول النبيّ صلّى الله عليه 
وآله وسلّم إنّ مقام النبيّ عيسی أعلى؛ لأنّ كلا الجانبين يظهران ويتجلّيان فيه، وهذا أفضل. 

هما صفتان من صفات الله الوجوديّة وتجلٍّ لتلك الضحك والبكاء كلاهما بيد الله، وكلا
 الصفات، وهذه الصفات لا ينبغي أن تبقى عاطلة وباطلة!

 شعر مولانا جلال الدين الرومي في تجلّي صفات الله

 ما أجمل ما يقوله مولانا:
 گر به جهل آييم آن زندان اوست *** ور به علم آييم آن ايوان اوست

 م *** ور به بيدارى بدستان وييمور به خواب آييم مستان ويي
 ور بگرييم ابر پر زرق وييم *** ور بخنديم آن زمان برق وييم

 وربه خشم و جنگ عكس قهر اوست *** ور به صلح و عذر عكس مهر اوست
 هيچپيچ *** چون الف او چه دارد هيچايم اندر جهان پيچما كى

 شدىمفرد مىشدى *** اندر اين ره مرد چون الف گر خود مجرّد مى
                                                           

 ، باب الدعا به و الضحك.٥2۷، ص 4ج ، لكافِا 1

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

 يقول:  
 إن علمنا فنحن فِ قصره، وإن جهلنا فنحن فِ سجنه

 وإن نمنا فنحن سكاراه، وإن استيقظنا فنحن فِ قبضته
 وإن بكينا فنحن سحابه المَّطر، وإن ضحكنا فنحن برقه اللامع

 وإن غضبنا وحاربنا فتلك صورة غضبه، وإذا صالحنا واعتذرنا فتلك صورة محبّته
 العالم المتشابك؟! كالألف، فمَّذا يملك هو؟ لا شيء على الإطلاق.  من نحن فِ هذا

 كالألف، لو تجرّدت بنفسك، لأصبحت فِ هذا الطريق رجلًا متفرّدًا.
يقول إنّنا إذا كناّ فِ حالة جهل، فإنّ ذلك الجانب الضيّق من ناحية الواردات النورانيّة 
والعلميّة هو تجلّي صفة الربّ بمعنى التضييق والأخذ بالشدّة على الشخص. وكوننا نائمين أو 

بكَْ ﴿مستيقظين أو ضاحكين هو بإرادته. أليس لدينا فِ القرآن: 
َ
ضْحَكَ وَأ

َ
نههُ هُوَ أ

َ
الله »؛ 1﴾ىوَأ

حْيَا ﴿، «يُضحك ويُبكي
َ
مَاتَ وَأ

َ
نههُ هُوَ أ

َ
نثَْ  *وَأ

ُ
كَرَ وَالْْ وجَْيْنَ الذه نههُ خَلَقَ الزه

َ
. بالطبع، قرأت 2﴾وَأ

لقد اكتشفنا دواءً وطريقة لاختيار جنس المولود، ذكرًا كان أم أنثى، بيد »فِ مقال أنّّم يقولون: 
نثَْ ﴿فِ آية الإنسان نفسه، فكيف يقول القرآن 

ُ
كَرَ وَالْْ وجَْيْنَ الذه إنّه بيد الله؟! هذه  ﴾خَلَقَ الزه

المسألة بيدنا! فمثلًا، يأكل الشخص هذا الطعام فيلد ذكرًا، وبالطبع ينجح الأمر فِ أغلب 
الأوقات. ليس مقصودنا أنّ هذا خطأ، ونحن لا نردّ هذا الأمر، ولكن يا أيّها الجاهل! هذا الشيء 

ه الآن، من أين أتى بتأثيره؟! هذه الأفعال والانفعالات التي تحدث بلا اختيار فِ الذي تأكل
جهازك الهضميّ، من أين أتت؟! هل فكّرت فِ هذا أيضًا؟! إن كنت صادقًا، فاصنع أنت هذه 
الخواص! كلّ ما تلمسه قد وضعه الله مسبقًا. إن كنت صادقًا، فقدّم شيئًا خارج دائرة حكومة 

لفكرة التي تبذلها، من أين أتت؟ ألا تقول إنّك إذا قمت بهذا العمل بالإضافة إلَ الربّ! تلك ا
هذه المعادلة فسيحدث كذا وكذا؟! من الذي رتّب هذا الخطّ؟ من الذي وضع هذا العلم فِ 

 وجودك؟!

                                                           
 .43( الآية ٥3سورة النجم )  1
 .4٥-44( الآيات ٥3سورة النجم )  2

https://madrasatalwahy.org/


  13 
 

 قصّة العلامة الطهراني مع أحد المنكرين للتوحيد الأفعالي

عليه: كناّ فِ طهران فِ زمن الشاه فِ مجلس يعجّ  رضوان الله تعالَالمرحوم العلامة قال 
بالعلمَّء وأئمّة الجمَّعات، فدار حديث حول الأبحاث التوحيديّة، وكان أحد الأقارب هناك 
يثبت المطالب التوحيديّة، وكان أحدهم يعارض بشدّة ويقول: سيّدنا، هذا جبر، هذا خلاف 

وقال: خلاصة القول، تفضّلوا لمرحوم العلامة االواقع! فتراجع هذا المسكين قليلاً والتفت إلَ 
الحديث وقال: الأمر هكذا. فجأة قال المرحوم العلامة بمدّ يد العون والمساعدة. ثمّ واصل 

ذلك الشخص: ماذا تقول؟! هل هذا الطفل الذي يخرج من رحم أمّه أمام أعيننا، الله هو الذي 
د، الله هو الذي أخرجه، آية القرآن تقول: أخرجه أيضًا؟! فقال المرحوم العلامة: نعم يا سيّ 

هَاتكَُمْ لََ تَعْلمَُونَ شَيئًْا﴿ مه
ُ
خْرجََكُمْ مَنْ بُطُونَ أ

َ
ُ أ ؛ الله أخرجكم من بطون أمّهاتكم 1﴾وَالِلّه

وأنتم فِ جهل مطبق. فتعجّب ذلك الشخص، لأنّه قال بالضبط ما توجد بشأنه آية فِ القرآن. 
لها آية فِ القرآن، لكنهّ قال هذا الأمر! من الذي يخرج الطفل؟ والآن، هناك ألف مثال ليس 

يقولون: قوّة الطبيعة والجهاز الهضميّ ونظام أعضاء الجسم هي التي تخرجه! يا سيّدي، ما هذا 
 الكلام؟!

 آداب الزيارة: كيف نزور الأئمةّ دون إزعاج الآخرين؟

ن، فالناس يذهبون إلَ أيّ مكان للأسف، يُرى الآن أنّ هذه الثقافة منتشرة فِ كلّ مكا
ويقرأون الزيارة ويبكون! كناّ قد ذهبنا إلَ مقبرة البقيع وكناّ نزور ونقرأ زيارة أئمّة البقيع عليهم 
السلام، وكانوا خلفنا يصرخون بصوت عالٍ لدرجة أنّني أخطأت فِ قراءة عبارات الدعاء عدّة 

يا عزيزي، اذهب إلَ »! وعند الخروج قلت: مرّات وكنت أنتقل من السطر العلويّ إلَ السفليّ 
فندقك واصرخ هناك بقدر ما تشاء حتى يصل صوتك إلَ الثريّا. هذا المكان للجميع، مكان 
للزيارة، وليس مكانًا للبكاء. فِ النهاية، ما معنى هذا الكلام؟! الناس يريدون أن يقرأوا الدعاء 

هذا الصراخ، يقولون كلّ ما يخرج من هنا، ويزوروا، ويعيشوا حالة روحانيّة. وفِ وسط 
                                                           

 .۷۸( الآية ٦۱سورة النحل )  1

https://madrasatalwahy.org/


  14 
 

أفواههم، وأمورًا متناقضة أيضًا. نجلس فِ حرم الإمام الحسين عليه السلام ونزور، فيبدأون 
بقراءة العزاء، وما إن ينتهي أحدهم حتى يبدأ آخر، وعندما ينتهي هو، يبدأ ثالث! وكأنّ لديهم 

يجب أن يكون الحرم مكانًا للخلوة والأنس  نذرًا. يا سيّدي، الحرم ليس مكانًا للعزاء والبكاء،
والتوجّه! فاقرأ الزيارة وصلّ واجلس وتوجّه واقرأ القرآن! ابكي فِ بيتك، لا مشكلة فِ ذلك 
ولا أحد يعترض، ولو بكيت من الليل حتى الصباح فلا اعتراض لدينا. ابكي بدل النوم 

سان أن يُظهر من نفسه ما يزعج حال والاستيقاظ والاستحمَّم، لا اعتراض لدينا. لا ينبغي للإن
الآخرين. إن كان هناك إنسان ليس حاله حال بكاء، فلا يمكن إجباره على البكاء، ليس لديه 
حال البكاء. هل يجب أن يأتي التوجّه مع البكاء حتمًَّ؟! لا! الإنسان يتوجّه بدون بكاء أيضًا. ثمّ 

ل الناس ويتسبّبون فِ إزعاجهم، فِ بالصراخ والعويل والشعر وكلّ كلام آخر، يفسدون حا
 حين أنّ كلّ مكان له حسابه الخاصّ به.

 متى نبكي ومتى نفرح؟ لكلّ مقام مقال!

فِ مجلس العيد لا ينبغي قراءة العزاء بل يجب على الإنسان، بمقتضى العيد، أن يقرأ أشعارًا 
ناسبة ذلك المجلس، تجلب الفرح والبهجة والسرور. فِ مجالس العزاء، يجب على الإنسان، بم

أن يكون فِ حالة ابتهال وبكاء. الإمام صاحب الزمان عليه السلام يقول أيضًا عن جدّه: 
مُوعي دَمًا» ولكن هل يبكي الإمام صاحب الزمان على جدّه أربعًا   1.«لَأبَْكييَنَّ عَلَيْكَ بَدَلَ الدُّ

الزمان عليه السلام وعشرين ساعة فِ اليوم ولا تظهر الضحكة على شفتي الإمام صاحب 
أبدًا؟! ألا يتحدّث مع الناس، وهل تكون علاقته بهم مقتصرة على البكاء؟! ليس الأمر كذلك، 
ففي يوم العيد له حال، وفِ الأوقات الأخرى له حال آخر. فِ إحدى المرّات، أردت أن أتحدّث 

د، فِ يوم الثالث عشر رضوان الله تعالَ عليه فِ مشهالمرحوم العلامة الطهراني فِ مجلس بمنزل 
من رجب أو فِ عيد آخر، وكان لباسي، القباء والعباءة، داكن اللون. فقال لي: غيّر لباسك فورًا 
والبس لباسًا فاتًحا وتعالَ، هذا اللباس ليوم العزاء لا ليوم العيد. يعني إلَ هذا الحدّ كان هؤلاء 

                                                           
 .49٦، ص ۱. المزار الكبير، ج ۱22، ص ۱، ج مصباح الزائر  1

https://madrasatalwahy.org/


  1٥ 
 

ا لليوم، وأن يليق بمجلس العيد العظمَّء حريصين حتى فِ لون اللباس على أن يكون مناسبً 
ويتناسب معه. وفِ يوم العزاء أيضًا، كانوا يبذلون قصارى جهدهم. فِ مدرسة العرفان، يجب 
أن يوضع كلّ شيء فِ مكانه، كلّ شيء يجب أن يوضع فِ موقعه ووضعه، وبشكل كلّي يجب أن 

 يكون الإنسان على هذه الحال.

 كيف تطلب حاجتك من الله: بلسان الحال أم بلسان الاستحقاق؟

تلهّف وابتهل »ولكن هناك أمرٌ هنا أيضًا، وهو أنّ الإمام السجاد عليه السلام لا يقول: 
حين أريد أن آتي إليك، فالنقطة هنا! عندما تريد أن  «وَأَنَّ فِي اللَّهْفي إيلََ جُوديكَ »بل يقول: « دائمًَّ!

 وهو حال الطلب، بأيّ حال يجب أن تذهب إلَ الله؟! هل يجب أن تبرز صدرك تذهب إلَ الله
هل تريد أن تأخذ »؟! يقول الله: «يا إلهي، أريد أن آتي وآخذ منك»وترفع عنقك وتقول: 

بهذه الطريقة لا يعطي الله أحدًا شيئًا، فكلّ شيء له قانون. إذا طرق فقير باب منزلك « هكذا؟!
لكمة وقال: يا سيّد، أعطني مئة تومان، فإنّك ستضربه ضربة على رأسه  وأمسك بياقتك وضربك

وتقول: اذهب فِ سبيلك، لا يأتون لطلب المساعدة هكذا! يجب أن تقول مثلًا: ليس لديّ شيء 
وأنا مسكين، ذهبت إلَ الطبيب ولكن ليس لديّ مال لأشتري دوائي، ساعدني! الله لا يحبّ من 

يحبّ من يأتيه بلسان المحتاج! لا تذهبوا أبدًا إلَ الله بلسان الدائنين!  يأتيه بلسان الدائن! الله
الإنسان المحتاج يشعر بالخضوع فِ نفسه. فِ السابق، عندما كناّ نجد شخصًا فاضلًا يصلح 
لتدريسنا، وكناّ نريد أن نذهب إليه لنتعلّم الدرس، عندما كناّ نذهب إليه لم نكن نقول: تعال 

ناّ نقول: السلام عليكم، كيف حالكم؟ هل تتلطّفون؟ هل تسمحون؟ ماذا وأعطنا الدرس! ك
نفعل؟ خلاصة القول، كنّا نستثير فيه الرحمة والعطف، وكانوا يلقون علينا درسًا. أمّا لو كناّ 
نقول: تعال وأعطنا الدرس لنرى، لقال هو أيضًا: ماذا حدث؟! هل لك دين علّي؟! لا أريد أن 

 أدرّس!

https://madrasatalwahy.org/


  1٦ 
 

 لذي طلب خاتم العلامة الطهراني بجرأةقصّة الرجل ا

رضوان الله تعالَ عليه لا أدري المرحوم العلامة كناّ فِ إحدى المرّات جالسين فِ محضر 
ما الذي حدث لمسكين ما، خلاصة القول، بطريقة ما، نّض فجأة وجاء من جانب الغرفة 

ذي فِ يدك، أعطني إيّاه! وجلس على ركبتيه أمامه والتفت إليه وقال: يا سيّد، هذا الخاتم ال
فخلعه هو من إصبعه وأعطاه إيّاه، فأخذه ولبسه فِ يده وذهب وجلس فِ مكانه! قلت فِ نفسي: 
ما الذي حدث؟! ما هذا الكلام الذي قاله هذا المسكين؟! وعندما انتهى المجلس، التفت إلّي 

لا ينبغي أن يكون حال وقال فِ جملة واحدة: هذا النهج وهذا النوع من التعامل ليس صحيحًا. 
الإنسان حال شخص دائن، كأنّه أعطى الله شيئًا والآن يريد أن يستردّه. يا سيّدي، صرخة 
الحاجة تنطلق من كلّ خليّة وذرّة فِ وجودنا! ما الذي فِ تصوّرنا؟! ما الذي فِ فكرنا؟! لو علمنا 

ا، من ناحية وجودها وبقائها كيف أنّ هذه الخلايا فِ أيدينا وأرجلنا ورؤوسنا ومعدتنا وأبدانن
واستمرار حياتُا، تُدّ يد الحاجة والعجز نحو الله ـ وهذا الذي أقوله لكم قد شوهد، وشاهده 
 ـحينها سنخجل من أنفسنا، فبينمَّ أبداننا وخلايانا وكلّ شعرة فِ أجسادنا تُظهر العجز  الكثيرون 

لاستمرار الحياة، نقف نحن أمام الله هكذا أمام قدرة الله الذي لا يزول، وتستمدّ منه العون 
بحال التوقّع! فمثلًا، نقول فِ أنفسنا: نصلّي ركعتين ونطلب بيتًا فِ الجنةّ، نصلّي ثلاث ركعات 
ونطلب بيتًا بمساحة أربعمَّئة متر، وفِ الركعة الرابعة تُضاف مائة متر! نحن نفعل هذا العمل، 

عبوديّة! يجب أن نتعلّم طريق العبوديّة من ونحن نفعل ذاك! لا يا عزيزي ليس هذا طريق ال
الإمام السجّاد عليه السلام ونرى ماذا يقول. يقول عليه السلام: إلهي، هل أنا أصلًا إنسان يحقّ 
له أن يطلب منك شيئًا؟! فِ ذلك الطلب نفسه، وفِ تلك اللحظة التي أطلب فيها هذا الطلب، 

 جعلتني هكذا، وإلّا لمَّ طلبت. إنّمَّ هي إرادتك ومشيئتك وقدرتك ولطفك التي

 من هو الأقرب إلى الله في مدرسة العلامة الطهراني؟

كلّ هؤلاء الناس يذهبون الآن هنا وهناك، انظروا الآن فِ قم وطهران أو فِ أماكن أخرى، 
أيّ مجالس توجد! أيّ لهو ولعب يوجد! الآن، فِ هذه الليلة الخامسة من شهر رمضان التي 

https://madrasatalwahy.org/


  17 
 

ونتحدّث، فِ أيّ مسائل ولهو ولعب ولغو وتضييع وقت ومساومات وخيانات نجلس فيها هنا 
ومكائد شيطانيّة وتحزّبات ينشغل الناس، لمَّذا الأمر كذلك؟ لأنّ الله لم يُرد. ليس صعبًا عليه أن 

نه ﴿نصبح مثلهم، إنّّا طرفة عين. قضيّة بلعم بن باعوراء عبرة لنا! يقول الله:  ا وعََلهمْنَاهُ مَنْ لََُ
، ولكنهّ كفر بآياتنا، فقلبنا القضيّة! هنا لا مجال للمزاح. لا فرق بين أن يكون بلعم بن 1﴾عَلمًْا

باعوراء أو غير بلعم بن باعوراء. طالمَّ أنّك فِ الطريق وترى كلّ شيء منه، فأنت موجود! 
ان الله رضوالمرحوم العلامة الطهراني وبمجرّد أن لا ترى منه، فأنت لست بموجود! لم يترك 

تعالَ عليه هذا الكلام حتى آخر عمره؛ كان يقول: الأقرب هو الذي يرى نفسه أدنى من جميع 
الرفقاء. هذه الجملة يجب التفكير بها! ففي النهاية، هناك البعض يقولون: لقد مضى عشر سنوات 
وخمس عشرة سنة وخمسون سنة ونحن هنا، ونحن مجتهدون وسرنا فِ الطريق! لا يا عزيزي، 
فالأقرب هو الذي يرى نفسه أدنى من الجميع، لا أن يخدع نفسه. لأنّه إذا رأى نفسه هكذا، فإنّ 
حاله ونفسه سيختلفان فِ الارتباط والمسائل، ذاك هو الأقرب. والأمر ليس باللحية البيضاء 
وطول العمر، ولا بالصخب والضجيج الظاهريّ، ولا بهذه العناوين. وقد شاهدنا ذلك بأنفسنا 

 جرّبناه.و

 لماذا يفيض الابتهال من القلب عند عرض الحاجة؟

هنا يشعر الإنسان فِ علاقته ـ شاء أم أبى ـ بحاجته هو وغنى الله، ونقصه هو وكمَّل الله، 
وفقره هو وغنى الله، حالة من الابتهال، وهذا ليس إجبارًا، ويختلف عن أن يبكي الإنسان قسًرا، 

قسًرا. شاء أم أبى، يظهر هذا الابتهال فِ قلبه، سواء جرى الدمع  وإن لم تأته حالة البكاء، يبكي
من العين أم لم ينزل. فأحيانًا لا يدري، وهذه الحالة لازمة لهذا الرجوع، وبدونّا لا فائدة، والله 
لا يعطي شيئًا. فإن لم تكن هذه الحالة من الابتهال والحاجة والعجز موجودة، فإنّ الله لا يعطي. 

ف سنة، لقد جرّبنا ورأينا أنّه لا خبر. طالمَّ أنّ العنق مرفوع، فلا خبر، وبمجرّد أن جرّبوا أل
 ينحني العنق والرأس، تأتي الرحمة والعطف.

                                                           
 .٦٥( الآية ۱۸سورة الكهف )  1

https://madrasatalwahy.org/


  18 
 

 شعر مولانا: كيف يجذب الله عبده إليه؟
 يقول مولانا:

 مان يارى كند *** ميل ما را جانب زارى كندچون خدا خواهد كه
 ند *** ميل ما را جانب زارى كندمان يارى كچون خدا خواهد كه

 اى خنك چشمى كه آن گريان اوست *** وى همايون دل كه آن بريان اوست
 ايستايست *** مرد آخربين مبارك بندهآخر هر گريه آخر خنده

 هر كجا آب روان سبزه بود *** هر كجا اشكى روان رحمت شود 
 يقول: 

 ضّرع.عندما يريد الله أن ينصرنا، يميل بنا نحو الت
 طوبى لعيٍن تبكي له، وطوبى لقلبٍ محترقٍ به.  

 نّاية كلّ بكاء هي فِ النهاية ضحكة 
 والرجل الذي ينظر إلَ العواقب عبدٌ مبارك. 

 أينمَّ جرى ماءٌ نبت العشب، وأينمَّ جرت دمعةٌ حلّت الرحمة.
فإذا أراد الله أن ينصر أحدًا، فإنّه يلقي به فِ حال الابتهال والنحيب والانكسار. فلازمة 
الابتهال والرجوع إلَ الله هي حالة النحيب. أنا لا أقول إنّ الإنسان يجب أن يكون دائمًَّ فِ حالة 

اجة! وقد تكون نحيب وبكاء وابتهال، ولكنيّ أريد أن أقول إنّه يجب دائمًَّ أن تكون فينا حالة الح
حالة الحاجة تلك مصحوبة بالبهجة والسرور فِ وقت ما، وقد تظهر على شكل نحيب وابتهال 
فِ وقت آخر. أولئك الذين يسعون دائمًَّ فقط إلَ إقامة مجلس والتحدّث والضحك وقضاء 

انب الوقت بالضحك فقط، لا ينالون نصيبًا وحظًّا كبيًرا، وأولئك الذين لا تُضي حياتُم من الج
الآخر بدون بكاء وابتهال، فإنّّم لم يروا الأمر إلا من جانب واحد. ولكن العبد هو ذلك الذي 
يكون فِ وجوده جانب الابتهال والحاجة والعجز، وعندما يصبح كذلك، فحينئذٍ فِ كلّ مكان 

يتوجّه  وكيفمَّ أراد هو، يصبح الأمر كذلك؛ عندما يتوجّه نحو جود الله تأتي حالة الرقّة، وعندما
 إلَ لطفه وكرمه، تأتي حالة الانبساط والفرح والبهجة.

https://madrasatalwahy.org/


  19 
 

 بشارة أمير المؤمنين عليه السلام للحارث الهمداني

كان الحارث الهمداني مريضًا، فذهب أمير المؤمنين عليه السلام لعيادته ورآه مضطربًا. 
 راحل عن الدنيا يا علي، إنّي »قال: « يا حارث! لمَّذا أنت مضطرب وقلق؟!»فقال عليه السلام: 

وأرى جهنمّ وعقاب الله، وعندما أنظر إلَ أعمَّلي، يصيبني الاضطراب. فقال عليه السلام: أأنت 
لا تخف شيئًا! لأنّك معي، فأنا معك؛ »فقال عليه السلام: «. أنا معكم»معنا أم لست معنا؟ قال: 

زخ والقيامة وعلى فِ سكرات الموت، وعند نزول ملائكة الحساب )نكير ومنكر(، وفِ البر
 الصراط، أنا معك.

ارثٍ عَجَبٌ *** كَم ثَمَّ أعجوُبَةً لَهُ حَمَلَا   قَولُ عَلّىٍ لحي
نٍ أوْ مُنافقٍ قُبُلا 1يا حاري  نْ مُؤمي  هَمْدانَ مَنْ يَمُتْ يَرَنى *** مي

هي وَ ما فَعَلا فُهُ *** بيعَيْنيهي وَ اسْمي  يَعرفُنى طَرْفُهُ وَ أعْري
اطي تَعْرفُنى *** فَلا تَخَفْ عَثْرَةً و لا زَلَلَا   وَ أنْتَ عْنيدَ الصرِّ

نْ باردٍ عَلى ظَمََّءٍ *** تَخالُهُ فِي الْحلََاوَةي الْعَسَلا  أسقيك مي
ى الّرجُلا  أقولُ لليناّري حَين توقَفُ ليلْعَرْ *** ضي عَلى جسرها ذَري

يه فَلا تَقْرَبيهي إنَّ لَهُ *** حَبلًا   بيحَبل اْلَوحْىي متّصلًا  ذَري
مُ اْلأمَلا  2هذا لَنا شيَعةٌ و شيعَتُنا *** أعطاني الُله فيهي

عندما سمع الحارث الهمداني هذه الأشعار، ظهرت فيه فجأة حالة من البهجة، فنهض من 
فراش المرض وجلس وقال: إذا أردت أن أرحل الآن عن الدنيا، فلا أخشى شيئًا. عندما يسلّم 

فسه للولاية ويضع نفسه فِ ذلك المسار، يكون لديه ابتهال لأنّه محتاج، وبهجة لأنّ الإنسان ن
 لديه أملًا؛ أملٌ فِ الأفراد وفِ الطرف المقابل، وأملٌ فِ رحمة الله أيضًا. 

                                                           
 ترخيم لاسم حارث.  1
، 2٦3، ص 2۱(، ج أعيان الشيعة؛ و أورد أصله عن )۸32و  ۷32(، ص ديوان الحميرين )ع 92۱ص  ۱معرفة الإمام ج  2

 .299، ص ۱(، ج شرح نّج البلاغة، و )23۷، ص 3(، ج المناقب، و )۱24(، ص كشف الغمّةو )

https://madrasatalwahy.org/


  20 
 

فنتيجة الحديث فِ هذا المجلس هي أنّه لا ينبغي للإنسان أن يقصد الله بحالة من 
 ن يضع استغناءه فِ علاقته بالناس.المطالبة والاستغناء، بل يجب أ

 كراهة سؤال الناس 

قال رسول الله صلّى الله عليه وآله وسلّم إنّ أفضل العباد عند الله هو أقلّهم مسألة لمَّ فِ 
أيدي الناس. حتى إنّ أصحاب رسول الله صلّى الله عليه وآله كانوا إذا سقط منهم شيء وهم 

، بل كانوا ينزلون بأنفسهم عن «ناولني هذا»لأرض: راكبون لا يقولون للذين يمشون على ا
. هذا الكلام 1مراكبهم، سواء كانت جمالاً أو غيرها، ويلتقطونه عن الأرض حتى لا يسألوا أحدًا

من النبيّ صلّى الله عليه وآله بأنّ أفضل العباد هو من يكون أقلّ طلبًا وسؤالاً، هو معنى العزّة 

                                                           
 : 71، ص 2، ج من لا يحضره الفقيه  1

يقول إياكم وسؤال الناس فإنه ذل فِ الدنيا وفقر تعجلونه وحساب  السلامعليه عن الحسين بن حماد عمن سمع أبا عبد الله
 طويل يوم القيامة.

يا محمد لو يعلم السائل ما فِ المسألة ما سأل أحد أحدا ولو يعلم المعطي ما »:  السلامعليه محمد بن مسلم قال قال أبو جعفر
 «.ما رد أحد أحدافِ العطية 

فقالوا  السلامعليهم فسلموا عليه فرد وآلهعليهاللهصلى جاءت فخذ من الأنصار إلَ رسول الله»: قال السلامعليه عن أبي عبد الله
يا رسول الله لنا إليك حاجة فقال هاتوا حاجتكم قالوا إنّا حاجة عظيمة فقال هاتوها ما هي قالوا تضمن لنا على ربك الجنة 

رأسه ثم نكت فِ الأرض ثم رفع رأسه فقال أفعل ذلك بكم على أن لا تسألوا أحدا شيئا  وآلهعليهاللهصلى ل فنكس رسول اللهقا
قال فكان الرجل منهم يكون فِ السفر فيسقط سوطه فيكره أن يقول لإنسان ناولنيه فرارا من المسألة فينزل فيأخذه ويكون 

 «رب إلَ المَّء منه فلا يقول ناولني حتى يقوم فيشرب.على المَّئدة فيكون بعض الجلساء أق
( عن أبي عبد الرحمن 23993(، وأحمد )2۸٦۷(، وابن ماجه )4٦۰(، والنسائي )۱٦42(، وأبو داود )۱۰43أخرج مسلم )

ون رسول الله ألا تبايع» فقال: كناّ عند رسول الله صلى الله عليه وسلم تسعة أو ثمَّنية أو سبعة،  عوف بن مالك الأشجعي قال:
قال: فبسطنا أيدينا  قالوا: قد بايعناك يا رسول الله ثم قال: ألا تبايعون رسول الله صلى الله عليه وسلم؟ صلى الله عليه وسلم؟

فقال صلى الله عليه وسلم: على أن تعبدوا الله ولا تشركوا به شيئاً، والصلوات  وقلنا: قد بايعناك يا رسول الله، فعلام نبايعك؟
: ولا تسألوا الناس شيئاً فلقد -أسمعهم إياها بصوت خفيف -وأسر كلمة خفيفة  -يعني: أولي الأمر منكم –مس وتطيعوا  الخ

 «رأيت بعض أولئك النفر يسقط سوط أحدهم فمَّ يسأل أحداً يناوله إياه.
مَن يَكْفُلُ ليي أَنْ لَا "له قال: عن ثوبان مولَ رسول الله أنّ رسول الله صلّى الله عليه وآ ۱٦43وفِ صحيح أبي داود حديث 

لُ لَهُ بيالْجنََّةي فقالَ ثَوبانُ: أنا فَكانَ لا يسألُ أحدًا شيئًا  . "يَسْأَلَ النَّاسَ شَيْئًا وَأَتَكَفَّ

https://madrasatalwahy.org/


  21 
 

ن أن يجعل غناه للآخرين، ويجعل حاجته فِ داخله وبين نفسه نفسها. وفِ الواقع على الإنسا
وبين الله. ولازم الحاجة هي تلك الحالة من النحيب والابتهال التي تجلب له الرقّة فِ وجوده. 

ليينَ » نْ مَنعْي الْبَاخي وَضًا مي ضَا بيقَضَائيكَ عي دك ، فِ التلهّف نحو جو«وَأَنَّ فِي اللَّهْفي إيلََ جُوديكَ وَالرِّ
والرضا بقضائك، أي أنّ كلّ ما تقدّره لي أرضى به، حينها لا أحتاج إلَ هؤلاء الباخلين، لا أحتاج 

 إلَ هؤلاء الذين يريدون لأنفسهم ويمسكون ولا يعطون.

 لماذا يعُتبر البخل من أكبر موانع السير والسلوك؟

لعلامة رضوان كان الدكتور سجّادي، وهو أحد أصدقائنا، حفظه الله، يروي للمرحوم ا
الله تعالَ عليه ويقول: عندما كنت أدرس، كان الكثير من هؤلاء الأساتذة لا يخبرون الطلاب 
بالنقاط الأساسيّة وفنون عملهم، وكانوا يحتفظون بها لأنفسهم حتى لا يتفوّق عليهم أحد! 

ا دكتور! لا وكنت أتعلّم بصعوبة. والآن، أنا أعلّم طلابي بصعوبة وهم لا يقبلون! ويقولون: ي
داعي لقول هذه الأمور، علّمنا عن إعتام عدسة العين والمَّء الأبيض وأمثال ذلك، لكي نحصل 
على المَّل بشكل أسرع! فمثلًا، أقول إنّ المرض الفلانّي هو كذا ويحدث كذا، لكنهّم يقولون: 

ض الأمور يا دكتور، فِ أيّ حالة ومتى تحدث هذه المشاكل؟! دلّنا على الطريق وقل لنا بع»
رضوان الله تعالَ عليه: هذه المرحوم العلامة ثمّ قال لي « الجيّدة لنصل إلَ نتيجة بسرعة!

النفوس تتقدّم، هذه النفوس التي لا تبخل فِ التعليم والتدريس تتقدّم، ولكن أولئك البخلاء 
تمكّن ذلك الذين يحتفظون بالمعلومات لأنفسهم، ويعلّمون اثنتين ويحتفظون بالثالثة حتى لا ي

الطالب من أن يصبح مثلهم، فإنّ الله يحتفظ لهم أيضًا ويغلق طريقهم، يقول الإمام السجاد عليه 
السلام: إنّي آتي إليك لأرتاح من أيدي الباخلين، أولئك الذين يبخلون فِ المَّل والتعليم 

ي وَمَندُْ » والمسائل الدنيويّة وقضاء الحوائج ورفع المشاكل وفِ كلّ اتجاه آخر. وحَةً عَمََّّ فِي أَيْدي
ينَ   ، عندما آتي إلَ بابك، فإنّي غنيّ، أغنى من كلّ غنيّ. «الْمُسْتَأْثيري

ا  إن شاء الله، نأمل أن يشملنا الله بهذه الفقرات والمعاني العجيبة، التي على الإنسان حقًّ
إليها كلّ يوم. إذا أن يتّخذ كلّ عبارة من عبارات الإمام السجاد عليه السلام هذه كلوحة وينظر 

https://madrasatalwahy.org/


  22 
 

ضَا »كناّ كلّمَّ أردنا الخروج من المنزل استحضرنا هذه العبارة  وَأَنَّ فِي اللَّهْفي إيلََ جُوديكَ وَالرِّ
ليينَ  نْ مَنعْي الْباَخي وَضًا مي ونظرنا إليها، فلا يمكن أن لا تؤثّر وتكون بلا تأثير. إذا التفتنا « بيقَضَائيكَ عي

ا إلَ هذه العبارة م ن الإمام السجاد عليه السلام، فكم سيختلف وضع الإنسان ومحيطه حقًّ
ومجتمعه؟! يجب أن نجعل هذه العبارة من الإمام السجاد شعارًا لعملنا وحركتنا، لأنّ كلّ كلمة 
من كلمَّت العظمَّء والأئمّة عليهم السلام هي بمثابة الكيمياء والإكسير وماء الحياة لجزء من 

 حياتنا. أفعالنا وأعمَّلنا ومجرى

  

 اللَّهمَُّ صَلِّ علََى محُمََّد  وَآلِ مُحمََّد  

https://madrasatalwahy.org/

	ما هو الكنز الذي يغني السالك عن الخلق؟
	لماذا يجب أن نشعر بالفقر الدائم إلى الله؟
	ما هي العزّة الحقيقيّة وكيف نكرّم أنفسنا؟
	قصّة رفض أمير المؤمنين عليه السلام لمهادنة معاوية
	ما هو الميزان الدقيق بين الحاجة إلى الله والعزّة أمام الخلق؟
	الدين بين البكاء والابتهاج: كيف نفهمهما فهمًا صحيحًا؟
	قصّة النبيّ يحيى والنبيّ عيسى عليهما السلام: أيّهما أفضل الباكي أم الضاحك؟
	شعر مولانا جلال الدين الرومي في تجلّي صفات الله
	قصّة العلامة الطهراني مع أحد المنكرين للتوحيد الأفعالي
	آداب الزيارة: كيف نزور الأئمّة دون إزعاج الآخرين؟
	متى نبكي ومتى نفرح؟ لكلّ مقام مقال!
	كيف تطلب حاجتك من الله: بلسان الحال أم بلسان الاستحقاق؟
	قصّة الرجل الذي طلب خاتم العلامة الطهراني بجرأة
	من هو الأقرب إلى الله في مدرسة العلامة الطهراني؟
	لماذا يفيض الابتهال من القلب عند عرض الحاجة؟
	بشارة أمير المؤمنين عليه السلام للحارث الهمداني
	كراهة سؤال الناس
	لماذا يُعتبر البخل من أكبر موانع السير والسلوك؟

