
 

 

 

  

 هوالعليم

  

 عاملان أساسيان في الوصول إليه

 لماذا لا تكفي المعرفة وحدها، وما هو دور المحبة كشفيع إلى الله؟

  

 هـ ـ الجلسة الثالثة عشرة ۱٤٢٦شرح دعاء أبي حمزة الثمالي ـ سنة 

  

 محاضرة القاها

 آية الله الحاج السيّد محمّد محسن الحسينيّ الطهرانيّ 

 قدّس الله سره

  

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 أعوذُ باِللهَِ مِنَ الشَّیطانِ الرَّجیمِ 

 بسِمِ اللَهِ الرَّحمنَِ الرَّحیمِ  

 القاسم محُمَدّ  اللَهُ علََی سیدّنا و نبیّنا أبی و صلَّی

 و علی آله الطّیبین الطّاهرین 

 و اللعنة علَیَ أعدائهِِم أجمعَینَ 

  

  

 المعرفة والمحبة: دليل وشفيع إلى الله

إنّ معرفتي بک یا مولاي هي  «مَعرِفتي یا مَولاي دَلیلي علیکَ وَ حُبّي لَکَ شَفیعي إلیک.»
دلیلي إلیک، فهي تهدیني إلیک لا إلى غيرك. ولأنني أمتلک هذه المعرفة بک، فإنّّا تمیّزني عن 
غيرك وتوجّهني نحوك وحدك. وقد سبق أن عرضتُ على الرفقاء بعض الأمور المتعلّقة بهذه 

أي إنّ محبتي لک هي شفیعي . «وَ حُبّي لَکَ شَفیعي إلیک»لفقرة. ثمّ یقول الإمام علیه السلام: ا
إلیک. فلماذا تكون المحبّة شفیعًا؟ وما السّر في كونّا شفیعًا؟ وما الدلیل على أنّ الإنسان يحتاج 

انته حتى يحتاج أصلًا إلى شفیع؟ وما وجه الحاجة إلى الشفیع؟ ومن هو الله وما هي حقیقته ومك
فُواْ ﴿الإنسان إلى شفیع للوصول إلیه؟ ألم یقل هو نفسه في آیات القرآن:  سَْْ

َ
ِينَ أ قُلْ يعِٰبَادِيَ الَّذ

نوُبَ جََِيعًا إنِذهُۥ هُوَ الغَْفُورُ  َ يَغْفرُِ الَُّّ ِ إنِذ اللَّذ نفُسِهِمْ لََ تَقْنَطُواْ مِن رذحَْْةِ اللَّذ
َ
ٰٓ أ أو  1﴾الرذحِيمُ  عََلَ

؟ إنّ الله یغفر، وبابه «یا رحمة الله الواسعة وسعت رحمته كل شيء، إنّ الله هو التواب الرحیم»
مَن ﴿مفتوح دائمًا للقادمين، مفتوح دائمًا. فكیف يحتاج الإنسان إلى شفیع؟ ورد في القرآن الكریم: 

                                                           
 .٥٣( الآیة ٣٩الزمر ) 1

https://madrasatalwahy.org/


  ٣ 
 

 ۥإلَِذ بإِذِنْهِِ  ِي يشَْفَعُ عِندَهُ أن یشفع عند الله بدون إذنه؟ إنّ مسألة . فمن ذا الذي یستطیع 1﴾ذَا الَّذ
الشفاعة مسألة واسعة النطاق، والدخول في بحثها والحاجة إلى الشفاعة ومَن تشملهم الشفاعة، 
ا. وقد كثر فیها الكلام والبحث والمناقشة بين المتكلمين وغير  كل هذه أمور كثيرة جدًّ

 .المتكلمين من مختلف الفرق كالأشاعرة والمعتزلة وغيرهم
لن نتوسع كثيًرا في الحدیث عن المغفرة الظاهریّة للذنوب، بل سنركّز حدیثنا على 
موضوعنا الأساسّي وهو الوصول إلى الله وبلوغ تلک المراتب العالیة وانفتاح الطریق وكشف 

 أسرار العالم الربوبي في ذلک النطاق.

 جهة؟أهمية المعرفة في السير إلى الله: لماذا لا يمكن التحرك بلا و

لقد ذكرنا أنّ المعرفة ضروریّة للحركة، فبدون معرفة لا معنى للحركة. فأن تركب 
وسیلة نقلک دون أن تحدّد وجهة أو یكون لدیک عنوان، وتتجوّل هكذا في الشوارع، فهذا عمل 
عبثيّ لا طائل من ورائه. وأن تقول: سأركب وأتجوّل في الشوارع ولعلّ شیئًا ما يحدث، حتّى لو 

ت لمدّة شهر، فلن تصل إلى مقصدك، وستظلّ تتنقل من شارع إلى آخر، هائمًا على وجهک. تجوّل
 لماذا؟ لأنّ الوجهة غير محدّد.

 قصّة التائهين في البحث عن الحقيقة: من مجالس قم إلى مسجد القائم

، كان البعض یأتون إلیه ويحضرون مجالسه لیلًا، وأحیانًا كانوا المرحوم العلامةفي زمن 
حدّثون معه ثمّ یذهبون ویعودون بعد عام لیزوروا هذا المكان وذاك المكان، ویتفقدوا مكانًا یت

ثالثًا. كانوا یریدون أن یزوروا كلّ مكان ويحضروا في كلّ مجلس، فكانوا یذهبون إلى مجالس 
ا مختلفة ومحافل متنوّعة، وإذا سنحت لهم الفرصة كانوا یزورون مسجد القائم أیضًا. هذا تمامً 

كمن ركب سیّارته وظل یدور في شوارع قم هكذا دون هدف. یسألونه: یا هذا، إلى أین ترید أن 
تذهب؟ فیقول: أرید أن أشتري خبزًا، أرید أن أُعِدَّ طعامًا. فیقولون له: حسناً، هل تعرف من 

                                                           
 .2٥٥( الآیة 2البقرة ) 1

https://madrasatalwahy.org/


  4 
 

أین ستشتري؟ فیقول: لا. فیقولون: هذا خطأ، هل لدیک مكان معيّن في ذهنک؟ هل لدیک 
خاصّ في بالک؟ هل لدیک عنوان؟ أرید أن أرى فلانًا. حسناً، أین عنوان منزله؟ لا حاجة متجر 

للعنوان، سنبحث حتّى نجده. فحتّى لو بحث لمدّة شهر، فذلک الإنسان لم یقف في الشارع 
ليراك ویقول لک ها أنا ذا، بل هو جالس في بیته. وأنت لا تعلم الغیب. ترید أن تبحث وتجده، 

فعلوا ذلک طوال عمرهم، فلن یتقدّموا بمقدار سنتیمتر واحد، سنتیمتر واحد. لو هؤلاء لو 
بحثوا هكذا طوال عمرهم وذهبوا هنا وهناك وحضروا هذا المجلس وذاك، وحضروا مجلس 
توسّل هناك واستمعوا، وجاءوا إلى مكان آخر لحضور دعاء الجوشن، وذهبوا إلى مكان آخر 

ن معرفتهم وسيرهم مقدار سنتیمتر واحد. لن یزید. لماذا؟ لدعاء السمات، فلن یزید ذلک م
لأنّّم لا یملكون معرفة أصلًا بما یریدون فعله. علیهم أن یوضّحوا موقفهم أولًا: هل تریدون 

 الوصول إلى الله أم إلى آثار الله؟

 تحديد الوجهة: هل تريد الله أم آثاره؟

، فعلیک أن تذهب إلى مكان، وإن أردت فأوّلاً، حدّد موقفک، فإن أردت الوصول إلى الله
آثار الله، فعلیک أن تذهب إلى مكان آخر. إن كنت ترید الأمور الظاهریّة والكشف والأمور 
الغریبة وهذه الأمور غير المتعارفة، ومن هؤلاء الأفراد الذین رأینا منهم الآلاف، سابقًا أیضًا 

ابق، كان هناك الكثير من هؤلاء، من أهل في السالمرحوم العلامة بين الذین كانوا على صلة ب
طيّ الأرض وما شابه ذلک، كانوا یأتون ویذهبون، ولم یكن یُعيرهم أيّ اهتمام. بل في ذلک 

نفسه، كانوا المرحوم العلامة الوقت، كناّ نرى بعض الذین كانوا معه یُولونّم اهتمامًا، كانوا مع 
رحمه الله، لكننّا كناّ نرى بعضهم یُولونّم الشیخ الأنصاري من رفقائه، من رفقاء المرحوم 

اهتمامًا، وبعضهم لم یكن كذلک! كناّ نرى أنّّم لا یُولونّم اهتمامًا، وهؤلاء ظلوا على حالهم، أي 
حتى نّایة عمرهم، هؤلاء المساكين، على حد علمي، ظلّوا على حالهم! نذهب من هنا إلى هناك، 

سّل، وهناك مجلس عزاء. فالسبت هناك، والأحد في لیلة السبت هناك مجلس، هناك مجلس للتو
مكان والأربعاء في مكان آخر، فهنا یقرأون شعر حافظ، وهناك یقرأون مجلس عزاء، وهناك 

https://madrasatalwahy.org/


  ٥ 
 

یقرأون دعاء الجوشن وهكذا... فلنذهب إلى كلّ مكان ولنزر كلّ مكان، من هذا الأسبوع إلى 
م على حالهم، نفس حالهم قبل أربعين ذاك الأسبوع، إلى ما بعده. والآن أرى بعضهم، وأجده

 عامًا، لا یزالون في تلک الأجواء.

 قصة أهل العرش وأهل الفرش: من يصعد ومن ينزل؟

، لا أعرف هل هو على قید الحیاة أم لا، كان المرحوم العلامةفي أحد الأیام، أحد أصدقاء 
بالخوارق، وكان لدیه متجر رجلًا صالحاً، ولكن على أيّ حال، كان على هذا النحو من الاهتمام 

ونحن أیضًا نمرّ به أحیانًا، وبحكم موقعه مناّ، المرحوم العلامة في شارع ناصر خسرو، فكان 
كانت لدینا علاقة به حتى وقت متأخّر. فذهب أحدهم إلیه وأظهر الكثير من المحبّة وما إلى 
ذلک. وقال: أبلغ سلامي للسیّد، السیّد محمد حسين، وقل له: سیّدنا، أنتم من أهل العرش 

ش. أتذكر أنّنا كناّ جالسين، وعندما قال ذلک ونحن من أهل الفرش. فانظروا نظرة إلى أهل الفر
اذهب وقل له: حسناً، ساكن العرش لا یأتي أبدًا »: المرحوم العلامةالإنسان هذا الكلام، قال 

إلى الفرش، هو دائمًا في العرش، وساكن الفرش لا یرغب في أن یأتي إلى العرش، إذًا نحن في 
ة، نحن في عرشنا وأنتم في فرشكم. أنا لن أنزل، بل بصراحة تامّ «. العرش، وأنتم دائمًا في الفرش

أنت اصعد. أنا الذي بذلت كلّ هذا الجهد وصعدت إلى الأعلى، فهل أعود الآن كلّ هذا الطریق 
إلى الأسفل؟ العاقل لا یفعل ذلک أبدًا، بل ساكن الفرش هو الذي يجب أن یصعد. النبيّ صلّى 

ذلک المقام، لا یعود مرة أخرى إلى أبي سفیان وأبي  الله علیه وآله الذي ذهب إلى هناك، إلى
جهل، لیكون معهم. یا عزیزي، لقد بذل جهدًا، لقد تعب، ذهب إلى غار حراء كلّ هذه المرّات، 
واختلى كلّ هذه الخلوات، تجاوز الحُجُب واحدًا تلو الآخر، ثمّ یقولون: لا تبق هكذا! عُدْ إلینا! 

یة، لا یقولون عُدْ، حسناً، لا یتركونه! عُدْ إلى أفكارنا، اسجد لهذه عُدْ واعتنق أفكارنا. في النها
الأصنام مرّة أخرى. حسناً، النبيّ صلّى الله علیه وآله لم یكن یسجد منذ البدایة، كان هذا 
كلامهم. تعالَ واسجد. تعالَ وكُنْ معنا، نحن نرحّب بک، نحن نُكرمک، تعالَ واسجد لهذه 

ث هذه الأحادیث معًا، ولنعقد هذه الجلسات والمجالس معًا، وأمور الأصنام. تعالَ لنتحدّ 

https://madrasatalwahy.org/


  6 
 

أخرى و... وهو یقول هذا: یا عزیزي، لقد أمضینا عمرًا وصعدنا وتجاوزنا، تركنا هذا جانبًا، 
تركنا ذاك جانبًا، تركنا أنفسنا جانبًا، تجاوزنا كلّ هذا، والآن بدأنا نشعر بشيء، فتقولون: لا، 

 الأوّل. عودوا إلى هنا معنا كونوا معنا. عودوا إلى مكانكم 
فمَنْ أنت؟ أنت إنسان، صباحک ومساؤك في المعصیة، ولیلک ونّارك في المعصیة، غیبة 
وبهتان وما إلى ذلک... حسناً، أبناء الدنیا هكذا هم! أبناء الدنیا، ما هو عملهم؟ إما غیبة أو بهتان، 

حدّثون بكلام فارغ وتافه. فاذهبوا واجلسوا الآن وإن لم یرتكبوا الكثير من الذنوب، فإنّّم یت
وانظروا، قوموا واذهبوا إلى مجلس، وخذوا معكم مسجّلًا، وسجّلوا لمدّة ساعتين، وانظروا ماذا 
یقولون؟ هذا قال كذا، وذاك قال كذا، وذاك صرخ، والرئیس الفلاني فعل كذا، وذاك فعل كذا، 

سیدي ما یفعلون، فما شأني أنا بما یفعلون؟! ألف عمل  والآن ماذا یفعلون في الدنیا، یفعلون یا
 مخالف، إن لم تكن ذنوبًا، فهي على الأقل لغو، أعمال لغو.

 دعوة الصعود: لماذا لا يصعد أهل الفرش إلى أهل العرش؟

ا مناسبًا. فیقولون له: لا یا سیّدي! انزل  وها قد حاز أحدهم على حال جیّد، ووجد جوًّ
أنت، أنا أنزل؟ حسناً، أنت اصعد. لماذا أنزل أنا؟! وأنت أیضًا لا تصعد.  أنت. فیقول: تعالَ 

بابنا مفتوح لک، فلماذا لا تأتي؟! أنت الذي تقول: یا سیّدي، أنتم من أهل العرش ونحن من 
أهل الفرش، هل أقول لک إنّني لا أسمح لک بالدخول؟ حسناً، تعالَ أنت أیضًا وكُنْ من أهل 

من حالک وجوّك. اترك قلیلًا من علاقاتک، اترك قلیلًا من مجالس اللهو  العرش! اترك قلیلًا 
واللعب وإضاعة الوقت والتعلّقات الفارغة، ثمّ تعالَ وانظر هل تصبح من أهل العرش أم لا، 
إن لم تصبح، فاعترض حینها. إن لم تصبح منهم. فنحن لن ننزل، وأنتم لن تصعدوا، فما هذا 

لرغبة؟ أنتم في مكانكم. هذا السید نفسه جاء بعد مدة إلى المنزل، الطلب؟ ما هذا المطلب وا
، كان صوتهما مرتفعًا. كان المرحوم العلامةكنتُ في البهو، خارج الغرفة، سمعتُه یتحدّث مع 

یا فلان، ما لم تقطع تعلّقک بهؤلاء الذین »یقول: المرحوم العلامة الباب مفتوحًا أیضًا، وكان 
 «.أن تجد طریقًا. هذا هو المسار من حولک، فلن تستطیع

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

 هل يمكن أن يجتمع في القلب حبُاّن متناقضان؟

لا یمكن أن يجتمع في قلب واحد صدیقان مختلفان. نعم! یمكن للإنسان أن یضع في قلبه 
صدیقين، ثلاثة أصدقاء، لا بأس في ذلک، صدیق، صَدُوق، أفراد یشتركون في المسار، لا بأس 

ان واحد أو اثنان أو ثلاثة أو عشرة أو مائة، لأنّم جمیعًا یشتركون في أن یكون في قلب الإنس
المسار. أما أن يُحِبَّ الإنسان اثنين لهما طریقان مختلفان، أحدهما من أهل الدنیا والآخر من أهل 
الآخرة! فهذا یعني أنّ هناك خللًا في الأمر، يجب أن یُعالج نفسه. أین الخلل؟ القلب لا یستطیع 

 قطبين مختلفين ویتعلّق بهما ويُحبّهما معًا. لا یستطیع أن یفعل ذلک. إذا كان الأمر كذلک، أن یضمّ 
فمن الواضح أنّ هذا مجاز. یتخیّل أنّّا محبّة، ولیست محبّة. یتخیّل أنّه تعلّق، ولیس تعلّقًا. أحیانًا 

مولانا قصّة، وكان تخدع النفسُ الإنسانَ أیضًا. تخدع الإنسان. التعلّقات وما إلى ذلک، لدى 
 یقولها أیضًا، وقد رآها الرفقاء.المرحوم العلامة 

 قصة الأم وابنتها والبقرة: حقيقة المحبةّ عند الامتحان

كانت هناك أم تُدلّل ابنتها كثيًرا، وتقول لها: أفدیکِ بنفسي، أُضحّي بحیاتي من أجلکِ. 
بنتها ذات لیلة، وكانت حالتها سیّئة. كانت تُردّد هذه العبارات مرارًا وتكرارًا. حتّى مرضت ا

وفي منتصف اللیل، انفلتت البقرة التي كانت مربوطة في الحظيرة وذهبت لتشرب الماء، فأدخلت 
رأسها في قِدْر، ولم یَعُد القِدْر يخرج من رأسها. فحملت القِدْر برأسها هكذا، ولم تكن ترى شیئًا، 

فدخلت هكذا إلى غرفة هذه السیّدة النائمة،  فهي في منتصف اللیل والقِدْر يحجب رؤیتها،
یا أبي، أنا »وفجأة نظرت إلیها وتخیلت أنّ عزرائیل جاء لیقبض روحها، فصرخت. وقالت: 

لستُ المریضة، المریضة في تلک الغرفة. ابنتي هناك. یا ملک الموت، لستُ أنا المقصودة، أنا 
أُضحّي »هي نفسها التي كانت تقول: «. ئمةمجرّد عجوز بائسة. المقصودة هناك، تلک الفتاة النا

ا! «! أفدیکِ بنفسي»هي نفسها التي كانت تقول: «! بحیاتي من أجلکِ  هي نفسها...! عجیب جدًّ
يجب على الإنسان أن یُدقّق في هذه الأمور واحدة تلو الأخرى، ويُحاسب نفسه، ويُحاسب نفسه، 

 ویُدرك طبیعة العلاقات.

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

 ج؟ ازدواجية المحبة في القلبمتى يجب أن نفكر في العلا

تأتي النفس لتخدع الإنسان. إذا رأینا أنّ في قلوبنا قطبين، قطبًا یتّجه نحو الأمور الظاهریّة، 
والعناوین الظاهریّة، والعلاقات الظاهریّة، والأفراد الذین هم غارقون في المادیّات والشهوات، 

في نفس الوقت نحمل محبّة الأولیاء. لیس الأمر وفي هذه الأمور، إذا كانت هذه كلّها في قلوبنا، و
أنّنا لا نملكها، لا! بل نملكها، ونرید أن نكون معهم أیضًا، وأن نجلس معهم ونقوم معهم، 
هكذا. إذا كان الأمر كذلک، فیجب أن نفكّر في العلاج. هذه المسألة، لا أرید أن أقول إنّ هؤلاء 

من أن یفوت الإنسان الفیض؟ هؤلاء لیسوا في جهنمّ  في النار وفي جهنمّ، لا! أيُّ جهنم أكبر
السید الحداد ولكنهّم لا ینالون نصیبًا أیضًا؟ أيَّ نصیب ینالون؟ عندما كان الأفراد یأتون إلى 

رحمه الله وهم یُظهرون المحبّة ولكنّ قلوبهم كانت في مكان آخر مع أفراد یُعارضونه ویُعادونه، 
أتظنّ أنّني لا أعرف أین »ن ینظر إلیهم؟ كان یقول في نفسه: فكیف كان ینظر إلیهم؟ كیف كا

كنت الآن؟ في أيّ مجلس كنت؟ والآن جئت إلى هنا لتُظهر لي الولاء وأنا أیضًا لا ألتفت؟! أتظن 
أننا مثلک أو مثلهم؟ أنا الذي أعرف أین كنت قبل ساعة، أنا الذي أعرف أین كنت قبل نصف 

لک! بل یستقبله ویضحک ویمزح معه ویتحدّث معه، ثمّ یقوم لا یقول له شیئًا من ذ« ساعة؟
 الطرف الآخر ویذهب إلى شأنه، حسناً، هذا كلّ ما في الأمر!

 المعرفة الحقيقيةّ: تواصل بلا تعلق

هذه هي النقطة، أنّ المعرفة تدلّ علیه بمعنى أنّا تُخرج غيره من القلب. الإنسان یتواصل 
ون قلبه في مكان آخر، حسناً، لا بأس في ذلک. فالإنسان في ولكن لا یتعلّق، يجالس ولكن یك

اب، یذهب إلى الخبََّاز.  هذه الدنیا يجب أن یتواصل مع الأفراد في نّایة المطاف، یذهب إلى القَصَّ
ال، تتعطّل معاملته في مكان ما، یذهب إلى مؤسّسة، ماذا یفعل؟ یقوم بهذه الأعمال  یذهب إلى البَقَّ

ال یأخذ الِحمّص ویأتي به إلى المنزل، ولا یسأله كلّها. ولكن في  هذا الحدّ فقط، یذهب إلى البَقَّ
كیف حالک وكیف حال أهلک وأسرتک وكم أنجبوا وكم في الطریق وأمثال ذلک، لا یسأله 
عن هذه الأمور. یا سیدي، أعطني كیلو من الِحمّص ودعني أذهب! هذا كلّ ما في الأمر. هؤلاء 

https://madrasatalwahy.org/


  ٩ 
 

اب،  الذین یتّجهون نحو ال، القَصَّ الله یتعاملون مع أهل الدنیا بهذه الطریقة، هذا كلّ شيء! البَقَّ
هذا كلّ شيء! القلب في مكان آخر، الفكر في مكان آخر، الحواسّ في مكان آخر، الحواسّ لا تأتي 
إلى هذه الأشیاء، الحواسّ لا تلتفت إلى هذه المسائل الدنیویّة وهذه الجوانب الظاهریّة وهذه 

علاقات وهذه الأمور. الحواسّ لا تلتفت إلى هنا. الحواسّ في مكان آخر، والحركة وفقًا لتلک ال
 الحواس.

 ثمرة المعرفة: التوجهّ الخالص إلى الله

معرفتي یا مولاي "یا إلهي، معرفتي أخرجت غيرك منيّ. »إذًا یقول الإمام علیه السلام: 
وأُلقي رَحْلي علیک، ویكون فكري معک، ، معرفتي بک جعلتني أهتدي إلیک، «"دلیلي علیک

ي متوجهًا إلیک، وضميري متوجهًا إلیک. هذا بسبب ماذا؟ هذا بسبب معرفتي. ولأنني  وسِرِّ
بلغتُ في المعرفة الحدَّ التام، فلم یَعُد هناك مكان فارغ لي لأذهب إلیه، لم یَعُد هناك مكان فارغ 

شيء آخر یتنحّى جانبًا. عندما یشکّ الإنسان لیأتي أحد ویملأه. لقد عرفتک معرفة جعلت كلّ 
في أمرٍ ما، یكون هناك أفراد آخرون في قلبه. لا یعرف هل يختار هذا الأستاذ للدرس أم ذاك 
الأستاذ أم أستاذًا ثالثًا؟ یذهب هنا ویذهب هناك. هناك أفراد مختلفون في رأسه، ولكن عندما 

، ینتهي الأمر، ویتنحّى الباقون جانبًا، حتّى لو كان یفهم أنّ هذا الأستاذ هو الوحید الذي یُفیده
هناك ألف أستاذ آخر، وألف معلّم آخر. حسناً، لیكن من یكون. لیكونوا فهم لأنفسهم. عندما 
یكون الإنسان مریضًا، یكون هناك مائة طبیب في رأسه أولًا، الدكتور فلان، الدكتور فلان، 

فشیئًا تزداد المعرفة بالمرض وبالطبیب، وتزداد المعرفة،  الدكتور...، هكذا هم جمیعًا، ثمّ شیئًا
ویقلّ عدد أولئک الذین في قلبه، كانوا مائة طبیب أوّلاً، والآن وصلوا إلى سبعين، ذهب ثلاثون 
جانبًا، وبعد أسبوع آخر ذهب أربعون آخرون جانبًا، وبعد أسبوع آخر ذهب ثلاثون آخرون، 

النهایة، تزداد المعرفة. لم یَعُد هناك سوى طبیب واحد  وبعد شهر من البحث عندما یصل إلى
في قلبه. هذا فقط یمكنه علاج مرضي بأفضل طریقة ولا یوجد أفضل منه. لماذا أصبح الأمر 
كذلک؟ لأنّ المعرفة ازدادت. سابقًا لم تكن هناك معرفة، وكان هناك مائة طبیب في القلب، هذا، 

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

یزداد الأمر وضوحًا، فینحصر الطبیب في واحد! وحال هذا، ذاك، ذاك، والآن شیئًا فشیئًا 
 الإنسان أیضًا هي هكذا.

 مراتب المعرفة بالله: من الخالق المنفصل إلى الحقّ الظاهر في كلّ شيء

یقول الإمام السجّاد علیه السلام إنّ معرفتنا بک یا إلهي متفاوتة، ولها درجات مختلفة. فیا 
 ذهبت وشأنک، فهذا مستوى. وهذا ما یعتقده عامة الناس تقریبًا إلهي، كناّ نعتقد أنّک خلقتنا ثمّ 

الآن، إذا أعطیناهم بعض الفضل، فإنّم یعتقدون بالله بهذه الطریقة، أنّه خلقنا ثمّ ذهب لشأنه، 
ولا نعرف ماذا یفعل الآن. نحن وأنفسنا، نحن وأنفسنا ونفعل ما نرید. حسناً، هذا مستوى. 

عتقد بالله بهذه الطریقة، بل نعتقد أنّ الله خلقنا وساعدنا في كثير من ومستوى آخر هو أننا لا ن
الأحیان، لنكن منصفين ولا ننكر الحقّ، لقد ساعدنا بعض الشيء، ورفع عناّ بعض المصائب، 
وشفى بعض الأمراض، لقد فعل هذه الأشیاء أیضًا. ولكن في النهایة، هذا كلّ ما في الأمر! هذه 

بح الالتفات إلیه أكثر قلیلًا. ثمّ تزداد معرفتنا قلیلًا فنرى أنّه لیس فقط فئة أخرى، حسناً، یص
هكذا! فهناك عالم وهناك ملائكة، وهم أیضًا یقومون بأعمال، وهم أیضًا یتواصلون، وذلک 
الاتصال بين الإنسان وبين الله لا ینقطع، وإشراف الله على الإنسان لا یزول، وهذا خاص 

 بالخواص.

 على للمعرفة: رؤية الله في كلّ شيءالمرتبة الأ

ثمّ نرتقي مرتبة أعلى من ذلک، وهي أن نرى أنّ كلّ ما في العالم هو ظهورات للحقّ. 
فتصبح مسألة الملائكة والرزق والواسطة والوسیلة وكلّ هذه الأمور تحت ظلّ هذه الحقیقة، 

وعين مشیئته وعين ما یرید وهي أنّ عالم الوجود بأسره هو بروز وظهور للحق، وهو عين إرادته 
أن یظهر في الخارج. والآن، ماذا تفعل الملائكة في هذا السیاق؟ إنّا تندرج في هذا الإطار ویتم 
تبریر وجودها هكذا. فهذه المعرفة لمن؟ هذه المعرفة هي للخُلَّص. والآن! یصل الأمر إلى 

شكلة فیبحثون عن نذر أو ما شابه، هنا. إذا أردنا أن ننظر إلى الأفراد العادیين، فهم یواجهون م
قبل ذلک لا یعنیهم الأمر! ولا یتوجّهون إلى الله أصلًا، بل یتّصلون مباشرة بالطبیب ویذهبون 

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

إلیه. یا عزیزي، أین إلهک؟ لا داعي للبحث عنه، ولا شأن لنا به حالیًا، فلنرَ ما إن كان هذا 
البحث عن الله، ولن نُثقل على الله،  الطبیب یستطیع فعل شيء، فإن فعل فلا یصل الدور إلى

سنذهب إلى الطبیب وهو أیضًا يُحمّله عبئًا، ویطلب منه صورًا وتحالیل من الأعلى والأسفل، 
ویطلب منه ألف طلب، وفي النهایة یقول: سنفعل هذا، وفي النهایة یقول: نعم! هذا مرض غير 

راجعني مرّة أخرى وما إلى ذلک. معروف، ظهر مؤخّرًا، تناول هذه الأدویة إن شاء الله، و
فیتناول المریض الأدویة ویرى أنّ الأمر ازداد سوءًا. فیقول لنفسه: یا هذا، لیس هنا الطبیب 
الذي ترید، فاذهب إلى هناك، مثلًا في البلد الفلاني طبیب آخر وما إلى ذلک. فیذهب إلیه وهو 

شيء، ویعود خالي الوفاض. وعندما  أیضًا یطلب منه أشیاء مشابهة، وفي النتیجة لا يحصل على
 تنقطع كل آماله، یتذكّر هذا الإله.

 متى يتذكرّ الإنسان ربه؟ قصة المريض والأطباء

لماذا یتذكّر الله؟ لماذا؟ لأنّ معرفته ازدادت قلیلًا، بسبب ماذا ازدادت؟ بسبب هذه 
التجربة. فعندما ذهب إلى هذا، وجد الباب مغلقًا، وعندما ذهب إلى ذاك، وجد الباب مغلقًا. 

ذ فذهب إلى الله، ولو لم یكن هذا الباب مغلقًا، لما ذهب أبدًا إلى الله. ولو كان صداعه قد زال من
البدایة بحبّتي أسبرین وفیتامين وغير فیتامين، وحبّتي دواء ما، وزال ألم معدته أو غيرها لما كان 
هناك شيء! لم یكن لیتذكّر الله في ذهنه ولو لثانیة واحدة. لا مكان للّه ما دام الآخرون موجودین، 

الطبیب والسید فلان في رأسک، لماذا آتي؟ ما دام السیّد »والله أیضًا لا یأتي، فهو لدیه غيرة، یقول: 
وعندما یعجزون، تزداد معرفته قلیلًا، لیست معرفة حقیقیّة، بل معرفة «. فلماذا آتي؟ أنا لا آتي

نابعة من العجز، والآن إلى مَنْ ذهب؟ إلى القوى الغیبیّة، لم تستطع القوى الظاهریّة فعل شيء، 
وى شهرین، عندما تصلون إلى هنا، یكون أمركم لا، أنتم راحلون، نعم! حقًا، نعم! لم یَبْقَ لكم س

قد انتهى! تقول: بوضوح، لم تنجح القوى الظاهریّة، لا في إیران استطاعوا فعل شيء، ولا في 
الخارج استطاعوا فعل شيء، ذهب إلى أوروبا ولم ینجح، ذهب إلى أمریكا ولم ینجح، ثمّ أرسلوه 

فكّر بأنّ لدینا إلهاً أیضًا، فیبدأ بالدعاء، والآن یذهب إلى هنا خالي الوفاض، والآن جاء إلى هنا، فیُ 

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

إلى أبي الفضل علیه السلام، وإلى الملائكة، ویقول: أغیثوني، ویُقیم الموائد والمآتم وما إلى 
ذلک... أین كنت حتّى الآن یا أخي؟ أین كان أبو الفضل علیه السلام هذا حتّى الآن؟ نعم؟ 

ویُقدّم النذور، وفي الوقت الذي قیل له: یا عزیزي، أدخل الله  الآن جئت؟ یُقیم الموائد وینذر
في حیاتک أیضًا، لا یكن الأمر هكذا! كان سكرانًا بشبابه ودنیاه وغروره ورئاسته وشهوته وماله 

 وعزّته واعتباراته، سكرانًا تمامًا، لا یفقه شیئًا.

 عبرة القبر: هل فكرت في هذه الساعة؟

لیلة الأولى من القبر عندما یُوضع المیّت في قبره، ورد في الروایة لقد ذهب كل ذلک، وفي ال
أنّه ینظر إلى یمینه فلا یرى أحدًا، وینظر إلى شماله فلا یرى أحدًا، وینظر إلى الأعلى فيرى ـ یا إلهي 
ـ الحجارة والتراب والطين فوق رأسه، ولا یوجد أحد والجمیع قد ذهبوا، الجمیع قد ذهبوا. 

لدنیا فيرى أنّّم یتقاسمون، یتقاسمون الإرث، يجلسون، هذا یقول هذا نصیبي، یُشرف على ا
وذاك یقول ذاك نصیبي، هذا یقول أنا الأكبر، وذاك یقول أنا الأصغر، وهناك فجأة یأتي الخطاب: 

هل فكّرت في مثل هذه الساعة؟ عندما جاء الإنذار والوعید، وجاء الأنبیاء، وقالوا، كنت »
تمع، كنت تسخر، فما هذا الكلام؟ هذا كلام منذ ألف وأربعمائة عام، ما هذا سكرانًا، لم تس

. هذا كان في ذلک الوقت عندما لم یكن الناس یفهمون شیئًا، الآن الحمد للّه  الكلام؟ لقد وَلىَّ
 تطوّرت العقول، الآن كلّ عقل یزن خمسمائة كیلوغرام، في ذلک الوقت لم یكن العقل هكذا. 

لا یزن هذا القدر یا عزیزي! ومع ذلک تقول أنّ العقل الآن صار یزن  إنّ عقل الفیل
خمسمائة؟! كم یزن العقل؟ كم كیلوغرامًا؟ یقولون حوالي كیلوغرام واحد وثلاثمائة أو أربعمائة 
غرام، والآن كم أصبح؟ الآن تطوّر الناس، فأصبح خمسين كیلوغرامًا، مائة كیلوغرام. تغيّرت 

اته، هذا الكلام كان في ذلک الوقت، حسناً! عندما جاء الأنبیاء، لماذا لم خلایاه، تغيّرت كُریَّ 
 «.تصغ؟ الآن فهمت، الآن أدركت

https://madrasatalwahy.org/


  1٣ 
 

 عودة مؤقتّة إلى الله: هل يدوم الانقطاع بعد الشفاء؟

والآن یبدأ بالتوسّل، فیذهب إلى أبي الفضل وعلّي الأصغر علیهما السلام والملائكة، 
ذا وینذر لذاك، ویُساعد الأیتام. نذر وقضاء حاجة وما إلى ذلک، واحدًا تلو الآخر، وینذر له

ودعاء توسّل، ویدعو هذا السیّد وذاك السیّد إلى منزله، لماذا؟ لكي یشفى المریض. والآن بعد 
أن شُفي مریضک، هل ستترك هؤلاء مرّة أخرى؟ ستتركهم مرّة أخرى، ستتركهم مرّة أخرى. 

. لقد رأینا ذلک بأعیننا. نرى، عشرات الحالات، مئات الحالات. بعد مدّة، سیعود الأمر كما كان
لُّ حالة الاضطرار، یتغيّر حال الإنسان، ینقطع، یتغيّر، یتغيّر وضعه. ولكن عندما تتغيّر  عندما تَحُ
تلک الحالة، شیئًا فشیئًا، یرى الإنسان أنّه لا يهتمّ ویتّجه نحو الأفول. قَلَّتْ تلک الحالة من 

 الأحادیث تتغيّر، الكلام یتغيّر، عندما یتغيّر الكلام، یتغيّر الفكر والقلب. الانقطاع.

 قصّة المريض الذي يئس منه الأطباّء: انقطاع مؤقتّ ثمّ عودة إلى العبث

لزیارة مریض كان الأطباء قد یئسوا من شفائه. المرحوم العلامة ذات مرة ذهبتُ مع 
ا، وكانت حا لته قد تحسّنت كثيًرا. كلّ هذا كان بسبب أنّّم یئسوا فكان یتحدّث بكلام جیّد جدًّ

منه. رحم الله آباء هؤلاء الأطباء. على الأقل يخلقون أحیانًا حالة من التوكّل عند الإنسان. كانوا 
كانت لدیه حالة انقطاع جیّدة، لیتها »: المرحوم العلامةقد یئسوا منه، وعندما خرجنا قال 

رجل وعاد إلى ما كان علیه. وبعد مدّة، رأینا أنه قد تغيّر، وبدأ مرّة وبالفعل، شُفي ذلک ال«. تبقى
أخرى یتحدّث بتلک الأحادیث الفارغة والتافهة السابقة، كان یتحدّث بكلام سخیف وكلام 

أرأیتم »: المرحوم العلامةلا معنى له أصلًا. يجب أن یكون الإنسان هكذا وأن یكون كذا. قال 
عندما يحدث الانقطاع للإنسان، وتنقطع كلّ «. هذه هي الدنیاما قلت. هذه هي الدنیا، 

الأسباب، وكلّ تلک الأشیاء التي كان الإنسان یستطیع الاعتماد علیها، مُرتكزات وجود 
الإنسان وحیاته الظاهریّة، عندما یفقد تلک المُرتكزات الواحدة تلو الأخرى، ویبقى وحیدًا، 

یتغيّر حدیثه. ویا لیت هذه الحالة تبقى في الإنسان. ولكن  تحدث حالة الانقطاع، ویتغيّر كلامه.
البعض لیسوا هكذا، فإن كانوا في مرض، فإنّّم یتوجّهون إلى مكان واحد فقط. وإن كانوا في 

https://madrasatalwahy.org/


  14 
 

صحّة، فإنّّم یتوجّهون إلى مكان واحد، وإن كانوا في رخاء، فإنّّم یتوجّهون إلى مكان واحد، 
هون إلى مكان واحد، وإن كانوا في ضیق، فإنّّم یتوجّهون إلى وإن كانوا في شدّة، فإنّم یتوجّ 

مكان واحد، وإن كانوا في یُسْر، في كلّ حال لا يخرج الفكر والتوجّه عن ذلک المكان. لا يخرج 
 عن المبدأ، لماذا؟ لأنّه وصل إلى هذه النقطة، یعتبر أنّه في حالة اضطرار الآن.

 ؟كنُْ مضطراً الآن: لماذا تنتظر الغد

أنت الذي ستصبح مضطرًا غدًا وتصل إلى هذه الحالة، كُنْ كذلک من الآن. من الآن. 
ر في هذه المسألة من الآن. لماذا تتركها للغد؟  أنت الذي ستفقد غدًا كلّ مُرتكزاتک، حسناً، فكِّ

ر من الآن حتى تجني فائدتها من الآن أیضًا.  فكِّ
، معرفتي لم تترك أحدًا «مولاي دلیلي علیکمعرفتي یا »لذلک یقول الإمام علیه السلام: 

غيرك. أخرجت الجمیع من قلبي وضميري. أخرجت الشریک، أخرجت الجار، أخرجت أفراد 
الحي، أخرجت القوم والعشيرة، أخرجت الأخ والأخت، أخرجت الابن، أخرجت الزوجة 

فقط.  والأولاد، أخرجت الأب والأم والأقارب والصدیق، أخرجت الجمیع. أبقتک وحدك
هذه معرفتي هي معرفة بک. فالإمام السجّاد علیه السلام یدعونا إلى هذه المعرفة. يجب أن 

، «علیک بها صرفًا»نحصل على هذه المعرفة وألاّ نخلطها، لا ینبغي أن نتنازل عن هذه المسألة. 
 یُشير إلى هذه المسألة في أشعار ابن الفارض علیه الرحمة.

 وصول؟ أم نحتاج إلى المحبة أيضاً؟هل تكفي المعرفة وحدها لل

والآن، هل هذه المعرفة بک تُنهي الأمر؟ هل لدینا الآن معرفة بالله أم نرید شیئًا آخر؟ 
هنا یقول الإمام السجاد علیه السلام: لا، المعرفة لیست كافیة، يجب أن تكون هناك محبّة أیضًا. 

ة بک. یا إلهي، أنت وحدك الموجود وكلّ المعرفة وحدها لا تُوصلني إلیک، أنا الآن لديَّ معرف
ما سواك باطل. حسناً، فهمنا هذا، والآن متى أصل إلى هذه النقطة؟ فهمنا هذا. استطعتُ تثبیت 
هذا في ذهني. استطعتُ أن أُدرك هذه المسألة تمامًا في ذهني. تجاوزتُ الموانع، تجاوزتُ تلک 

ذین یقولون إنّ هذا الطریق لا یُفید أحدًا ولا الأقوال التي یقولها الطلّاب. تجاوزتُ أولئک ال

https://madrasatalwahy.org/


  1٥ 
 

ا ومانعًا،  یستطیع أحد الوصول، تجاوزتُ هذا الكلام، تجاوزتُ أولئک الذین كانوا یُصبحون سدًّ
یا سیدي، ابتعد، یا سیّدي، ستفقد حیاتک. ستفقد دنیاك، ألم یقولوا ذلک؟! الذین یأتون إلى هنا 

رحمه الله؟ لقد السید الحداد یكن الأمر كذلک في زمن یفقدون دنیاهم، یفقدون حیاتهم. ألم 
تجاوزتُ كلّ هذا الكلام. نصائح الناصحين غير المُشفقين، أخذتُها من هذه الأذن وأخرجتُها 
من تلک الأذن. الشفقة العامیة التي هي في غير محلها، تركتُها جانبًا، المحبّة ]التي في غير محلّها 

 «تركتها أیضًا[.

 نته والتدخل في طريق السلوكقصة أب واب

منذ فترة، أعطاني أحدهم رسالة، سیدنا، أنا هكذا، وابنتي هكذا، وكذا وكذا. ما الأمر، 
موهبتها هكذا، هذا هو الأمر، كذا وكذا. الآن لا تُواصل دراستها وما إلى ذلک...، وبهذا العمل 
أضاعت كلّ آمالنا، وهي لا تستمع إلا لكلامک، أرجوك تعالَ ولا تدع الجهود التي بذلناها من 
أجلها تذهب سُدًى، وأمثال هذا الكلام. فما علاقتي بذلک؟ فكلّ إنسان یسلک طریقه، أنا لا 
أقول لأحد أن یذهب إلى مكان ولا أقول لأحد ألاّ یذهب. أقول: كل مَنْ یذهب إلى هنا ویكون 

ا له، فقد خسر. فإن كنتم ترون أنه غير مضّر، فأنتم أدرى، ما علاقتي بذلک؟ لا أستطیع أ ن مضرًّ
أتخلّى عمّا أقوله، ولا أستطیع أن آمر أحدًا أمرًا مخالفًا للصواب. غدًا ستأتي ابنتكم هذه وتُوقفني. 
ا لي، فلماذا قلتَ لي اذهبي؟ فقد أطعتک! والآن یتوسّلون  یا سیّدي، الذهاب إلى هنا كان مضرًّ

ل التفتّم! حسناً، لقد إلینا لنأتي ونأمر الأفراد بأوامر باطلة. كیف یمكنني أن أفعل مثل هذا؟ ه
الذین یأتون وینصحون بجهل. احذر یا عزیزي، وافعل كذا، یا  ترك كلّ هذا جانبًا. كم هم

 عزیزي وافعل كذا، ماذا تفعل؟

 قصّة القريب الذي تراجع عن السلوك: هل نتبع نصائح أهل الدنيا؟

منذ فترة وما إلى  أحد هؤلاء الأفراد، كان من الأقارب المقرّبين أیضًا. كنت أتحدّث معه
ذلک، وكان هذا قبل عامين أیضًا، فتحسّنت حالته قلیلًا ووجد میلًا وتوجّهًا، ثمّ بعد مدّة ذهب 
إلى مكان ما، وقیل له: إذا فعلت هذا فستهلک، وإذا فعلت كذا فستهلک. وهؤلاء مجموعة من 

https://madrasatalwahy.org/


  16 
 

وترك هذه المسائل الدراویش یفعلون هذا. لقد أحاطوا به، وأفسدوا ذهنه، فانتهى كلّ شيء، 
جانبًا وعاد إلى تلک الأجواء السابقة. ومَنْ فعل هذا به؟ جماعة من النساء اللواتي لا یفهمن شیئًا 
سوى الدنیا والتزیُّن والاعتبارات المادیّة وهذه الأمور التافهة. فهل يجب أن یكون الإنسان 

دّ؟ بلا استقامة؟ بلا قیمة لیأتي ضعیفًا إلى هذا الحدّ؟ هل يجب أن یكون بلا هویّة إلى هذا الح
، ويجلسون ويُحیطون به ویكلّمونه بكذا وكذا،  ویستمع إلى كلام مجموعة لا تُمیّز بين الِهرِّ والبِرِّ
ویقولون: لقد صرت نحیفًا! لقد أخطأت عندما صرت نحیفًا، بإمكانک مثلًا ألاّ تصوم، فمَنْ 

ثلاثة أیام في الشهر، ومَنْ أراد أن یزید قلیلًا  قال لک صُمْ؟ لقد أوصى أولیاء الله بأن: صوموا
فهو أفضل، وبأنّ ارتكاب المعاصي لیس صحیحًا. ستفقد دنیاك، تلک الدنیا التي ستكون ملیئة 
بالمشاكل والهموم وحرب الأعصاب، لا یریدها الإنسان أبدًا. تلک الدنیا التي یرید الإنسان 

نّ رأسماله قد زاد، یا عزیزي، ما الخبر؟ لقد انفجرت، فیها أن یزید رأسماله في البنک ویَسعد بأ
كفى. اركض من الصباح إلى المساء، ومن المساء إلى الصباح، من الصباح إلى المساء، ومن 
المساء إلى الصباح، یا عزیزي، لدیک ما یكفي لتعیش! فما هذه الأعصاب المتعبة؟ ثمّ فجأة! 

مل، یتوقّف قلبه عن العمل، ویأخذونه إلى یتوقّف عقله عن العمل. یتوقّف كبده عن الع
المستشفى، إلى وحدة العنایة المركّزة، إلى هنا وهناك، لماذا؟ من أجل لا شيء، لا شيء، ثمّ 
حسناً، تفضّلوا اذهبوا، حسناً، كلّ هذا الجهد الذي بذلوه یأتي آخرون ویستفیدون منه. فهل هذه 

 هي القضیّة؟ حسناً، هذا نوع واحد.

 لحقيقية والثبات على الطريق: لماذا يتراجع البعض؟المعرفة ا

أما الذي وجد المعرفة، فلن یتخلّى عنها. تلک المعرفة لا تدع الإنسان یتراجع، إذا 
ا »رحمه الله: السید الحداد وُجدت تلک المعرفة الحقیقیّة، فإنّ رأي أحدهم، قال  عجیب جدًّ

ون في أجواء أخرى، تتغيّر وجوههم، تتغيّر هؤلاء یأتون إلینا، تصبح لديهم حال جیّدة، یصبح
أفكارهم، تتغيّر أعمالهم. كان یقول: لا أعرف ما هذه المسألة، فبمجرد أن یذهبوا إلى مكان آخر 
وبیئة أخرى وتفاعلات أخرى، ینسون كلّ المسائل تمامًا وكأنّ شیئًا لم یكن، یُغيّرون طریقهم، 

https://madrasatalwahy.org/


  17 
 

«. جواء الخاصّة بهم، إلى تلک القضیّة الخاصّة بهمیُغيّرون مسارهم، ثمّ یعودون إلى تلک الأ
هؤلاء أیضًا، أولیاء الله أیضًا، كما قلتُ في اللیالي الماضیة، لیس من المفترض أن یصنعوا 
المعجزات، لا! لیس هذا هو المطلوب، لا یصنعون المعجزات. یُبیّنون الطریق والتأیید من 

أیضًا لا نستطیع أن نخدع أنفسنا أيّها السادة، لیس هذا  الناحیة الإلهیّة واهتمام الفرد نفسه. نحن
 هو الأمر.

 ألم البطن وألم الروح: هل نهتمّ بروحنا كما نهتمّ بأجسادنا؟

إذا آلمتنا بطونُنا الآن، إذا آلمتكم بطونُكم قلیلًا، فإنّكم تقومون من مجلسي هذا وتذهبون 
، وتقولون: بطني تؤلمني، يجب أن أذهب إلى الطبیب، ألیس كذلک؟ من هنا، أمام عیني تقومون

لآخذ دواء، يجب أن أذهب لأعُالجها، أتفعلون ذلک أم لا؟ نفعل ذلک، ولا مزاح في الأمر. أمّا 
عندما یتعلّق الأمر بالله، فنقول: سیّدنا نحتاج أن یُوفّقنا الله، وأن یُعیننا الله، وأن یُؤیّدنا الله، لا 

عزیزي، لا یُؤیّد الله ولا یُعين ولا شيء، والأمر تمامًا كألم البطن.  بدّ أن یفعل الله كذا. كلّا یا
والمسألة هي مسألة ألم البطن. التأیید هو أنّكم جئتم ووصل الكلام إلى أسماعكم، هذا هو 
التأیید. والباقي يجب أن تُشمّروا عن سواعدكم، لا أن تجلسوا وتقولوا: لا بد أن یُؤیّدنا الله. 

الكریمة وحیاتي، لو جلستم حتّى یوم القیامة، فلن یكون هناك تأیید. أقولها لكم أُقسم بحیاتكم 
بصراحة: لا وجود لهذه الأمور. تأیید ماذا؟ ما هذا الكلام؟ نحن نلعب بأنفسنا ونُحاول بطریقة 
ما أن نخادع، نحن نُحاول أن نفعل شیئًا ما. تأیید الله كان أن یأتي إنسان مثل المرحوم الوالد 

، ویبذل وقته وحیاته وعمره من أجلنا، ويحتمل ألف ألم ومرض، ویُقطع رحوم العلامةالم
 جسده، وتتكسّر عظامه الواحد تلو الآخر، لماذا؟ لكي یُوصل إلینا الأمر. هذا هو تأیید الله.

 قصّة ألم الظهر والتضحية من أجل إيصال العلم: ما هو التأييد الحقيقي؟

ـ حسناً، لم أكن أرید أن أقول هذا، لم یكن يجب أن أقوله،  عندما كنتُ أكتب»كان یقول: 
ولكننّي قلته، فهذا الظهر الذي آلمه، كان یقول ـ فكأنّّم وضعوني تحت الساطور وكانوا 
یُقطّعونني من هذا الظهر، وفجأة قال لي: یا فلان، البارحة في منتصف اللیل استیقظتُ لأجُدّد 

https://madrasatalwahy.org/


  18 
 

مع « قط في الفراش أتقلّب لأستطیع الجلوس، ولم أستطع.وضوئي من النوم، فبقیتُ ساعتين ف
أنّه كان یتحمّل الألم كثيًرا، كثيًرا، كثيًرا، فهذه عنایة الله، تفضّلوا! وهذه كتبه وأحادیثه وأشرطته، 
كلّها الآن حیَّة وحاضرة. أخبروني عن مشكلة من مشاكل السلوك لا تجدون لها حلاًّ في كتبه 

لآن واكتبوا لي رسالة أنّنا لا نرید أن نعمل! هذا هو تأیید الله. هذه مرتبة وأشرطته. ثمّ قولوا ا
 المعرفة، ماذا تفعل؟ عندما یعمل الإنسان، یرتفع، یرتفع، یرتفع.

 المحبة: الشفيع الذي لا غنى عنه بعد المعرفة

ست المعرفة وحدها وإن كانت دلیلًا علیک، لكنهّا لی»یقول الإمام السجّاد علیه السلام: 
یقولون: سیّدنا، نحن ـ «. كافیة. تحتاج إلى شيء آخر هنا، وهو مسألة المحبّة. مسألة المحبّة

 هناك البعض یقولون سیّدنا، قمنا بهذا العمل فلماذا لم نرَ أثره؟! 
 ـ فعلتَ هذا العمل فلماذا لم ترَ أثره؟! ماذا تتوقّع من الله؟ ماذا تطلب من الله؟ 

امين ولم نرَ شیئًا، سیدنا، جئنا لمدّة ثلاث سنوات، فماذا حدث؟! ـ سیّدنا، جئنا لمدّة ع
نحن هنا منذ أربع سنوات، فماذا حدث؟! حالة المُطالبة، حالة المُطالبة تختلف عن حالة 
المحبّة. المُحِبُّ لا یطلب أبدًا من المحبوب. المُحِبُّ یرى شیئًا واحدًا فقط، یرى رضا 

لتُ هذا من أجلک، فلماذا لا تفعل أنت هذا؟ هذا لا مكان له المحبوب فقط، هذا كلّ شيء. فع
 في نظام المحبّة. هذه معاملة، هذه تجارة.

 رحمه الله: هل نبيع سَلفَاً لله؟الشيخ الأنصاري قصة الرسالة إلى 

عندما كنتُ في النجف، بالطبع هذه رسالة، وكان یقولها »یقول: المرحوم العلامة كان 
رحمه الله: مولانا لا أرى الشیخ الأنصاري أحیانًا، رسالته موجودة وقد رأیتُها. كتب للمرحوم 

 تغیيًرا في حالي، فما حقیقة الأمر؟ أین الخلل في الأمر؟ لا خبر، لم يحدث شيء! كذا. 
ا، فیقول: یا رحمه اللهالشیخ الأنصاري فیُجیب  ، وكان مَرِحًا ولطیفًا، مَرِحًا ولطیفًا جدًّ

عزیزي، أنت لم تدفع سَلَفًا للّه حتّى تُطالب الآن بالسلعة ـ وبیع السَلَف هو أن یشترى مُسبقًا 
منتجات شركة أو زراعة ویُدفع ثمنها، ثمّ تقدّم تلک الشركة أو المصنع أو الأرض أو المزرعة 

https://madrasatalwahy.org/


  1٩ 
 

 ـفكان یقول ذلک المنتج لاحقًا في  وقته المحدّد، عندما تنضج الثمار، وعندما یظهر ذلک المنتج 
له: أنت لم تدفع سَلَفًا للّه حتّى تطالبه، فهذا أولًا، وثانیًا ـ بالطبع كان هناك مزاح في ذلک أیضًا ـ 
 أنت تعلم أنّ كل شيء يحتاج إلى اجتهاد، وأنت لم تجتهد في هذا الطریق، فكیف تقول إنّ عنایة

سیّدنا، نحن هكذا منذ عدّة سنوات، سیّدنا «. الله ولطفه لم یشملک؟ ثمّ یقول له بعض الأمور
 نحن كذلک منذ عدّة سنوات ولا خبر! 

ـ فماذا ترید أن يحدث یا عزیزي؟! أيَّ خبر ترید؟ هل نحن الذین ندّعي وَصْل الله نُطالب 
ل هذا الكلام؟ مَنْ أوجب على الله أن یأتي الله؟ وهل الله مُلزَم بأن یقضي حاجاتنا؟ مَنْ قال مث

ا يَفْعَلُ وهَُمْ يسُْألوُنَ ﴿ویقضي حاجاتنا حتمًا؟! مَنْ قال ذلک؟!  . لا یمكن سؤال 1﴾لََ يسُْألُ عَمذ
 الله عن فعله.

 عبادة مشروطة: هل يقبل الله صلاة مَنْ يشترط عليه؟

 ـ یا إلهي، نحن نُصلّي لک بشرط أن تكشف الحجاب!
! لا!  ـ لا وجود لمثل هذا الكلام. لا وجود لمثل هذا. إن كنت لا ترید أن تصلّي، فلا تُصَلِّ

هل تریدني أن أكشف الحجاب؟ هناك آخرون یكشفون الحجاب. نحن لا نعرف كیف نكشف 
 الحجاب!! 

 ـ یا إلهي، لقد صُمتُ لک شهر رمضان لكي یُرفع الحجاب عنيّ.
 قول بصراحة: لو أردتَ لما صُمت. كان بإمكانک أن لا تصوم. بصراحة، ی ـ

 ـ یا إلهي، لقد حججتُ لک لكي أرى إمام زمانک في الحج!
ـ هل إمام الزمان علیه السلام واقف لینظر جنابُكم إلى وجهه الشریف؟! هل هو فارغ إلى 

 هذا الحدّ لیأتي ویضع نفسه تحت تصّرفنا، إمام الزمان علیه السلام؟ 
 س من أموالي، ودفعتُ الزكاة، ودفعتُ الكفارة!ـ یا إلهي، لقد دفعتُ الخُمْ 

                                                           
 .2٣( الآیة ۱2الأنبیاء ) 11

https://madrasatalwahy.org/


  20 
 

ـ أموال، أيُّ أموال؟! لو لم یأتِ الزبون إلى مصنعک، فمن أین كانت ستأتي هذه الأموال؟! 
كانت كلّ بضاعتک ستفسد وتذهب هباءً. فعن أيّ أموال تتحدّث؟! تقول إنک دفعت الزكاة؟! 

هذا النبات؟! لو لم یكن هناك ماء من هذا  لو لم أُرسل المطر من الأعلى، فمن أین كان سینبت
تْ وأصبحت كالعشب. تأتي آفّة واحدة إلى زراعة واحدة،  البئر، لكانت نباتاتک هذه قد جَفَّ
فتقضي على كلّ هذه الزراعات من أوّلها إلى آخرها. یُرسل الله موجة من الجراد إلى هذه 

بأكملها، ثمّ تطير وتذهب لتأكل رزقها الزراعات، فمن الصباح إلى المساء تجتاح هذه الزراعة 
؟ مِنَّةُ  في مكان آخر، انتهى الأمر. فمَنْ فعل هذه الأشیاء؟! والآن تقول: دفعتُ الزكاة؟ أتَمنُُّ عَلَيَّ

 ماذا؟

 العمل من أجل الله أم من أجل المقابل؟

ا. إذا أردتم أيّها العمل بهذه الطریقة هو عمل مُطالبة، والله لا يُحبّه، لا يُحبّه، ولا یفعل شیئً 
الرفقاء أن تُجرّبوا، فجرّبوا. ستأتون وتقولون: لقد أخطأتَ أيّها السیّد الطهرانّي! لقد فعلنا كذا، 

 وحصلنا على نتیجة. 
نقول: حسناً، على أيّ حال، سنعُید النظر، إن كان الأمر كذلک. ولكن حتّى الآن، خلال 

عِد النظر في هذه الأمور، وإن شاء الله سیكون هذه الخمسين عامًا التي مرّت من عمري، لم أ
الأمر كذلک من الآن فصاعدًا. فالله لا يُحب الإنسان المُطالب الذي یأتي ویقول: أفعل هذا من 

 أجل هذا. هذا لیس من شِیَم المحبّة. لا مكان لهذه المسألة في عالم المحبّة.
امين من الفاكهة، أو عُلبَتي فواكه عندما یأتي إنسان إلى منزلک، ويُحضر لک هدیّة، كیلوغر

موضّبة إن كنت مریضًا، أو مُجلَّدَیْن من الكتب، أو زجاجة عطر، ثمّ یقول: باختصار، أعطني 
شیئًا في المقابل، ألا تتفاجأ؟ آه! أحضرتَ كتابين والآن ماذا ترید؟! هل ترید ثمنهما أیضًا 

مين من الفاكهة، عُلبة حلوى، ثمّ ما وتقول: أعطني شیئًا أیضًا یا عزیزي؟ أحضرتَ كیلوغرا
 هذا الأسلوب في الحدیث؟ ما هذا الطلب؟

https://madrasatalwahy.org/


  21 
 

 الصلاة الخالصة: ماذا يريد الله من عبده في الصلاة؟

، ولا «الله أكبر»عندما یرید الله أن یقف عبده أمامه للصلاة، یرید فقط أن یقول عبده: 
، أي یا «لله الرحمن الرحیم، الحمد للّهالله أكبر، بسم ا»یكون في ذهنه شيء آخر، هذا كلّ شيء، 

إلهي، أفدیک بنفسي، أُضحّي بحیاتي من أجلک، أنت هكذا، كلّ الحمد لک، كلّ النعم منک. 
رَطَٰ ﴿يجب أن نأتي إلیک فقط، خُذْ بیدي، أنا بائس، أنا مسكين، أنا...، انظروا!  ِ ٱهْدِناَ ٱلص 

نْعَمْتَ عَ 
َ
ِينَ أ آل يَِ ٱلمُْسْتَقِيمَ صِرَطَٰ ٱلَّذ يهِْمْ غَيِْْ ٱلمَْغْضُوبِ عَلَيهِْمْ وَلََ ٱلضذ

، كل هذا لماذا؟ ﴾لَ
 كل هذا من وادي المحبّة.

تقول عائشة إنّّا قالت للنبيّ صلّى الله علیه وآله ـ رأته یُصلي كثيًرا، یعبد كثيًرا ـ تقول إنّّا 
ا أن تُصلّي مثلنا؟ هل تحتاج یا رسول الله، أتُصلّي كلّ هذه الصلاة؟ هل يجب علیک أیضً »قالت: 

أفلا أكون عبدًا »فقال النبيّ صلّى الله علیه وآله عبارة: « أیضًا إلى الصلاة؟ هل أنت أیضًا مثلنا؟!
ا. یقول:  «شكورًا؟! لا أقول إنّ الله  «أفلا أكون عبدًا شاكرًا أیضًا؟!»وهي عبارة عجیبة جدًّ

، لأنّ صلاة اللیل كانت واجبة على النبيّ صلّى الله علیه وآله. لو لم یُوجبها الله  أوجب هذا عَلَيَّ
ا، وقال: مَنْ شاء فلیفعل ومَنْ  ا حقًّ على النبيّ صلّى الله علیه وآله، ولو لم یأتِ الأمر، ولو تركه حرًّ

أيّها الرفقاء يجب أن نأتي ونُفكّر مع أنفسنا ألم یكن  شاء فلا یفعل، ولكن في مثل هذا الوضع، حقًا
هناك مجال لنقوم ونعبد؟ أم أننا نفعل ذلک لأنّ الله قال: صَلُّوا؟ لأنّ الإمام الحسن العسكري 

مَنْ یترك صلاة اللیل فلیس مناّ. هل نُصلّي « لیس منا مَنْ ترك صلاة اللیل»علیه السلام یقول: 
لإمام الصادق علیه السلام عندما أمر أهله وعشيرته بالحضور عند لهذا السبب؟ بسبب كلام ا

، مَنْ استخفّ «لن ینال شفاعتنا»، أو «لن تنال شفاعتنا المُستخِفّ بالصلاة»احتضاره وقال: 
بالصلاة فلن ینال شفاعتنا أهل البیت. أو لهذا السبب؟ حسناً، نحن نسمع هذا. سمعنا هذا من 

، وسمعنا ذاك من الإمام الحسن العسكري علیه السلام، وسمعنا الإمام الصادق علیه السلام
ذاك من موسى بن جعفر علیه السلام، وسمعنا ذاك من الإمام الحسين علیه السلام، ورأینا آیات 
القرآن هذه، والآن لو لم تكن هذه موجودة، أي لو لم یكن هذا الكلام موجودًا. لو كناّ نعرف 

ه بعبده أن یُصلّي العبد، فماذا كنا سنفعل؟! نجلس ونُفكر. كناّ سنقول: فقط أنّ الله يُحبّ في علاقت

https://madrasatalwahy.org/


  22 
 

یا إلهي، ما دام الأمر كذلک، فلنتركه ولنذهب!. لقد استرحنا، لقد رُفعت هذه العصا عناّ. 
 فلنتركه، ولنسترح منه!

 دمتى نصل إلى كلام الإمام السجاد عليه السلام؟ الشعور بالارتباط بالله دون أمر أو تأكي

كلّما وصلنا إلى هذه النقطة وإلى هنا، وأن نشعر بعلاقتنا مع الله بدون أمر وبدون تأكید، 
ونعمل بمقتضى ذلک الشعور، نكون قد وصلنا إلى كلام الإمام السجاد علیه السلام حیث 

، ولكنّ هذه الدلالة تحتاج إلى شفیع، وذلک الشفیع هو المحبّة، «معرفتي دلیلي علیک»یقول: 
 محبّة لا یتمّ العمل.وبدون 

 ایم عمر *** ما همچنان در اوّلِ وصفِ تو مانده و به آخر رسید مجلس تمام گشت
 یقول: 

 « انتهى المجلس ووصل العمر إلى نّایته *** وما زلنا في بدو وصفک حائرین
بقّیة، لا یزال هناك الكثير لیُقال حول هذه المسألة. وإن شاء الله إذا وُفِّقنا في اللیالي المت

 فهي اللیالي الأخيرة، سنكون في خدمة الرفقاء. 

  

 اللَّهمَُّ صَلِّ علََی محُمََّد  وَ آلِ محُمََّد  

https://madrasatalwahy.org/

	المعرفة والمحبة: دليل وشفيع إلى الله
	أهمية المعرفة في السير إلى الله: لماذا لا يمكن التحرك بلا وجهة؟
	قصّة التائهين في البحث عن الحقيقة: من مجالس قم إلى مسجد القائم
	تحديد الوجهة: هل تريد الله أم آثاره؟
	قصة أهل العرش وأهل الفرش: من يصعد ومن ينزل؟
	دعوة الصعود: لماذا لا يصعد أهل الفرش إلى أهل العرش؟
	هل يمكن أن يجتمع في القلب حُبّان متناقضان؟
	قصة الأم وابنتها والبقرة: حقيقة المحبّة عند الامتحان
	متى يجب أن نفكر في العلاج؟ ازدواجية المحبة في القلب
	المعرفة الحقيقيّة: تواصل بلا تعلق
	ثمرة المعرفة: التوجّه الخالص إلى الله
	مراتب المعرفة بالله: من الخالق المنفصل إلى الحقّ الظاهر في كلّ شيء
	المرتبة الأعلى للمعرفة: رؤية الله في كلّ شيء
	متى يتذكّر الإنسان ربه؟ قصة المريض والأطباء
	عبرة القبر: هل فكرت في هذه الساعة؟
	عودة مؤقّتة إلى الله: هل يدوم الانقطاع بعد الشفاء؟
	قصّة المريض الذي يئس منه الأطبّاء: انقطاع مؤقّت ثمّ عودة إلى العبث
	كُنْ مضطرًا الآن: لماذا تنتظر الغد؟
	هل تكفي المعرفة وحدها للوصول؟ أم نحتاج إلى المحبة أيضًا؟
	قصة أب وابنته والتدخل في طريق السلوك
	قصّة القريب الذي تراجع عن السلوك: هل نتبع نصائح أهل الدنيا؟
	المعرفة الحقيقية والثبات على الطريق: لماذا يتراجع البعض؟
	ألم البطن وألم الروح: هل نهتمّ بروحنا كما نهتمّ بأجسادنا؟
	قصّة ألم الظهر والتضحية من أجل إيصال العلم: ما هو التأييد الحقيقي؟
	المحبة: الشفيع الذي لا غنى عنه بعد المعرفة
	قصة الرسالة إلى الشيخ الأنصاري رحمه الله: هل نبيع سَلَفًا لله؟
	عبادة مشروطة: هل يقبل الله صلاة مَنْ يشترط عليه؟
	العمل من أجل الله أم من أجل المقابل؟
	الصلاة الخالصة: ماذا يريد الله من عبده في الصلاة؟
	متى نصل إلى كلام الإمام السجاد عليه السلام؟ الشعور بالارتباط بالله دون أمر أو تأكيد

