
 

 

 

  

 هو العليم

  

 مقام المعرفة والمحبة في وصول الإنسان إلى المقصد

 لماذا الحب شفيع الإنسان إلى الله لا العبادة؟ 

  

 الجلسة الخامسة -هـ  ۱٤٢۷سنة  -شرح دعاء أبي حمزة الثمالي 

  

 محاضرة القاها

 آية الله الحاج السيّد محمّد محسن الحسينيّ الطهرانيّ 

 قدّس الله سره

  

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 أعوذُ باللهِ منَ الشيطانِ الرجيمِ 

 بسمِ اللهِ الرحمنِ الرحيمِ 

 وصلَّى اللهُ على سيدّنا ونبيّنا أبي القاسمِ مُحمَّد  

 وعلى آلهِِ الطيّبينَ الطاهرينَ واللعنةُ على أعدائهِم أجمعينَ 

  

  
 مِن دَليلي بدَِلالَتكَِ مَعرفَتي يا مَولايَ دَليلي عَلَيكَ وحُبيّ لَكَ شَفيعي إلَيكَ وأنا واثقِ  »

  «وساكنِ  مِن شَفيعي إلى شَفاعَتكَِ 
معرفتي يا مولاي ويا سيّدي، هي دليلي ومُرشِدي إليكَ، ومحبّتي وتعلّقي القلبي هو 
شفيعي إليكَ، وأنا واثق  تمام الثقة من أنَّ هذا الدليل والمرشد سيوصلني إلى المقصد، وأنا في 

أنَّ هذا الشفيع سيكون سبب شفاعتي عندكَ. هذا كلام  طمأنينة ضمير وسكون خاطر من
 الإمام السجاد عليه السلام.

 أهمية المعرفة وضرورة التركيز على الهدف

فقاء بعض الكلام  حسناً، لقد تحدثنا في الجلسات السابقة عن مسألة المعرفة وقدّمنا للرُّ
مُفاده أنَّ المعرفة هي الوسيلة الوحيدة التي توصل الإنسان إلى المقصد والمطلوب، وللوصول 
ه إلى أي مطلوب لا بُدَّ من المعرفة المتعلّقة بذلك الشيء نفسه. فمَنْ يختار تخصّصًا لا يمكن
الجلوس في صفٍّ آخر، بل يجب أن يجلس في الصف نفسه المخصّص لهذا الفرع. وإذا أراد أحد  
أن يكتسب معرفةً بالعلوم الظاهريّة والعلوم الماديّة، فعليه قراءة الكتب المتعلّقة بهذه العلوم، 

ح طبيبًا لا ولا يمكنه أن يذهب ويقرأ علم ما وراء الطبيعة على سبيل المثال. ومَنْ يريد أن يصب

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

ينبغي أن يجلس في صف الهندسة المعمارية؛ فالأخير يتحدث عن الحجر والجص والاسمنت 
والحديد وكيفيّة البناء والخرائط والأسس، بينما الأول يتحدّث عن الجسم وأمراضه والصحّة 
والسلامة والمشاكل التي تواجه الجسم وكيفيّة العلاج. فكلّ واحدة من هذه الأمور هي 

د مختلفة، والطريق لتلك المقاصد أيضًا مختلف، وليس واحدًا. وكذلك العلوم الإلهيّة لها مقاص
طريقها الخاص. فمَنْ يريد أن يتّجه نحو العلوم الإلهيّة ويحصّل لنفسه تلك الكيمياء النادرة، 
يجب ألّا يلتفت إلى هذه العلوم مثل الهندسة والطبّ والعمارة والرسم والحدادة والخبازة 

غيرها. هذه علوم تتعارض مع تلك العلوم الإلهيّة، وعليه أن يحصر ذهنه وفكره في ذلك العلم و
حتى تتمكّن نفسه من نيل الحظ الكافي منه. هذه مسألة لا ينتبه إليها أحد. يقول البعض: نحن 
 ندرس هذه العلوم وإلى جانبها ندرس هذا العلم الآخر أيضًا؛ فلا يستفيدون لا من ذاك ولا من
هذا. النفس لكي تستفيد من علمٍ ما، يجب أن تكون كلّ حواسّها متوجّهة إليه. فهل تفهمون ما 

 أريد أن أقول!

 ضرورة تركيز الذهن في طلب العلوم الإلهية

مَنْ يريد أن يُدخل الله تعالى في قلبه، ويدخل أسماء الله تعالى وصفاته، ويطّلع على آثار 
والمعاد والولاية والنبوّة وبعثة الرسل وإنزال الكتب، يجب أن الذات، ويكتسب معرفةً بالمبدأ 

يركّز كلّ ذهنه في ذلك المسار ليتمكّن من تحصيل الحدّ الأعلى والأكمل من هذا العلم. فإذا 
انشغل بقراءة ودراسة هذا العلم وقال إلى جانبه: لنقرأ درسًا آخر الآن، فكلا! لا فائدة من ذلك، 

ات تدخل ذهنه، ولن تستقرّ هذه العلوم في روحه بعد ذلك. استقرارها بل سيكون مجرّد محفوظ
في الروح شيء آخر. مسّها ولمسها بالوجود أمر آخر. قد يجلس الإنسان في عشرة صفوف في 
الجامعة: صف الرياضيّات، وصفّ الكيمياء، وصف فنّ الدمى المتحرّكة والمسرح، وصفّ 

لس في كلّ هذه الصفوف ويكتسب من كل منها بعض الحدادة والنجارة. يمكن للإنسان أن يج
المعلومات وبعض الأشياء. أما مَنْ يريد أن يجلس في صف العلوم الإلهية، فيجب أن يركّز كلّ 
حواسه حتى يأتي شيء آخر إلى قلبه غير المحفوظات الموجودة في الكتب؛ هذا هو مقصدي. 

ين، غير هذه الأصول، غير هذه الأمور غير هذه المحفوظات، غير هذه الصيغ، غير هذه القوان

https://madrasatalwahy.org/


  4 
 

والكليّات الموجودة، يجب أن يأتي شيء آخر هو الذي يحفظ الإنسان ويثبّته في الحوادث، لا هذه 
المحفوظات. هذه المحفوظات مثل سائر المحفوظات. نعم، لها قيمة أعلى، وهذا مصون في 

فهذه  -أتي من قِبَل هذه العلوم مكانه، ولكن ذلك الجانب الباطني وذلك النور والروح الذي ي
علوم لم تخرج من فم باستور وإديسون! هذه علوم جاءت على لسان الإمام السجاد عليه السلام، 
جاءت على لسان الإمام الباقر عليه السلام، جاءت على لسان الإمام الصادق عليه السلام، 

ا، ومهما أضفينا عليه من ألوان نفوس مطهّرة قدسيّة، لا من أفراد مثلي. حتّى لو قلنا نحن أمرً 
وزخارف، ومهما راعينا سجعه وقافيته، فهو وليد تفكيرنا وخيالنا النازل. فالرواية التي يقولها 
الإمام السجاد عليه السلام أو الإمام الرضا عليه السلام، تختلف كثيًرا عمّا أقوله أنا ولو قلت 

 السماء. هناك فرق شاسع. لماذا؟الكلام نفسه، والفرق بينهما كالفرق بين الأرض و

 كلام أهل البيت عليهم السلام ونورانيته

 قصة دعاء "يا مقلب القلوب" ونهي الإمام الصادق عليه السلام عن الإضافة فيه

بالمناسبة، كنت اليوم أطالع كتابًا، وبالصدفة وقعت عيني على رواية تتعلّق بقضيّة ما، 
في آخر »رواية عن الإمام الصادق عليه السلام أنه قال: ببحث كنت أدرسه. رأيت رواية عجيبة! 

في بدايته بضع . «يا مقلب القلوب ثبت قلبي على دينك»، وهو: «الزمان، الزموا هذا الدعاء دائمًا 
وعادةً ما  -فمَنْ يقرأ هذا الدعاء . «يا مقلب القلوب ثبت قلبي على دينك» جمل ثمّ هذه العبارة:

الصلاة كما أتذكّر، من ضمن التعقيبات كانوا يقرؤون دعاء الإمام  كان الأفراد يقرؤونه بعد
فإنَّ الله تعالى يحفظ له دينه. سأبحث عنه غدًا إن شاء الله، وفي ليلة  -الصادق عليه السلام هذا 

الغد إذا وفّق الله سأذكر هذا الدعاء. أو إذا وجده الرفقاء فليأتوا وينقلوه، وأنا أيضًا سأنقله. 
يقول الراوي: يا ابن . «ثبت قلبي»بعد بضع جمل  «يا مقلب القلوب»بهذه الكيفيّة:  فالرواية

فتصبح: يا مقلب القلوب والأبصار! يقول الإمام عليه  "والأبصار"رسول الله، نضيف أيضًا 

https://madrasatalwahy.org/


  5 
 

ولا تضف، فأنا الإمام الصادق أعلّمك، فكيف تتجرّأ وتضيف! مَنْ  1«قل كما أقول»السلام: 
ا أقول قل هذا، وأنت تقول أنا أضيف هذا؟ هذا لا يجوز! هذا يصبح دعاءً من أنت لتضيف؟! أن

عندك! دعاء من جيبك، ربما في نطاق أوسع قليلًا، أعلى أو أدنى قليلًا! هذه الأدعية تختلف قليلًا 
عن الدعاء الذي يأتي من مقام الطهارة القدسيّة ومقام عرش الله تعالى. فرق بسيط...! ذاك كلام 

ا. هناك في الإعلان نوعان: الإما م الصادق عليه السلام، وهذا كلامك أنت. وقد كان إنسانًا عاديًّ
إعلان روائيّ عن سيد الشهداء عليه السلام، عن الإمام الباقر عليه السلام، عن الإمام الهادي 
عليه السلام، وإعلان آخر هو كلام جيّد، ناصح، موعظة، نصيحة، من شخص عظيم. نرى أنَّ 

فرق بينهما كالفرق بين السماء والأرض. ما دام الأمر كذلك، فلماذا نأتي نحن ونقول كلامًا من ال
عند أنفسنا؟! لماذا لا نأتي بكلمات أوليائنا ونعلنها ونجعلها شعارًا للمسلمين؟ ماذا ينقصنا؟ 
د هناك من الروايات عن الأئمة المعصومين عليهم السلام في مختلف المسائل ما يكفي ويزي

عن حاجتنا، فلا حاجة لنا ولأمثالنا أن نأتي ونخترع أمورًا، ونقدّم هديّةً أو تحفةً أو شيئًا جديدًا 
أو مسألةً جديدةً. في الصلاة لدينا الكثير من الروايات عنهم، وفي الحج كذلك، وفي الخمس 

وم ونستعرض والزكاة كذلك، وفي الجهاد في سبيل الله لدينا عنهم ما يزيد عن حاجتنا. ثمّ نق
عضلاتنا ونقول شيئًا من عندنا أيضًا! لا! من الأفضل أن نراعي حال أنفسنا وألّا نكشف 
الضمائر والسرائر أكثر من هذا! كلّ ما هو موجود فهو من هناك، وكلّ أمر هو من هناك، جاء 

، «القلوب يا مقلب»أنا أقول . «قولوا ما أقوله أنا»من هناك. يقول الإمام الصادق عليه السلام: 
لتصبح العبارة أجمل ويكون سجعها  "والأبصار"ونحن لكي نجعله أجمل قليلًا نضيف إليه 

 وقافيتها أفضل! هل هو شعر يا عزيزي! هل هذا مقام الشعر والخطابة؟!

                                                           
ستصيبكم شبهة فتبقون بلا علم يرى ولا إمام هدى لا ينجو »عليه السلام:  أبو عبد الله :  قال14٩، ص 52بحار الأنوار، ج   1

منها إلا من دعا بدعاء الغريق قلت: وكيف دعاء الغريق؟ قال: تقول: يا الله يا رحمان يا رحيم، يا مقلب القلوب ثبت قلبي على 
وب والابصار ولكن قل كما دينك، فقلت: يا مقلب القلوب والأبصار ثبت قلبي على دينك، فقال: إن الله عز وجل مقلب القل

 «.أقول: يا مقلب القلوب ثبت قلبي على دينك

https://madrasatalwahy.org/


  6 
 

 شرط تلقي نور كلام الإمام عليه السلام: الانقطاع إليه

 ينبغي أن يكون في ذهنه أنه قد يكون مَنْ يريد أن يقرأ كلام الإمام الصادق عليه السلام، لا
هناك شيء آخر إلى جانبه، فنلقي نظرةً هناك لنرى هل قال أحد آخر شيئًا أم لا؟ بمجرّد أن يأتي 
هذا الخيال إلى الذهن، يخرج نور كلام الإمام الصادق عليه السلام! يخرج! لو قرأت هذا الدعاء 

ئدة! لماذا؟ لأنَّ القلب انصرف. القلب يتلقّى نور عشر مرّات فلن يكون له فائدة بعد الآن، لا فا
الله تعالى عندما يعلم أنه فقط عن طريق الإمام الصادق عليه السلام ولا غير! هذا كلّ شيء! 
حينها يتلقّى نور الله تعالى، حينها يؤثّر ذلك الكلام في روحه. ولكن بمجرّد أن يتصوّر أنّه ربما 

ا أيضًا في هذا المجال، فلنذهب ونطّلع عليه أيضًا، ربما يكون فلان الشيخ قد ذكر دعاءً جيّدً 
هناك أمر آخر...!. لقد أفسد نفسه، أفسدها أيّما إفساد؟ فسدت، لماذا؟ لأنَّ تأثير الدعاء هو تأثير 
من عالم الروح والمعنى ومن عالم الطهارة، ولا يمكن لأحد أن يستجلب الطهارة إلّا إذا كان 

ُ ﴿د بلغ مقام طهارة الذات. طهارة الذات! لا في مقام الفعل. هو نفسه مطهّرًا، ق إنَِّمَا يرُِيدُ اللََّّ
ِرَكُمْ تَطْهِيًرا هْلَ الَْْيتِْ وَيُطَه 

َ
 "تطهيرا"كلّ شيء يكمن في كلمة  1﴾لِِذُْهبَِ عَنكُمُ الر جِْسَ أ

ة الذات، أعلى من الأخيرة. لقد تعلّقت الإرادة والمشيئة الإلهيّة بأن يوصلكم إلى مقام طهار
هي  "تطهيرا"جميع الأنبياء، أنتم الأربعة عشر معصومًا، يوصلكم إلى مقام طهارة الذات؛ تلك 

لإفادة هذا الغرض. قد يحسن الإنسان عمله؛ عندما يريد أن يتوضّأ، يتوضّأ جيّدًا، يستخدم 
الماء لوضوء واحد، حوض ماء، كرٌّ لا يكفي، يصب طناً من  -كما ذكرنا قبل بضع ليالٍ  -حوضًا 

فهل يمكن أن يكون هناك وضوء أفضل من هذا؟ قال أحدهم: أنا أذهب وأغتسل صباحًا 
وظهرًا وعصًرا! قيل له: أخشى أن تصبح أنت نفسك ماءً! ناهيك عن استهلاك الماء، أنت نفسك 

! أن تذوب! أن يستخدم الإنسان طنًّا من الماء للوضوء، تمامًا كالموسوسين! هؤلاء المساكين
يستخدم طنًّا من الماء للوضوء، فبحسب الظاهر لا يوجد عند الناس أفضل من هذا! لقد وصل 
الماء إلى كلّ مكان، حتّى تحت الأظافر وكلّ مكان! قد يأتي إنسان يا سيدي ويقرأ لك الفاتحة 
والسورة بحيث لا يستطيع أي إمام جماعة في السعوديّة أن يقرأها، ينطق بحرف العين 

                                                           
 33( الآية 33سورة  الأحزاب ) 1

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

..! ينطق الغين والصاد والضاد وما إلى ذلك، قد يفعل ذلك. حسناً، الجميع يقولون...! بصوت.
بل قد يأتي إنسان ويزيد قليلًا، يزيد من توجهه في الصلاة، يزيد من إخلاصه، مهما فعل، فكلّ 
هذه الأمور هي أمور في عالم الفعل وفي عالم المثال، ولكن في مقام الذات، طهارة الذات هي 

ة بحيث أنَّ الإنسان سواء  شاء أم أبى، أراد أم لم يرد، لا يكون في قلبه إلّا ذات الله تعالى ولا طهار
يوجد غيره ليزيله، ذلك هو مقام طهارة الذات. كأنَّ الله تعالى المتجسّد هو الذي يصلي، الله 

رج من ذهنه المتجسّد هو الذي يصوم، الله المتجسّد هو الذي يحجّ. فماذا يريد الإنسان أن يخ
بعد؟ هل هناك غير الله لتريد إزالته؟! لتريد إخراجه من ذهنك؟! هل هناك مكان لغير الله حتى 
تكون في مقام المراقبة؟ لمن يتأتى مثل هذا الأمر؟ هذا يختصّ بالأربعة عشر معصومًا عليهم 

؟ "الأبصار"ف ، وأنت تريد أن تضي«قل هذا»السلام. حينئذ يقول الإمام الصادق عليه السلام: 
 تبًا لك! ماذا تريد أن تضيف؟ كأنَّ الله نفسه يقول قل هذا، وأنت تقول أنا أفهم أفضل من الله؟

 أهمية تطبيق النصائح على النفس ومخاطر وساوس أهل الدنيا

 تطبيق النصائح على النفس أولاً

المرحوم ما أريد أن أعرضه على حضراتكم وأؤكد عليه هو لكي نهتمّ بأمورنا نحن!. كان 
يقول: السالك الذكيّ والسالك الماهر هو ذلك السالك الذي كلما قيل أمر يأتي أولًا  العلامة

ه ليطبقّه على نفسه، لا أن يلتفت يميناً ويسارًا وإلى هذا الطرف وذاك!. لا! بل يذهب أولًا ليطبّق
على نفسه، لا أن يصرف فكره ويمرّ متسلّلًا، فيقول: مقصود السيّد إنسان آخر، مقصود السيّد 

المرحوم فلان، ليس نحن، نحن والحمد لله قد بلغنا مقام الطهارة العظمى! لا! فعندما كان 
كانت كلّ حواسه مركزة  -وكنت أنا شاهدًا بنفسي  -في محضر المرحوم السيد الحداد  العلامة

يه. عندما كنت ألاحظ كيفيّة جلوسه مع أساتذته وأساتذة العرفان، كنت أرى أنه يأخذ الأمر ف
ليس فقط من الكلام، بل من إشارات العين والحاجب وحركة اليد وغيرها! يأخذ الأمر ويعمل 

 به! يطبّقه، حسناً، لم يصبح فلانًا الفلاني عبثًا، فهناك حساب وكتاب في النهاية. كان يعمل.

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

 ورة التركيز على الهدف في السلوكضر

بناءً على ذلك، مَنْ يريد أن يتّجه نحو الله تعالى والعلوم الإلهيّة يجب أن يركّز كلّ قواه 
وذهنه وتوجّهه وحاجته واحتياجه واستعداده في هذه النقطة. وإلّا فسيكون نصيبه قليلًا؛ لا أنه 

لإنسان نصيبه؟ لماذا؟ لماذا يفعل الإنسان شيئًا لا نصيب له، لا! نصيبه قليل. حسناً، لماذا يقلل ا
، وفعلت شيئًا بحيث لا تصل "يا للأسف"ثم بعد ثلاثين عامًا يقول: يا للأسف؟ لو لم تقل هذا 

 ."يا للأسف"القضيّة بعد ثلاثين عامًا إلى قول 

 نورانية كلام أهل البيت عليهم السلام وظلمانية غيره

عليهم السلام فيها نور. هي محفوظات كسائر  العلوم التي تأتي من أهل البيت
المحفوظات؛ سواء  حفظت روايةً أو حفظت شعرًا فاحشًا، كلاهما يشغل جزءًا من ذاكرتك، 
بضعة بايتات من ملفّ الذاكرة هذا تَشغل، بمقدار ما، هذا يتعلق بالمحفوظات، أمّا تلك 

فيها نور. وذلك الشعر الفاحش من ذلك الرواية التي تأتي من الإمام عليه السلام، فتلك الرواية 
الشاعر الفاسق الفاجر وأهل الدنيا فيه ظلمة! عندما تحفظ شعرًا، تكتسب ظلمةً، وعندما تحفظ 
أغنيةً، تكتسب ظلمةً، وعندما تستمع إلى القرآن، تكتسب نورًا، وعندما تستمع إلى الموسيقى، 

مة لا تتنافى مع النشاط؛ يقولون: تكتسب ظلمةً. كلاهما صوت؛ ذاك صوت يجلب النور. الظل
نحن نستمع إلى الموسيقى فنشعر بالنشاط. لا يا سيدي! ذلك النشاط هو نشاط شهواني. 
الموسيقى حرام، حرام ولا رجعة فيه. ما حرّمه الله يجلب الظلمة. الرواية التي يقولها الإمام 

ر الذي أصابنا. بمجرّد أن نطالع عليه السلام، بمجرّد أن نقرأ هذه الرواية، نهتزّ؛ هذا هو النو
َٰلكَِ فضَْلُ ﴿روايةً، نشعر بتغيير محسوس في الضمير وفي النفس وفي الوجدان؛ هذا هو النور.  ذَ

ِ يؤُْتيِهِ مَن يشََاءُ  . هذا هو، هذا جاء من هناك. لكن أحيانًا نأخذ هذا النور ونحتفظ به 1﴾اللََّّ
بنا هذا النور ثم بعد خمس دقائق أو عشر دقائق، ونحافظ عليه ونستضيفه ونكرمه، وأحيانًا يصي

 ننساه ونودعه طيّ النسيان.

                                                           
 .4( الآية 62أو سورة الجمعة ) 54( الآية 5سورة المائدة )  1

https://madrasatalwahy.org/


  ٩ 
 

 كفاية المعرفة الموجودة إن لم تشُغل بالدنيا

ـ وقد ذُكر ليلة البارحة أنَّ المقصود بالمعرفة  معرفتييقول الإمام السجاد عليه السلام: 
ات المعصومين عليهم السلام التي يقولها الإمام عليه السلام هي تلك المعرفة الخاصّة بحضر

والأولياء الخاصّين بالله تعالى، أمّا تلك المراحل الدنيا من المعرفة فهي تخصّنا نحن. نحن لا 
نستطيع أبدًا ولن ندّعي أنَّ تلك المعرفة التي للإمام السجاد عليه السلام توجد فينا. ولكن كما 

ه الإمام السجاد عليه السلام هو كلام تامّ، قيل، من جهتين: أولًا، نعلم أنَّ الكلام الذي يقول
المسألة منتهية، إذن هناك شيء ما. ثانيًا، هذا المقدار من المعرفة الذي نشعر به حتّى في أنفسنا 
يكفي أيضًا. إذا لم نخدع أنفسنا بالدنيا والأمور والأهواء الدنيئة، ولم نخلق لأنفسنا انشغالًا 

مور الصارفة والمعيقة، فإنَّ هذا المقدار من المعرفة الذي لدينا وانصرافًا، ولم نشغل أنفسنا بالأ
يكفي. ألّا نصغي لكلام هذا وذاك، وألّا نلتفت إلى نقنقات الآخرين ووساوس خناّسي الإنس 

 والشياطين، وألّا نلتفت إلى الأمور الدنيويّة، فماذا يحدث؟ للإنسان...

 الطريق قصةّ تأثرّ إنسان بوساوس الأرحام وانصرافه عن

قبل فترة، طلب أحدهم منيّ التحدّث والمذاكرة ومناقشة بعض الأمور. كنت أعلم أنَّ 
هذه الأمور تتطلّب أهلًا لها، فليس كلّ أحد يستطيع تحمّلها، فكنت أتهرّب وأتهرّب حتّى قبلت 
بسبب إصرار البعض وميله هو، وعقدنا بضع جلسات للتحدّث وشيء من هذا القبيل. حسناً، 

تغيّرات وظهرت أمور وحالات وميول لديه. بعد فترة من هذه القضيّة، ذهب هذا  حدثت
المسكين إلى مكان ما، فأحاط به بعض أرحامه وقالوا له: هذه الأعمال هي أعمال دروشة 
وتصوف وانعزال وانفصال...! هل فكّرت في زوجتك وأولادك وهذه الأمور؟ وحاله ليس 

وجتك وأولادك و...؟ هؤلاء يريدون الدنيا ويجب تأمين سيئًا بالمناسبة، هل فكّرت في ز
مستقبلهم، وهذا الوضع الذي اتخذته سيدمّرك، وفلان كان كذا، وفلان الشيخ قال عن هؤلاء 
كذا وكذا، والشيء الفلاني...! يا سيّدي، شبهة تلو شبهة تلو شبهة، وفجأةً وجدنا أنَّ كل ما قلناه 

يا عزيزي، لقد قلنا لك منذ البداية! قلنا منذ البداية. قلنا إنَّ قد نسفه المسكين وأطاح به! قلت: 

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

هذه الأمور تتطلّب سعةً خاصّةً وموهبةً خاصّةً. مستوى تحمّل وتقبّل الأفراد مختلف، مختلف. 
ا، أصلّي ركعتين. بمجرّد أن يقال له: صلِّ أربع ركعات،  ، فيقول: حسناً جدًّ يقال للبعض: صلِّ

لا أصلّي من البداية! لا شيء يا سيّدي.. يقال للبعض: صلِّ أربع ركعات، لا يصلّي بعد ذلك، 
فيصلّي. إذا قيل له: صلِّ عشر ركعات، يقول: يا سيّدي، لن أصلّي تلك الأربع ركعات أيضًا! 
ا! كلّ شخص له طريقته، كلّ شخص له معياره، له مقدار من التحمّل والمعرفة  حسناً جدًّ

 فقًا لذلك...والإدراك، يجب أن يكون و

 خطورة الإصغاء لوساوس أهل الدنيا

ا، والانقياد  الإصغاء لوسوسة الخناّسين، والالتفات إلى الناس المنحطّين أخلاقيًّا وفكريًّ
للأمور التي لا أساس لها ولخيالات وأوهام أهل الزمان، ورهن القلب لها، ما نتيجته؟ شقاء 

نْيَا وَالْ ﴿الدنيا والآخرة،   .1﴾خِرَةَ خَسَِِ الدُّ

 قصة رد المرحوم العلامة على عالمٍ انتقد المثنوي دون علم

وكان حاله ووضعه معروفين في  -يقول: عندما جئت من النجف  المرحوم العلامةكان 
النجف، سواء من الناحية العلميّة أو من ناحية التقوى والميول العرفانيّة والسلوكيّة، وكان 

فل في النجف، وبسبب هذا الأمر نفسه حدثت له أمور كان حديث العلماء وأهل العلم والمحا
قال: عندما جئت، جاء أحد علماء طهران لزيارتي وقال: يا سيّد محمّد حسين،  -يخبرني ببعضها 

مع هذا الفضل الذي لديك وهذا العلم الذي لديك وهذا الذي لديك، من المؤسف أن تكون 
: المرحوم العلامةلصوفيّة! في هذه الأمور أنت! قال في هذه الأمور العرفانيّة، في هذه الأمور ا

 أيّ أمور؟ أيّ أمر باطل تعالوا وقولوه لنبحث فيه. مجرّد قول الشعر هكذا ليس صحيحًا. 
قال الرجل: يا سيّدي، هذا المثنوي، كل هذه الأمور الباطلة، الأمور الفارغة التي قيلت 

 فيه! 

                                                           
 .۱۱( الآية 22سورة الحج )  1

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

حضر المثنوي ووضعه أمامه وفتحه وقالوا: : المثنوي؟! ذهب وأالمرحوم العلامةقال 
أنَّ  المرحوم العلامةأنت أصلًا اقرأ هذا المثنوي واشرحه لنرى هل تفهمه أصلًا أم لا؟. أقسم 

 هذا الرجل توقّف عند البيت الثاني! أقسم! توقّف ولم يستطع شرحه. 
قال: يا سيدي، ألّا تخجل في النهاية؟ هذا مخجل، لقد تجاوزت السبعين من العمر! لحيتك 
وصلت إلى هنا! كلّ رأسك ووجهك قد ابيض، هل قرأت سطرين من المثنوي في عمرك حتى 
تعترض علّي؟! أنت الذي لا تفهم هذا الشعر، أنت الذي لا علم لك بهذه الأمور، بمجرّد القول 

فيّة وهؤلاء دراويش وهؤلاء عرفاء، قمت وجئت إلى هنا لتلقي علينا حفنةً من بأنَّ هؤلاء صو
 الهراء والسخافات وأنت نفسك لا تعلم شيئًا!.

 قصةّ نصيحة المرحوم العلامة لأحد المنتسبين بعدم الإصغاء للمستهزئين

يقول لأحد المنتسبين إلينا، عندما جاء ذلك الشخص  المرحوم العلامةلذلك، كان 
مته وعلم أقاربه أنّه جاء لخدمة الشيخ، بدأوا في هذه الوساوس الخناسيّة!. هذا هو! يا لخد

سيّدي، لقد ذهبت! كان يقول: في المجالس كانوا يلمزونني! سمعت يا سيّدي أنّك أصبحت 
ا! سمعت أنّك أصبحت كذا؟ مَنْ كان يقول هذه الكلمات؟ أولئك  مريدًا، حسناً، مبارك جدًّ

صلّون المغرب والعشاء في الساعة الحادية عشرة والنصف ليلًا! هؤلاء! أولئك الذين كانوا ي
الذين كانوا يصلّون الظهر والعصر قبل الغروب بنصف ساعة! يظنوّن أنّنا لا نعلم! هؤلاء كانوا 
يأتون بالاستهزاء والسخرية وهذه الأمور! حسناً يا سيّدي، مبارك، سمعت أنك أصبحت 

إن شاء الله يقسم الله لنا أيضًا! لا يا عزيزي، لن يقسم الله لك. جلّ جلال مريدًا، نعم! حسناً، 
الربّ أن يكون شريعة لكلّ وارد. هل يعقل أن يفتح الله بابه لأمثالكم أيها المحتالون والأوباش 
وأهل الدنيا وأهل أهواء الدنيا وأهل التوغل في الكثرات وأهل الشهوة وأهل الرياسات وهذه 

يا عزيزي! ستحملون هذه الأمنية إلى القبر، وهذا الباب سيكون مغلقًا في وجوهكم  الأمور؟ لا
في الدنيا والآخرة أيضًا! هل يسمحون لأي أحد بالدخول إلى هنا؟ هل يقبلون أيّ أحد؟ يجب 
أن تتوسّل كثيًرا، يجب أن تلتجئ كثيًرا، يجب أن....! هل هو بهذه السهولة؟ السلام عليكم، لقد 

ن هنا أيضًا! انهض واذهب، مَنْ قال لك أن تأتي أصلًا؟! الأمر ليس هكذا يا سيّدي. جئنا، نح

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

للمرحوم القضيّة ليست بهذه السهولة. بدأ معنا مرّةً أخرى، ثمّ كان هو يحكي هذه الأمور 
، أنه المرحوم العلامة، كانت القضيّة في السنتين أو الثلاث سنوات الأخيرة من حياة العلامة

مريضًا قليلًا وكان مستلقيًا، مستلقيًا على  المرحوم العلامة! البعض هكذا...! كان يقول هكذا
الفراش وعليه غطاء، في منزلنا بمشهد، كانوا قد جاؤوا هناك لتناول الغداء، كان وقت الظهيرة 
وكان مستلقيًا، كنا نجلس معه وهذا الرجل بجانبه ]وكان هو يقول هذه الكلمات[، وفجأةً قال 

: يا فلان! عندما ذهبت إلى النجف، سمعت الكثير من هذه الأمور، فهل تعلم وم العلامةالمرح
ماذا فعلت؟ وضعت يدي في هذه الأذن ويدي الأخرى في تلك الأذن حتى عدت من النجف 
وذهبت! فماذا تقول لي أنت؟! فلان قال هذا! وفلان قال ذاك! ضع يدك في أذنك يا سيدي 

ت أن تصغي لهذه التّرهات والسخافات من أهل الزمان، فسنبقى في واذهب في سبيلك! إذا أرد
أماكننا ولن نتكامل أبدًا! أهل الزمان يتّبعون الدنيا وإن كان بأشكال مختلفة وبمظاهر مختلفة، 
يتزيّنون للناس! افتحوا رؤوسهم فسترون أيّ تعفّن سيصعد من ذلك الدماغ إلى السماء! افتحوا 

ا معنويًا، باطنيًا، روحيًا، فسترون أيّ مستنقع آسن يغلي ويثور ويتجلّى قلوبهم، شّرحوها تشريحً 
في هذا القلب؟ أيّ مستنقع هو؟ من الضرب والربط! من الرياسات، من الأحقاد، من الضغائن! 

 الضغائن!

 قصة عالم أنكر قيمة كتاب "معرفة المعاد"

د توفي الآن. كان كان أحدهم يصلي ، وكنت جالسًا بجانبه في مسجد كوهرشاد، وق
. لم يكن يعلم أنّني أسمع. جاء أحد مريديه للمرحوم العلامة« معرفة المعاد»الحديث عن كتاب 

للسيد الطهراني؟ لا يوجد فيه شيء مهم يا « معرفة المعاد»وقال: يا سيّدي، ما رأيك في كتاب 
  مشكلة فيها! سيدي! لا يوجد فيه شيء مهم يا سيدي! هذه الأمور موجودة في كلّ مكان، لا

يعني هذه المجلّدات العشرة لكتاب السيّد لا يوجد فيها شيء مهم أيّها الأحمق؟! هل أنت 
للمرحوم « معرفة المعاد»الآن مجتهد؟! هل أنت عالم؟! يعني هذه المجلّدات العشرة لكتاب 

يا كانت صحيفةً كتبها؟ كانت ترّهات وسخافات؟ ثمّ يصبح هؤلاء مرشدين للخلق!  العلامة
للويل! يا للويل! آه؟ محاسن مرتّبة، ممشّطة، عمامة كبيرة مرتّبة كما تحبّ! مقام وأمر ونهي. حسناً، 

https://madrasatalwahy.org/


  13 
 

ولكن مَنْ يفهم هذا الباطن؟! بالطبع يمكن فهمه! هؤلاء العاديّون أنفسهم لو كان لديهم القليل 
لكانوا قد فهموا  من العقل في رؤوسهم، لكانوا قد فهموا القضيّة بمجرّد أن قال هذا الكلام،

المسألة. ولكن كما قلت قبل بضع ليال، البعض يتظاهرون بالنوم، يتظاهرون بالنوم، يعني 
الإنسان يرى ويغمض عينيه! كلّ الكلمات التي قلتَها الآن يحاسبونك عليها في الآخرة، 

 يحاسبونك على كلّ شيء، المسألة ليست عبثًا، هناك حساب وكتاب.

 الطباطبائي لأحد الرفقاء من قبرهقصة مخاطبة العلامة 

الليلة جاء أحد الرفقاء وقال: ذهبت إلى قبر العلامة الطباطبائي، الليلة ذهبت لزيارة 
السيّدة المعصومة سلام الله عليها، قال: ثمّ ذهبت إلى قبر العلامة الطباطبائي، وكان ابنه معه. 

القبر، وضعت رأسي فرأيت أنّه يتحدّث قال: بدأت بقراءة الفاتحة، في هذه الأثناء جئت لأقبّل 
معي، يشكرني، يتحدّث معي، يغيّر حالي. قال: نظرت إلى الجوانب فلم أر خبًرا، نظرت إلى 
الجانب الآخر فلم أر خبًرا، هذا هو. هذا هو العلامة الطباطبائي. المثير للاهتمام هنا أنَّ ابنه قال 

لم يكن قد علّمه شيئًا من هذه الكلمات، أو هل كان  أيضًا: يا أبي، قبر مَنْ هذا؟ هذا قبر مختلف!
هذا أيضًا شعوذةً وسحرًا وهذه الأشياء؟ قال: لماذا يختلف حجر هذا القبر عن البقيّة؟ قال: لا 
عليك الآن، اقرأ الفاتحة للجميع. هل تظنّ أنَّ الأمور هكذا عابرة؟ عابرة؟ الجميع علماء إذن! 

الجميع صالحون، وإن شاء الله الجميع مشمولون بمغفرة الله الجميع صالحون! نعم! نحن نقول 
ورحمته، ولكن هناك فرق كبير بين ذلك البلور وذلك الجوهر والدرّة الفريدة التي يصل إليها 
الإنسان بواسطة المراقبة والطاعة لأولياء الله، وبين حجرٍ ما مثلاً ، حجرٍ لا نقول إنّه سّيء، على 

العقيق، فهذه أيضًا جيّدة، ليست سيّئة، كلّ إنسان له مراتبه الخاصّة، ولكن أيّة حال، بين الدرّ و
العقيق والدر لن يصبحا أبدًا ذلك البلور والزمرّد، تلك مسألة أخرى. نحن لا نقول إنَّ هؤلاء 
جميعًا سيّئون، لا! فهؤلاء جميعًا صالحون، جميعهم مشمولون بالرحمة والمغفرة، ولكن أين هذا 

 ا العلاقة بينهما؟من ذاك؟ م

https://madrasatalwahy.org/


  14 
 

 لماذا الحب هو الشفيع وليس العمل؟

يقول الإمام السجّاد عليه السلام: معرفتي بك أصبحت دليلي ومرشدي إليك، قادتني 
وحبي لك »نحوك. فصلتني عمّن سواك. ثمّ ينتقل الإمام عليه السلام إلى الفقرة التالية. يقول: 

حبّي لك هو شفيعي عندك. لماذا يطرح الإمام عليه السلام مسألة الحبّ من بين . «شفيعي إليك
كلّ هذه الامتيازات والمؤشّرات والأمور التي يمكن للإنسان أن يقدمها للّه تعالى؟. ألم يكن 
من أهل العمل؟! ألم يكن من أهل العبادة؟! لماذا لم يقل الإمام عليه السلام: عبادتي التي قمت 

هذه الدنيا هي شفيعي؟! وحسناً، الجميع يقولون يجب أن يكون الأمر هكذا! أن يصلي  بها في
الإنسان صلاته بانتظام، مع مراعاة الشروط، وفقًا للموازين، ويصوم صيامه، وينجز أموره، 
وعلاقاته بين الناس...، هل هناك غير هذا؟ لماذا لا تكون هذه الأمور هي الموجبة للشفاعة؟! 

 كون هذه الأمور هي الموجبة لقيمة الإنسان وقدره في عالم الحساب عند الله تعالى؟!لماذا لا ت

 الإيمان والعمل الصالح متلازمان

حسناً، لا شك أنَّ الإنسان بدون عمل لا تترتّب عليه أيّة فائدة. فلو نظر إلى أيّ مكان من 
ِينَ آمَنُ ﴿آيات القرآن، تجده يقول: الإيمان والعمل،  الَِِاتِ إنَِّ الََّّ . فالإيمان وحده 1﴾وا وعََمِلُوا الصَّ

لا فائدة منه. أولئك الذين آمنوا وعملوا الصالحات، حتّى بالنسبة لغير المسلمين، هم أيضًا 
ابئِيَِن ﴿يقولون ذلك. في تلك الآية التي تقول:  ِينَ هَادُوا وَالنَّصَارَىَٰ وَالصَّ ِينَ آمَنُوا وَالََّّ إنَِّ الََّّ

 ِ جْرُهُمْ عِندَ رَب هِِمْ وَلََ خَوفٌْ عَلَيهِْمْ مَنْ آمَنَ ب
َ
ِ وَالَِْومِْ الْخِرِ وعََمِلَ صَالًِِا فَلهَُمْ أ وَلََ هُمْ  اللََّّ

. بالطبع الآية تتعلق بالمستضعفين، لا بجميع الناس. أولئك الذين هم مسلمون 2﴾يََزَْنوُنَ 
ا بالله وعملوا صالحًا، فإنَّ الله يحفظ إذا آمنو -عبدة النجوم وهؤلاء  -ويهود ونصارى وصابئون 

لهم أجرهم. وهذه الآية هي إحدى الآيات التي تدلّ على المغفرة لأهل الاستضعاف، وأنَّ أهل 
إلََِّ المُْسْتَضْعَفِيَن مِنَ الر جَِالِ ﴿الاستضعاف أيضًا مشمولون بالرحمة الإلهيّة، المستضعفون. 

                                                           
 وغيرها الكثير ۷۷2( الآية 2مثل سورة البقرة )  1
 62( الآية 2سورة البقرة )   2

https://madrasatalwahy.org/


  15 
 

انِ لََ يسَْ  . المستضعفون الذين لا 1﴾تَطِيعُونَ حِيلةًَ وَلََ يَهْتَدُونَ سَبيِلً وَالن سَِاءِ وَالوْلِْدَ
ِينَ آمَنُوا ﴿يستطيعون تغيير وضعهم. هذه إحدى تلك الآيات المتعلّقة بالاستضعاف.  إنَِّ الََّّ

الَِِاتِ  طِيعُوا الرَّسُو﴿ ،﴾وعََمِلُوا الصَّ
َ
َ وَأ طِيعُوا اللََّّ

َ
ِينَ آمَنُوا أ هَا الََّّ يُّ

َ
مْرِ مِنكُمْ ياَ أ

َ
ولِِ الْْ

ُ
. 2﴾لَ وَأ

انظروا، بعد الإيمان يقول: أطيعوا. لا يكفي أن تقولوا: لقد آمناّ، ولنذهب وننمّ. لقد آمنا وانتهى 
الأمر! لا يا عزيزي! انهض وافعل شيئًا في النهاية، يجب أن تفعل شيئًا. صحيح أنّهم يشفعون، 

 ولكن يجب أن تفعل شيئًا.

 بة النبي صلّى الله عليه وآله في الجنة وضرورة العمل ولو بخطوةقصة طلب الصحابي صح

وكان قد جاء من مكان ما  - للمرحوم العلامةذات يوم كان أحدهم ينقل قائلًا: قلت 
 - المرحوم العلامةقال: ذهبت إلى  -وكان يقول هذه الكلمات، إن شاء الله يمد الله يد العون 

فقال: يا فلان! لقد أحببتنا وتلطفت علينا  -رابة رحميّة ق المرحوم العلامةوكان بينه وبين 
وفعلت كذا، كان وضعي كذا والآن أصبح وضعي بهذه الكيفيّة، جاء الشيطان ووسوس لي! 
رأيت فلانًا ورأيت فلانًا، كان هنا ثمّ طُردوا وأصبحوا كذا، باختصار، أصابني خوف ورعب 

، قال: لقد جئت لآخذ "كفالةً "يره هو قال: لآخذ شديد. جئت إلى هنا لآخذ ضمانًا منك! أو بتعب
 ضمانًا منك لكي لا ينحرف طريقي ولا يتغيّر.

 يقول: ]لا يمكن أن أعطي ضمانًا...[!  المرحوم العلامةقال: فكان 
قلت: لا يمكن، لن أغادر من هنا حتى آخذ كفالةً، إذا أردت أن تخرجني من هذا البيت 

 ة بقوّة!. فأعطني كفالةً، وتمسّك بالقضيّ 
وقال: ذات يوم ذهب رسول الله صلّى الله عليه وآله  المرحوم العلامةقال: فابتسم 

ليشتري شيئًا من السوق، فاكهةً، مستلزمات، بطاطس أو بصلًا، والنبيّ صلّى الله عليه وآله كان 
 يذهب بنفسه، لقد تغيّر الزمن، باختصار لم يعد أحد يظهر في الشارع، وللجميع خدم وحشم
وفلان!. لا! المعصومون والأئمة عباد الله كانوا يحملون السلّة بأيديهم ويذهبون بأنفسهم إلى 

                                                           
 ۸٩( الآية 4سورة لنساء )  1
 5٩( الآية 4سورة النساء )  2

https://madrasatalwahy.org/


  16 
 

، يذهبون بأنفسهم، حسناً جدًا! هذا أيضًا بالمناسبة، 1القصّاب والخبّاز وبائع الفاكهة وهؤلاء
خذ السلّة بين قوسين أو كما نقول نحن بين الهلالين، وكما تقولون أنتم بين قوسين....! قال: أ

واشترى الخضار وهذه الأشياء، وما إن همّ بالذهاب حتّى جاء أحد الأصحاب ليأخذ السلّة، 
مَنْ لهُ الغُنمُْ فعليهِ »فقال: دعها الآن، أنا أريد أن أحملها، فقال النبيّ صلّى الله عليه وآله لا! 

ذها إلى بيتي. قال: لا! لا مَنْ يشتري شيئًا يجب أن يتعب من أجله بنفسه، أريد أن آخ 2«الغُرْمُ 
يمكن، يجب أن تعطيني إياها لأحملها. فكان هو يصّر والنبيّ صلّى الله عليه وآله يرفض قائلًا: 
لا أنا...! قال: لا! لا يمكن، لن أدعك تتحرّك من هنا حتّى أمسك هذا المكان منها! رأى النبي 

ال خذها! فأخذها هذا وحملها لمسافة مائة صلّى الله عليه وآله أنَّ قوته لا تكفي فقال: حسناً، تع
متر أو مائتي متر، فكم كانت المسافة بين المنزل والسوق؟ حملها مائة متر ووضعها. وبمجرّد 
أن وضعها التفت إلى النبي صلّى الله عليه وآله وقال: الآن يجب أن تعطيني عوضًا. فقال النبي 

أصّر علّي وهو يقول يجب أن تعطيني عوضًا!  صلّى الله عليه وآله: يا للعجب! هذا رجل عجيب!
 أدخل النبي صلّى الله عليه وآله يده في جيبه. 

                                                           
كان بشًرا من البشر؛ "في بيته؟ قالت:  صلى الله عليه وسلم:  قيل لعائشة ماذا كان يعمل رسول الله۱54البخاري في صحيح الأدب المفرد ص   1

 . "يفلي ثوبه، ويحلب شاته، ويخدم نفسه
-كان يكون في مهنة أهله "يصنع في بيته؟ قالت:  صلى الله عليه وسلم: عن الأسود قال: سألت عائشة ما كان النبي 646وفي صحيح البخاري 

 ."فإذا حضرت الصلاة خرج إلى الصلاة -تعني خدمة أهله
جال في كان يخيط ثوبه، ويخسف نعله، ويعمل ما يعمله الر صلى الله عليه وسلمأن النبي ": -رضي الله عنها-وأخرج أحمد من حديث عائشة 

 ."بيوتهم
كان أمير المؤمنين عليه السلام »: عن أبي عبد الله عليه السلام قال: 24۷ص  2وفي كتاب حلية الأبرار للسيد هاشم البحراني ج

 «الله عليها تطحن، وتعجن، وتخبز. صلوات يحتطب، ويستقى، ويكنس، وكانت فاطمة
فحمله في طرف ردائه، فتبادر الناس إلى حمله،  بالكوفة السلام اشترى تمراعن أحمد: انه عليه  "والفضائل "عن ابن بطة  "الإبانة  

 «.رب العيال أحق بحمله»وقالوا: يا أمير المؤمنين نحن نحمله، فقال: 
( انه كان عليه السلام يحمل التمر والملح بيده ويقول: لا ينقص الكامل من كماله 5عن أبي طالب المكي ) "قوة القلوب " - 4

 نفع إلى عياله. )م( ما جر من
هذه قاعدة فقهيّة وليست حديثًا وإن كان مضمونها واردًا في آيات وأخبار أخرى. ويبدو أنّ المحاضر رضوان الله عليه ينقل   2

 هذه القصّة بالمعنى. )م(

https://madrasatalwahy.org/


  17 
 

فقال: لا تدخل يدك في جيبك الآن، فباختصار أنا لا أريد منك مالاً من جيبك، يجب أن 
 تعطيني عوضًا! باختصار. 

 قال النبي صلّى الله عليه وآله: ماذا تريد؟ 
 ب؟ قال: هل تعطيني كل ما أطل

 قال: نعم، قل! فبما أنّك قد أحضرتها الآن فأنا مضطرّ! 
 قال: يجب أن تعطيني صحبتك في الجنة! 

 يا للعجب! 
 ـولكن »قال النبي صلّى الله عليه وآله:   ـوهو بحر رحمة الله  حسناً، بما أنّك طلبت منيّ هذا 

 1 «أعنيّ...
نحن نعطي الكفالة والضمان، ولكن  أن يقول له بهذا: لا بأس، المرحوم العلامةثُمَّ أراد 

يجب أن تخطو خطوةً واحدةً، خطوةً واحدةً على الأقل لتكون ذريعةً ووسيلةً للضمان، وهم 
 بكرمهم يقبلون هذه الخطوة الواحدة.

 سعة رحمة الله تعالى وكرمه

 المرحومأيها الرفقاء، أقول لكم: هناك كرم كثير، هناك رحمة كثيرة. لقد أخبرتكم بقضيّة 
ليلة البارحة. هناك رحمة كثيرة لدرجة أنَّ أحد العرفاء قال: يا إلهي، هل ستعطيني ما  العلامة

أريده أم لا؟ إن لم تعطني، فسأخبر هؤلاء الناس بشذرة من رحمتك بحيث لا يعبدك أحد حتى 
اختصار يوم القيامة! هل ستعطي أم لا؟ رأى الله أنّه سيدمّر العالم الآن! فقال: حسناً حسناً. وب

سارت أموره على ما يرام، حُلّت مسألته. هناك كرم كثير، هناك رحمة كثيرة لدرجة أنّه من 
الأفضل ألّا أقول أكثر من هذا وإلّا فسأفسد أنا أيضًا الأمر!. نحن أيضًا ]أدركنا أمورًا[، لم 

                                                           
له[ وسلم كنت أبيت مع رسول الله صلى الله عليه ]وآ قال ربيعة بن كعب الأسلمي : 353، ص 3جاء في صحيح مسلم ج  1

فأعني على نفسك » فأتيته بوضوئه وحاجته فقال لي سل فقلت أسألك مرافقتك في الجنة قال أو غير ذلك. قلت: هو ذاك. قال:
  «.بكثرة السجود

https://madrasatalwahy.org/


  18 
 

طو خطوةً ندركها بأنفسنا، بل هي أشياء سمعناها من الأعاظم هنا وهناك. وهذه لمحة منها. تخ
 واحدةً، تقول يا الله مرّة واحدةً، تقوم بحركة واحدة، فيقبلون، هم لا يصعّبون الأمر.

حسناً، إن شاء الله نأمل ]أن يوفّقنا الله[، كناّ نريد أن نبدأ بهذه الفقرة ولكن كنت متعبًا 
 قليلًا أيضًا الليلة، وكنت أحتمل أن أحرم ولكن قلت: على الله، لا أفوّت فيض رفقة الرفقاء. 

 إن شاء الله تتمّة الأمور للجلسة القادمة.

  

 حمَّد  اللَّهمَُّ صَلِّ على محُمَّد  وآلِ مُ

https://madrasatalwahy.org/

	أهمية المعرفة وضرورة التركيز على الهدف
	ضرورة تركيز الذهن في طلب العلوم الإلهية
	كلام أهل البيت عليهم السلام ونورانيته
	قصة دعاء "يا مقلب القلوب" ونهي الإمام الصادق عليه السلام عن الإضافة فيه

	شرط تلقي نور كلام الإمام عليه السلام: الانقطاع إليه

	أهمية تطبيق النصائح على النفس ومخاطر وساوس أهل الدنيا
	تطبيق النصائح على النفس أولًا
	ضرورة التركيز على الهدف في السلوك
	نورانية كلام أهل البيت عليهم السلام وظلمانية غيره
	كفاية المعرفة الموجودة إن لم تُشغل بالدنيا
	قصّة تأثّر إنسان بوساوس الأرحام وانصرافه عن الطريق
	خطورة الإصغاء لوساوس أهل الدنيا
	قصة رد المرحوم العلامة على عالمٍ انتقد المثنوي دون علم
	قصّة نصيحة المرحوم العلامة لأحد المنتسبين بعدم الإصغاء للمستهزئين
	قصة عالم أنكر قيمة كتاب "معرفة المعاد"
	قصة مخاطبة العلامة الطباطبائي لأحد الرفقاء من قبره

	لماذا الحب هو الشفيع وليس العمل؟
	الإيمان والعمل الصالح متلازمان
	قصة طلب الصحابي صحبة النبي صلّى الله عليه وآله في الجنة وضرورة العمل ولو بخطوة
	سعة رحمة الله تعالى وكرمه


