
 

 

 

  

 هو العليم

  

 إلى ماذا ينظر الله وملائكته من أعمالنا؟ 

 ضرورة إعداد القلب لتلقّي الحق

  

 الجلسة الثانیة -هـ. ق  ۱٤٢٩سنة  -شرح دعاء أبي حمزة الثمالي 

  

 محاضرة القاها

 آية الله الحاج السيّد محمّد محسن الحسينيّ الطهراني 

 قدّس الله سره

  

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 أعوذُ باِللهَ مِنَ الشَّیطانِ الرَّجیم

 بِسمِ اللهَ الرَّحمَنِ الرَّحیم

 وصلَّى اللَه علََى سيدّنا و نبینّا أبي القاسم محُمَدّ  

 وعلى آله الطيّبين الطّاهرين و اللعنة علََى أعدائِهمِ أجمعَينَ 

  

  
 فزعت وإذا رأیت كرمك أدعوك یا ربّ راهباً راغباً راجیًا خائفًا إذا رأیت مولاي ذنوبي»
 «.طمعت

یا ربّ أدعوك وآتي إلیك بهذه الحالة، وبهذا الوضع وبهذه الكیفیّة، وحالتي هذه لیست 
حالة تصنعّ، لست أمثّل، فالإنسان یمثّل أمام الناس، ویتلاعب أمام الناس، أمّا مع الله فلا یمكنه 

ام الناس ونتظاهر بالحالة الجیّدة أمامهم أن یمثّل، فإنّه سیكون قد أتعب نفسه عبثًا، نحن نمثّل أم
 …بحیث نكون على النحو المطلوب ولا یرد علینا اعتراض ولا یظهر من عملنا نقص، هكذا

 إلى ماذا ينظر الله وملائكته من صلاتنا؟

أمّا مع الله فلا، وكذلك الملائكة وتلك النفوس المسیطرة والمسلّطة على النفوس فإنّ 
تلك الحقائق العلویّة والمجرّدة لا تصدّق هذه التمثیلیّات والألاعیب والنفاق، وآذان هؤلاء 
 لیست على هذه الأمور، فلو رتّبنا أنفسنا ألف مرّة وقت الصلاة ورتّبنا طرفي العباءة بشكل جیّد

بحیث لو التقطت لنا صورة وكانت شفّافة ودقیقة لما رأینا هذه العباءة تمیل إلى هذا الجانب أو 
ذاك میلیمتًرا واحدًا! فهؤلاء لا ینظرون إلى هذه الأمور، لا ینظرون إلى هذه الأمور، هؤلاء 

 . ینظرون إلى قلبك لمن تصلّّ؟ هل تصلّّ لأجل الكاميرا أم لأجلنا؟ إلى هذا ینظر هؤلاء

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

 صلاة مع تقويم ظهر المصلّي )قصةّ(

المرحوم لقد ذكرت للرفقاء مرّة أنّّ وقبل أن ألبس العمامة وكنت أدرس في قم أوصانّ 
بأن أشارك في صلاة الجماعة للشیخ محمّد علّ الأراكي عند المساء، وكنت أذهب كلّ  العلاّمة

كنت أدرس كتاب المعالم حینها، لیلة إلى هناك، وكان یعطي هو درسًا في المدرسة الفیضیّة، و
وكنت مع ذلك أشارك كمستمع في درس الخارج الذي كان یلقیه أیضًا، وكان الأمر مضحًا 
ا، فقد كنت أذهب حینها ولم تكن المدرسة الفیضیّة كما هي الآن حیث أصلحت ورمّّت،  جدًّ

وكنت واحدًا من  بل كان لها حالتها السابقة، فكان یلقي دروسه هناك، وكنت أنا أذهب أیضًا
تلامذته! فلو قیل لي الآن هل كنت تشارك في درس الخارج لآیة الله الأراكي؟ أقول: نعم. 
 وكلامي صحیح أیضًا، فقد كنت أشارك في درسه والحال أنّّ كنت أدرس كتاب المعالم حینها.

 شیئان عجیبان هما ابرد من یخ *** شیخ یتصبّى صبيّ یتشیخّ
 ا أبرد من الثلج *** شیخ یتصابى وصبيّ یتشیّخیقول: شیئان عجیبان هم

وبعد أن ینتهي الدرس كان یصلّّ جماعة، في الصیف في باحة المدرسة وفي الشتاء في مكان 
 الدرس نفسه، وكنت أشارك في صلاة الجماعة التي كان یقیمها.

ا، وأثناء التشهّد كنت قد انح نیت قلیلًا وذات یوم كنت جالسًا في الخارج وكان الهواء حارًّ
فلم أكن مستقیمًا، وكان إلى جانبي عالم كبير في السنّ، ولا یزال الآن على قید الحیاة وهو من 
المعروفين أیضًا، فلو ذكرت اسمه ربّما عرفه الجمیع، كان جالسًا فمدّ یده الیسرى وجلّس 

لثانیة مدّ ظهري فاستقمت قلیلًا، وبعد بضع ثوان أحنیته من جدید فقد كنت هكذا، وللمرّة ا
یده وجلّس ظهري، فقلت بما أنّه هكذا دعني أجعلها لعبة، فكنت أنحني وأستقیم لخمس أو 
ستّ مرّات، قلت من الجیّد أن نرى نتیجة هذا الفقه الذي درسوه، دعني ألقّنه درسًا، فدراستهم 

وقعت على للفقه هذه تتضمّن هذه الأشیاء، وعندما انتهت الصلاة غضب! آه آه وكأنّ السماء قد 
 الأرض: لماذا تفعل ذلك في الصلاة؟! 

 : وماذا جرى؟! فقلت
 : لقد انحنیتَ هكذا.قال

https://madrasatalwahy.org/


  4 
 

: لا مكان للانحناء والاستقامة فأنا أتشهّد. وطبعًا ینبغي أن یكون الإنسان مستقیمًا قلت
 أثناء التشهّد ولكن لا إشكال في قلیل من الانحناء. 

 …: یا سیّدفقال
نت موظّف لتقویم انحنائي أثناء التشهّد أم أنّك تتشهّد؟ اهتمّ : لديّ سؤال: هل أفقلت

بعملك واقرأ تشهّدك وانظر ماذا تقول فما معنى أن تكرّر تقویم انحناء ظهري بیدك، فهذه لیست 
 صلاة! فهل التفتّم؟! حسناً فهذه القصّة نقلتها لتسلیتكم.

قوّم انحناء الآخرین أثناءها لا هذه الصلاة لا تصل إلى الله، هذه الصلاة التي تصلّیها وت
ا انظروا إلى هذا التشهّد بعد التشهّد وبعد  ترفعها الملائكة فأین هو تركیزك أنت؟! حقًّ
الصلوات: السلام علیك أيّّا النبيّ ورحمة الله وبركاته، السلام علینا وعلى عباد الله الصالحين، 

حول هذه السلامات الثلاث فإنّّا تحتاج السلام علیكم ورحمة الله وبركاته لو أردت أن أتكلّم 
إلى شهر كامل، وأنّه كیف أنّ هذه الصلاة التي هي لله أدخل الله فیها نبیّه؟! كیف دخل فیها 
العباد الصالحون؟ وكیف دخل هذا المصلّّ نفسه فیها؟! فنحن في النهایة نصلّّ لله فما معنى 

 الصالحين؟! ونحن أنفسنا؟ نحن الذین نقوم السلام على النبيّ؟! وما معنى السلام على عباد الله
بهذا العمل ما معنى دخولنا؟! ولكن بدلاً من أن نفكّر في هذه الأمور والالتفات إلى هذه المعانّ 
ننظر هل استقام هذا أم انحنى بظهره؟! وهل أمال هذا برأسه وذاك من أین یصدر صوته؟! فما 

ناس الصلاة نحن؟! هكذا؟! أم مثل أولیاء الله هذا؟! هل هذه صلاة؟! نعم؟! أهكذا نعلّم ال
 والعرفاء الذین عندما یقولون الله أكبر لا تعود تدرك في أيّ حالة هم! لا تعود تدرك! 

 كيف كانت صلاة السيّد الحداّد رضوان الله عليه؟

یقول: الله أكبر، فعندما كناّ ننظر  السیّد الحدّادیقول: عندما كان  المرحوم العلّامةكان 
إلى عینه كناّ نرى وكأنّ عینه لا ترى أيّ مكان! فهذا نوع من الصلاة أیضًا، تنظر العين ولكن لا 
ترى شیئًا هل رأیتم مثل هذا؟! أحیانًا یسرح فكر الإنسان وهو ینظر في اتّّاه معيّن، ومهما تحدّثت 

لى مكان آخر. هل رأیتم الأطفال أحیانًا یسرح معه وحرّكت یدك فلا یرى، ففكره منصبّ ع

https://madrasatalwahy.org/


  5 
 

فكرهم في شيء ولا یتمكّن الإنسان من تنبیههم ولفت نظرهم فعندما یقول: الله أكبر ینظر 
ولكن لا یرى، لا یرى أمامه جدارًا، لا یرى أفرادًا فلا یعرف أین مضى فلان، أن ذهب فلان؟ 

تي یقول الأولیاء علّموها للناّس، هذه أین ذهب هذا الإنسان؟ إلى أین؟ هذه الصلاة هي ال
الصلاة هي صلاة تنهى، وهؤلاء الذي یعترضون ویقولون: نحن نصلّّ بهذا المقدار فلماذا 

رِ ﴿نعصي إلى هذا الحدّ؟! ألیس لدینا  المُْنكْا اءِ وا حْشا نِ الفْا ٰ عا ةا تانهَْا لَا ؟ نعم یا عزیزي! 1﴾إنِاَّ الصاَّ
ن لیست هذه الصلاة التي نرتّب أثناءها العباءة حتّى لا تقع إنّ الصلاة تنهى عن الفحشاء، ولك

من تعمّم ولم یتحنكّ فأصابه داء لا دواء له »العمامة ولا نتحنكّ أثناءها كما لدینا في الروایة: أنّ 
 2«فلا یلومنّ إلا نفسه

فیا أيّّا الذین یقولون للنّاس إنّ التحنّك من الأمور المؤكّدة حتّى إنّ بعضهم قائل 
بالكراهة الشدیدة في أن لا یتحنكّ المعمّم أثناء الصلاة، والتحنكّ یعني أن نأتي بطرف العمامة 
من الأعلى ویمرّ تحت الحنك والفكّ الأسفل، هذا معنى التحنكّ، ثمّ بعد أن نقول للناّس ذلك 

شبيري نقف نحن للصلاة ولا نتحنكّ، وأنا أرى في هذه الصلوات التي شاركت فیها أنّ آیة الله 
 الزنجانّ حفظه الله یتحنّك أثناء الصلاة، فقد رأیته یفعل ذلك وكم هو عمل جیّد.

 إلى ماذا تنظر الملائكة من حديثي هذا؟ 

حسناً، فإلى ماذا تنظر الملائكة؟ هل تنظر الملائكة إلى الدیكور أم إلى الحقیقة؟! إلى ماذا 
لرفقاء والأصدقاء وأشرح لهم دعاء أبي حمزة تنظر؟ هل تنظر الملائكة إلى أنّنا الآن أتكلّم مع ا

الثمالي وقلوبنا مستأنسة بأنّا نقرأ ونردّد عبارات الإمام السجّاد وذلك في لیالي شهر رمضان 
ا عنيّ وعن أمثالي!  المبارك، وبمستوى فهمنا نحن، وإلا فإنّ الوصول إلى هذه المبادئ بعید جدًّ

ؤلاء الأعاظم یقولون: لا بأس، تعال وتكلّم فنحن نجلس ونتكلّم بمستوى فهمنا نحن، وه

                                                           
  .45سورة العنكبوت، الآیة  1
 .4٦٠، ص ٦لكافي، ج ا 2

https://madrasatalwahy.org/


  ٦ 
 

بمستوى فهمك فنحن نقبل منك، ولم یقل أحد إنّ علیك أن تبيّن هذه الكلمات تمامًا كما قصدها 
 قائلها، كلّا فلا معنى لهذا، ولا یمكن أن یتوقّع شيء من هذا القبیل أبدًا، فنحن نأتي ونتكلّم. 

ل أنا أم ینظرون إلى هذا المسند، فأنا لدي هنا والآن الملائكة یأتون وینظرون ماذا أقو
وهذه الألاعیب وأن تصوّرنا  …مسند من نوع خاصّ وهو نوع من الدیكور وأمثال هذه الأمور

الكاميرا بشكل جیّد، والحمد لله لا وجود هنا للكاميرا، ونحن مرتاحون، ولا یمكن للملائكة 
الحالّي، أمّا من هذه المسجّلات وأمثالها فهناك  أن تطالبنا بذلك، فهذا أمر لا وجود له في الوقت

إلى ما شاء الله، وربّما يجدون فیها شیئًا يخلّ بالصفاء والإخلاص والصدق وأمثال ذلك، وإلا 
فالحمد لله لا وجود للكاميرا حتّى تأتي الملائكة وتنظر وتقول: الآن أنت تأتي إلى هذا المكان 

ة؟ كنت جالسًا في غرفتك في الأعلى تكتب فماذا نویت؟! وماذا وتفتح كتاب مفاتیح الجنان بأيّ نیّ 
كان قصدك حين المجيء إلى هنا؟! النزول إلى هنا والحدیث مع الرفقاء والأصدقاء وبثّ 
شجون القلب وبیان المعارف ماذا كان يجري في ضميرك؟! نعم یأتون إلیه، فیأخذونه ویقولون 

 فهذا ما یرتبط بي أنا. …مظاهر وأمثال هذه الأمور وله: انتهى الأمر، ولم یعد هناك دیكور و

 إلى ماذا تنظر الملائكة من مشاركة الحاضرين؟

وأمّا بالنسبة إلى الرفقاء فإنّّم یقولون لهم الأمر نفسه، ولكن بطریقة أخرى، أنا یسألونني 
لّم بنحو، وهم یسألونّم بنحو آخر، فكلّ إنسان بنحو، فالمستمع یسألونه بطریقة، والمتك

دعون، ویسمعون في آن واحد بدقّة، أیعقل ذلك؟! فمثلاً لو تكلّم معكم  یسألونه بطریقة، ولا يخخ
جناب السیّد فلان من هذه الجهة فإنّكم تصغون إلى كلامه بدقّة، ولو تكلّم من جهة أخرى أیضًا 

تسمعوا فلان فإنّ أذنًا منك تسمع هذا وأذن أخرى تسمع ذاك، فهذا لا یمكن، ولو أردتم أن 
نصفًا لهذا ونصفًا لذاك فلن یكون استماعكم دقیقًا، ولكنّ هؤلاء الملائكة الذین هم على أكتافنا 
دقیقون إلى درجة تّعلهم یسجّلون في آن واحد كلّ ما يخطر في أذهان الحاضرین، فأیّة قدرة 

 هذه؟! 

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

 سبب قدرة الملائكة على تسجيل ما في قلوب الجميع في آن واحد 

ع إلى التجرّد، فلیس في عالم التجرّد تزاحم، ولیس في عالم التجرّد تمانع، ولیس فیه إنّّا ترج
تنازع، وأنتم إذ جلستم هنا فلن یعود بإمكان رفیقكم أن يجلس في مكانكم؛ لأنّ هناك بين 

مكان محدّد المادّتين تمانعًا وتنازعًا، فللمادّة حدّ، حدّ مكانّّ، ولها كمّ، ولها بأیّن، والتأیّن مكان، وال
بحدّ، ویسبّب التنازع والتزاحم، ولكن لیس الأمر هكذا في المجرّدات، بل یوجد أمران مجرّدان 
في آن واحد، وكان المرحوم العلّامة یقول: ألا ترون في جلسات الذكر أنّ أمرًا واحدًا یأتي 

رى أنّ ستّة من فتأخذه دفعة واحدة تلك النفوس التي لديّا قابلیّة لأن تأخذه، وفي آن واحد ت
الحاضرین قد استقبلوا أمرًا واحدًا. وكان یقول: إنّ من مؤیّدات وحدة الوجود وحدة الواردات 
التي تحصل لأفراد مختلفين في آن واحد. فلو لم تكن هناك حقیقة واحدة لشيء ما فكیف یمكن 

ك، والأمر نفسه أن يحصل لاثنين؟ المفروض أن يحصل لهذا شيء أولاً ثمّ بعد دقیقتين يحصل لذا
أیضًا يحصل لثالث بعد دقیقتين، وهكذا، ولا یمكن أن يحصل في آن واحد، فالماء الواحد الذي 
يجري في ساقیة إذا أراد أن یدخل مزرعة فإنّه لا یمكن أن یصل إلیها دفعة واحدة ویرويّا، بل 

ذا واحدًا تلو الآخر، هو یصل أوّلاً إلى هذ المزرعة ثمّ الماء اللاحق یأتي إلى مزرعة أخرى وهك
 أمّا أن یأتي الماء دفعة واحدة وفي آن واحد فيروي هذه الأرض وتلك فهذا ما لا یمكن.

ولكن هنا یمكن أن تأتي واردة واحدة ودفعة واحدة تستقرّ عند خمسة أفراد في مكان 
 واحد، هؤلاء الخمسة المتّصلون، ویمكن أن یكون أحدهم في المجلس ولكنّ فكره في البیت

في طبق الخضار الذي تعدّه زوجته وتضعه على المائدة، فهو من داخل الجلسة یفكّر في طبق 
الخضار، فهذا لا تحصل له تلك الواردة، وهكذا المسائل الأخرى بعد طبق الخضار، أمّا الذین 
هم في حالة من الذكر ولا یفكّرون في طبق الخضار أو غيره وقد نظّفوا قلوبهم من جیمع 

ت ولا تتّصف نفسه إلا بشيء واحد، فإنّك ترى أنّ تلك الواردة تستقرّ عنده وذاك أیضًا التعلّقا
وذاك. فلماذا ذلك؟ لأنّه لا معنى للتزاحم والتنازع في المجرّدات، إنّّما للمادیّات، فهذه 
المنازعات والمشكلات هي لعالم المادّة، وكلّ هذا الصراع والاقتتال هو للمادة، أمّا هناك فلا 

 معنى لذلك. 

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

 ماذا ترفع الملائكة من صلاتنا وأعمالنا؟

فما ترفعه الملائكة وتسجّله هو تلك الحقائق الخفیّة عن الأنظار والتي یشتغل بها كلّ 
إنسان في نفسه، فالملائكة تهتمّ بهذا، ولا شأن لهم بأنّك صلّیت صلاة العشاء أربعين ركعة بدلاً 
من أربع ركعات، صلّ أربعين ركعة بدلاً من ركعتي صلاة الصبح أو مائتي ركعة، صلّ ما 

فلا شأن لي بذلك، ما يّمّني هو تلك الحقیقة التي على أساسها تصلّّ، وذلك المقدار من شئت، 
الخلوص الذي وقفت بين یدي الله على أساسه، وتلك الذهنیّة وتلك الخواطر وذلك الوضع 
والحضور في هذا الجوّ وفي هذا الاستقبال لحضرة الله، هذا الحضور هو الذي تسجّله الملائكة. 

من الحضور؟ في أيّ أفكار أنت؟! في أیّة حالة أنت؟ بأيّ شوق تصلّّ؟ تصلّّ متعبًا فكم لدیك 
، حسناً كان بإمكان الله أن یرفع هاتين …تقول: الویل لي إن لم أصلّ فسأعاقب غدًا یوم القیامة

الركعتين وأن يجعل المغرب خمس ركعات، فلو فعل ذلك لنمنا حتّى الظهر، فكم هو جمیل! 
  بهذه النیّة. فلا فائدة من هذه النیّة، قال الشاعر: فنقوم فنصّلّ

 اى؟!اى *** غير تسلیم و رضا كو چارهدر كف شير نر خونخواره
والمعنى: أنت في ید ذكر أسد سفّاك للدماء *** فماذا بیدك من حیلة سوى التسلیم 

 والرضا؟! 
ه من الصلاة، فهذا ما یأخذه الملائكة ویمضون به، هذا هو المقدار الذي یأخذون

یقولون: لقد صلّى صلاة لا رأس لها ولا باطن، فهذا یصلّّ هكذا خوف العقاب غدًا، والله قال: 
حسناً فهذا حدّه بهذا المستوى! وهناك صلاة صلّاها أمير المؤمنين بذلك الوضع وتلك الحالة 

لله لا تستطیع التي جعلت الملائكة غير قادرین على أخذها وحفظها وتقبّلها، فصلاة أولیاء ا
 الملائكة تقبّلها، فاعلموا أنّ هناك اتّصال بذات الله. 

وإن كان الرفقاء یذكرون یبدو أنّنا تحدّثنا على ما أذكر حول هذه المسائل، ویبدو أنّّ لم 
یبدو أنّنا تحدّثنا حول كیفیّة الصلاة  …أصبح عجوزًا كثيًرا! ولا یزال لديّ شيء من الذاكرة

بد الذي وصل إلى مقام الفناء لا یرى معبودًا، ورؤیة معبود وأنّك أنت في هذا وكیف أنّ هذا الع
الجانب وهو في ذاك الجانب یسمع، یرى الإنسان في العبادة شخصًا فیعبده فهذا الكلام كلّه 

https://madrasatalwahy.org/


  9 
 

خطأ. فهذه عبادات العوامّ، ففي عبادة العوامّ یرى الإنسان الله، أي يحسّ به، ثمّ یصلّّ له، وفي 
لعوامّ ینظر الإنسان إلى عابد ومعبود من حیثیّتي العبادة ومن جانبين، وفي عبادة العوامّ عبادة ا

إيَّاك نعبد وإيَّاك ﴿یصوّر الإنسان لنفسه مخاطبًا ثمّ يخاطب هذا المخاطب الذهنيّ له فیقول له: 
النهایة،  وهذا جیّد أیضًا، وینبغي أن یكون الأمر هكذا وفق القواعد، لأنّّم عوامّ في  1﴾نستعين

 . …والاسم على المسمّى، فهم أناس لا یملكون فهمًا للمعانّ والمسائل الرفیعة
التي تحدّثت عنها والتي لا یرى فیها إلى أین ینظر؟ ماذا یرى  السیّد الحدّادفما هي صلاة 

وهنا روایة عن الإمام الصادق  …هنا؟ ماذا یرى؟ بماذا یشعر؟ ذلك الذي عندما یقول الله أكبر
یه السلام وأنّ الإمام كان أثناء قراءة الحمد فوصل إلى إیّاك نعبد وإیّاك نستعين، وفجأة أغشي عل

علیه وسقط على الأرض وأغمي علیه، ثمّ قال: عندما قلت إیّاك نعبد وإیّاك نستعين تكرّر ذلك 
ه یقولها على لسانّ وتكرّر وتكرّر حتّى رأیت أنّ من أخاطبه بإیّاك نعبد وإیّاك نستعين هو نفس

فهذه هي الصلاة التي ینقلها المرحوم الوالد عن أستاذه، فأیّة صلاة هي هذه؟!  2على لسانّ.
فهنا لا یعود الإمام الصادق یرى معبودًا، یرى أنّه هو یقول: إیّاك نعبد فمن الذي یراه إذن؟! لا 

 أحد، لا یرى أحدًا. 

                                                           
  .5سورة الفاتحة، الآیة  1
لَاةِ  أنَّهخ »: وَ عَنهْخ علیه السلام: 352، ص ۱نقلاً عن المحجّة البیضاء ج  3۰٦، ص ۱معرفة الله، ج 2 قَتهْخ في الصَّ ئلَِ عَنْ حَالَةٍ لَحِ سخ

تَكَلِّمِ بِهَا، فَلَمْ یَثبْختْ حتى خَرَّ مَغْشِیَّاً عَلَیهِْ؛ فَلَماَّ أفَاقَ قیِلَ لَهخ في ذَلكَِ، فَقَ  دخ هَذِهِ الآیَةَ عَلَى قَلْبيِ حتى سَمِعْتخهَا مِنَ المخ الَ: مَا زِلْتخ ارَدِّ
دْرَتهِِ  عَایَنةَِ قخ  .«جِسْمِي لمِخ

وِيَ أن مَوْلَانَا ۱۰۸و  ۱۰۷]ص « فلاح السائل»وفیه أیضًا: یقول السیّد ابن طاووس رحمه الله في كتاب  جَعْفَرَ بْنَ [: فَقَدْ رخ
ادِقَ ]عَلَیْهِما  دٍ الصَّ مََّ لَامخ محخ كَ إلیالسَّ ئلَِ: مَا الذي أوْجَبَ مَا انْتَهَتْ حَالخ شِيَ عَلَیْهِ. فَلَماَّ أفَاقَ سخ رْآنَ في صَلَاتهِِ، فَغخ ه؟ [ كَانَ یَتْلخو القخ

: رْآنِ حتى بَلَ » فَقَالَ مَا مَعْناَهخ رخ آیَاتِ القخ كَاشَفَةِ وَ العِیاَنِ، فَلَمْ مَا زِلْتخ اكَرِّ َّنْ أنْزَلَهاَ، عَلَى المخ شَافَهَةً مِّ غْتخ إلَى حَالٍ كَأنَّنيِ سَمِعْتخ مخ
یَّةِ  كَاشَفَةِ الجلََالَةِ الإلَهِ ةخ بمِخ یَّ ةخ البَشََِ وَّ مِ القخ  «.تَقخ

https://madrasatalwahy.org/


  1٠ 
 

 الأمل برحمته للوصول إلى مراتب الولاية الرفيعة

لیس لنا نحن، أمّا نحن فلنقرأ بشكل صحیح ما هو للعوامّ، والباقي معفوّ عنه، فذاك  وهذا
لیس لنا، ولكن أرید أن أقول إنّ هذه الأمور موجودة وعلینا أن لا نیأس، فهذا خطأ، علینا أن 

 لا نیأس من رحمة الله ومن لطف الله، علینا أن لا نیأس، علینا أن لا نیأس. 
إلى هنا كانوا في البدایة مثلنا فهم لم يخرجوا من بطون أمّهاتهم  وهؤلاء الذین وصلوا

يئًْا﴿عارفين، بل كان یصدق علیهم قوله:  كُمْ ﴿كغيرهم من الناس ﴾لَا تاعْلامُونا شا خْراجا
ا
ُ أ اللَاَّ وا

يئًْا اتكُِمْ لَا تاعْلامُونا شا ها ماَّ
ُ
دًا صفرًا، الله أخرجكم من أمّهاتكم لا تعلمون شیئًا أب 1﴾مِنْ بُطُونِ أ

كنتم في الفناء المحض، الفناء المحض، لا إدراك ولا إحساس ولا شيء آخر، ثمّ وشیئًا فشیئًا 
وبواسطة الریاضات وشیئًا فشیئًا بواسطة العبادات، وشیئًا فشیئًا بواسطة المراقبات، شیئًا فشیئًا 

ات شرعیّة مع القیام بذلك عن فهم لا عن تقلید أعمى، عن فهم وعقل واختیار ومراقب
وریاضات شرعیّة وأوامر واردة عن الأئمّة المعصومين صلوات الله وسلامه علیهم أجمعين، 
وبواسطة هدایة ومراقبة أولیاء الله، وصلوا إلى حیث كانوا تحت لواء وولایة الإمام علیه السلام، 

 وصدرت منهم تلك الحالات. یمكن ذلك یمكن، لماذا لا یمكن؟! 

 يأخذنا إلى مقامه الإمام هو إمام لكي

ا للمرحوم العلّامة أنّ الإمام علیه السلام أتدرون لماذا هو إمام؟  من العبارات العجیبة جدًّ
أتدرون؟! لكي یتمكّن من إیصالنا إلى حیث هو، ولو لم یتمكّن فما هو إمام، سیكون إمامًا إلى 

مام هو إمام لنا أزلاً وأبدًا، هذه المرحلة ومنها فصاعدًا سیقول: أنا لست إمامًا. والحال أنّ الإ
أي في جمیع الأحوال إلى یوم القیامة وبعد یوم القیامة، في جمیع ذلك هو إمام. فأئمّتنا هم أئمّة لنا 
لیس فقط في الدنیا، بل هم أئمّة لنا في ذاك العالم أیضًا، فما معنى ذلك؟ معناه أنّا تحت ولایتهم في 

يجعلوننا فیها، أي في ذلك العالم أیضًا نحن أیضًا تحت ولایة  تلك المرتبة التي نملك لیاقتها، فهم
إمام الزمان ولیس فقط في هذه الدنیا، فلا تظنوّا أنّ الأمر ینتهي، وإذا جاء عزرائیل یغلق الملفّ، 

                                                           
 . ۷۸سورة النحل، الآیة  1

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

كلّا فهذه الولایة لیست ولایة، بل الولایة متى تشَع؟ تشَع الولایة للتوّ ابتداء من القبر فما 
تاج واحدًا من الملیار واحدًا من الملیار، هذه الستون یومًا من أیّام الدنیا لا تحتاج بعده، فهنا نح

إلى ولایة، وطبعًا لا أرید أنّّا لا تحتاج إلى ولایة، بل أرید أنّّا لا تستحقّ شیئًا بالقیاس إلى سیطرة 
نة. كان المرحوم ولایة الإمام في ذاك العالم، فهناك هو المهمّ، وهذه مجرّد ستون سنة وخمسون س

العلّامة یقول إنّ الإمام علیه السلام إمامته في أن یأخذ الإنسان، كلّ من یرید، وأمّا من لا یرید 
 فهو لا یرید في النهایة، فهذا تقصيره هو، فكلّ من یرید یأخذه إلى حیث هو.

 الفرق بين الإمام والمأموم في السعة

 في ذلك، فالإمام بحر ونحن حوض، لا وطبعًا سعة الإمام تختلف عن سعتنا، ولا شكّ 
بأس ولكن ماء الحوض هو عين ماء البحر، هذا هو الكلام. سعتنا التي هي سعة حوض لن 
تصبح یومًا ما بحرًا، والبحر لن یصبح محیطًا، فلكلّ حسابه، للبحر حسابه، وللبحيرة حسابها، 

وب الصغير وأمثال وللنهر حسابه، وهكذا حتّى نصل إلى الحوض والكأس والصحن والك
ذلك، ولكنّ الكلام هو في أنّ تلك المادّة وذلك السائل وذلك الشكل وتلك الحقیقة التي لا بدّ 
أن یمتلكها الإنسان یوم القیامة هي عين ما یمتلكه الإمام علیه السلام، غایة الأمر أنّه بحسبه، 

نّرًا، والإمام علیه  فبعضهم یمتلك كوبًا، وبعضهم قدرًا كبيًرا، وبعضهم حوضًا وبعضهم
 السلام هو في نفسه محیط، وكلّ إنسان بحسب مرتبته، فهذا ما یرتبط بالمؤمنين. 

أمّا غير المؤمنين فلا، فهؤلاء لديّم مزیج من النور ومن حیثیّة النقصان تشكّل لهم 
سلام وذابوا وجودهم في تلك المرتبة، فإذا وصلوا إلى مقام الفناء واندكّوا في ولایة الإمام علیه ال

 فیها اختلف حسابهم. 
فالإمام إذن هو إمام لكي یأخذنا إلى تلك النقطة وتلك الحالة التي هو علیها، وهناك 

 تصريحات في الروایات حول هذا الأمر، والروایات فیه كثيرة. 

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

 معنى دعاء الإمام لله راهباً راغباً

فعندما أتوجّه إلیك یكون لديّ  «أدعوك یا ربّ راهباً راغبًا»والإمام علیه السلام یقول: 
جانبان وحیثیّتان: حیثیّة رهبة وحیثیّة رغبة. لدي جهتان: إحداهما القلق والأخرى الشوق 
والمیل. القلق، فأنا قلق، أنا قلق على وضعي، قلق على حالتي، قلق بسبب تلك المدركات التي 

المدركات تّعلني قلقًا، وصلت إلیها وبواسطتها تغيّرت نظرتي إلیك وشعوري نحوك، فهذه 
تلك المدركات تّعلني في نوع من التشویش، وفي نوع من الاضطراب. فالرهبة تعني القلق، 
فأنا لا أدري وأنا على حالتي هذه هل أنا مرضّي عندك أم غير مرضّي؟ هل تقبل الملائكة عملّ 

ا لا أدري. فلنلق نظرة على أنفسنا نحن الرفقاء الجال ا في أم لا تقبله؟ حقًّ سون هنا، ونرى هل حقًّ
أنفسنا أمر كهذا أم لا؟ فلو كان هناك جهاز الآن یقیس أعمالنا ويجعلها في میزان ویمیّز الخلوص 
فیها والغشّ ویظهر أفكارنا ونفوسنا أفلا یسیطر علینا الخوف دفعة واحدة؟! ألا تتغيّر ألواننا؟! 

الصلاة التي نصلّیها وعمل الخير الذي نقوم حول مجیئنا إلى هنا، وحول الأعمال التي نقوم بها، و
به، والإنفاق الذي ننفقه والمساعدة التي نساعد بها والخدمة التي نقدّمها، فلو أتي بجهاز 
یفحص ذلك، أو أنّ ولیًّا من أولیاء الله أو إنسان لدیه شيء من الإخبار عمّا في النفوس وأمثال 

فنتقدّم بالتدریج ویأمرنا بالجلوس هنا، فنقول لا لا،  ذلك ویقوم بالإخبار عناّ واحدًا تلو الآخر
بالله علیك لا تخبر، الرجل الثانّ لا یتقدّم، من الذي یتقدّم؟! جمیعنا نجلس مطأطئي الرؤوس. 

 فهذه هي الرهبة، هذا معنى الرهبة.
ما دام لا خداع فلا داعي للقلق، ومن كان نظیف الحساب مّنّ يخاف؟ نعم تارة نقول لا 

، نحن هكذا، بكل صراحة ودون أن یكون لدینا شعور بشيء، أصلاً أخبر أنت وأخبر عن ندري
نقاط الضعف، قل لنا عن موارد الضعف ولكناّ لسنا في مقام الادّعاء. كان أحد الكتّاب في مقام 
المدح لأحدهم في كتابه، فقد كنت أقرأه السنة الماضیة، فكان یبيّن فضائل أحد الناس والذي 

درسة المرویّة في طهران، فعندما أراد أن یضع الحجر الأساس لها، وذلك قبل مائة سنة، بنى الم
جمع العلماء الذین في طهران وأئمّة الجماعة والطلاب وغير الطلاب من التجّار وأهل السوق، 
جمعهم كلّهم وقدّم لهم طعام العشاء أو الغداء بكرم، فقد أراد أن یضع الحجر الأساس، فأمسك 

https://madrasatalwahy.org/


  13 
 

ل بیده ویرید أن يحفر به فقال: يجب أن یمسك بهذا المعول ویضرب الضربة الأولى المعو
 لتأسیس هذه المدرسة من لم تفته صلاة اللیل منذ بلوغه إلى الآن!

أنت مخطئ إذ تقول هذا، عبثًا تقول هذا، فهذا بعنوان مدح، لقد كتب الكاتب ذلك ولم 
بنفسه وضرب به، یعني فلینظر الجمیع أنّّ أنا یعترض علیه أحد، فقد أمسك ذاك العالم المعول 

فلو كنت أنا هناك لتقدّمت وقلت له: ماذا تقول؟ فلنفترض أنّا لم نصلّها أبدًا، أو  …منذ بلوغي
 لم نصلّها مرّتين، كنت سأقول له: أنا حاضر. ولقال: ماذا؟! ائت بالقرآن! 

صلّیتها من السنة الخامسة من  ـ امض وشأنتك، فأنت ترید إنسانًا صلّاها، فأنا أقول إنّّ 
عمري وأنت لم تصّلها، أنت من حين بلوغك وأنا من الخامسة. فماذا كلّ هذا یا عزیزي؟! كلّه 
لعب، لعب من النفس، إظهار! فما معنى ذلك؟! فما معنى إنّ من يحمل المعول ویضرب الضربة 

ك صلاة اللیل! فما معنى ذلك؟! الأولى بهذه المدرسة لا بدّ أن یكون منذ بلوغه إلى الآن لم یتر
الله لم یقبل منك صلاة واحدة، فما هذه الأعمال؟! ترید أن تتباهى أمام الناس بأنّك منذ بلوغك 
صلّیت صلاة اللیل؟! فأنت إذ صلّیت صلاة اللیل منذ بلوغك لم یوقظك إلا الله، وإلا لبقیت 

 نائمًا إلى الظهر، فما هذا الكلام؟
لها تأتي وتتظاهر أمام الآخرین وتخطّئهم أمام بعضهم؟! أنت هكذا  وبما أنّك الآن وفّقت

وذاك هكذا، هذا على رأسه عمامة، وذاك الحاج من أهل السوق، وذاك كذا الحكماء، فهؤلاء لم 
یعمل أيّ واحد منهم بذلك وأنا وحدي من عمل بذلك! بالله علیك لو كانت قد فاتتك صلاة 

الكلام؟ كلّا! ماذا تصنع هذه النفس؟ ترید أن تظهر نفسها اللیل هل كنت ستتكلّم بمثل هذا 
بنحو معيّن، فكیف تظهر نفسها؟ تستر تحت مظلّة عبادتها وتختبئ تحت نقاب العبادة، فلیس 
لديّا شيء آخر تقدّمه، لو كنتم أنتم أيّّا الرفقاء هناك لأنزلتموه على الفور من ذلك العرش إلى 

لیل التي صلّیتها وتتظاهر أمام الجمیع بها هل فهمت ماذا قلت الأرض، ولقلتم له: تلك صلاة ال
فیها؟ لا بدّ أنّه سیقول: نعم أعي ما أقول، فقولوا له: ما الفرق بين ولا الضالّين وغير المغضوب 
علیهم؟! حینها سیطأطئ رأسه، فنقول له: امض وشأنك، دع الحجر الأساس یوضع بید من 

لا أن تقرأ هكذا ماء ماء كالأغنام حتّى النهایة، تعال وقل  یدرك على الأقلّ معنى ما یقوله،

https://madrasatalwahy.org/


  14 
 

للآخرین ذلك، حتّى نأتي نحن ونكتبه في كتبنا كتعریف عنك وأنّ هذا الرجل عمل هذا! كلا یا 
 عزیزي لا فائدة من ذلك، لا نتیجة لذلك.

لا بدّ أن یضع الحجر الأساس من كان قلبه منكسًرا، لا بدّ أن یضع الحجر الأساس 
للمدرسة من كان لدیه صفاء، لا بدّ أن یضع الحجر الأساس للمدرسة من لا يحسب لنفسه 
حسابًا، لا بدّ أن یضع الحجر الأساس للمدرسة العلّامة الطباطبائي، لقد كان صافیًا صافیًا، 

من يجب أن یقوموا بهذه الأعمال، وقد كنت ذات یوم في خدمة المرحوم  الخلوص له، هؤلاء
العلّامة رضوان الله علیه وكنت قد أخذت له إلى مشهد صورة من قم، صورة عن وضع الحجر 
ا، السیّد محمّد حجّت الكوه  الأساس للمدرسة الحجّتیة، وقد كان السیّد حجّت رجلاً جلیلاً جدًّ

ا وعالمًا كثير العلم، وفقیهًا حسن الفهم ومتنوّرًا وصاحب كمري، كان رجلًا جلیلًا  جدًّ
حالات، وكان المرحوم الوالد يحكي عنه حكایات ویقول: لا أحد یعرف ذلك. وقد بیّنها لي 
بنفسه، المرحوم العلّامة بیّنها لي، وقال إنّه عندما ارتحل السیّد محمّد من هذه الدنیا حكى لي أحد 

ذا یكشف عن أنّه هو بنفسه كان مصدّقًا بذلك، فقد رأى في المنام أنّه ذهب العلماء هذا الأمر وه
إلى حرم الإمام الرضا علیه السلام، ذهب إلى مشهد، وكان هو من العلماء الذین یسكنون طهران 
وقد توفّي الآن، ذهب إلى مشهد لأجل الزیارة فرأى في المنام أنّه ذهب لزیارة الإمام الرضا 

رم رأى أنّ الإمام الرضا لیس في الضریح، الإمام لیس في الضریح، فسأل فقیل وعندما دخل الح
له: لقد ذهب الإمام علیه السلام إلى قم لیشارك في مراسم السیّد حجّت، وأحتمل أنّ هذه 
القصّة ذكرها المرحوم العلّامة في أحد كتبه لا أذكر في أيّ منها، ولكنهّ حكى لي هذا الأمر 

العالم ـ ولم یكن حینها إعلام عن الأخبار وأمثال ذلك، وكانت الأخبار تصل بنفسه، فقام ذلك 
متأخّرة ـ وأخبر عن وفاة السیّد حجّت، ثمّ بعد ذلك وصل الخبر أنّ الأمر هو كذلك. فانظروا 

 فالسیّد حجّة رحمة الله علیه رجل جلیل القدر مخلص.
ت على الوفاة جمع من حوله من وقد نقل لي المرحوم الوالد أنّه عندما أشرف السیّد حجّ 

الأقارب والأرحام وأمرهم أن يحضروا الختم الذي كان يختم به الرسائل ویستلم به الحقوق 
الشَعیّة من الناس، وأتلفه بیده أمام الجمیع، قال لیأت الجمیع ولیجلسوا، فلمّا حضر الجمیع 

https://madrasatalwahy.org/


  15 
 

بید أحد من بعدي، ولا بدّ  وجلسوا ضرب بذلك الختم وكسره وقال: أرید أن لا یقع هذا الختم
أن تنتهي هذه الأمور بعدي ولا تستمرّ. فاقرأ بنفسك الحدیث مفصّلًا من هذا المجمل، فقد 

 كان رجلًا جلیل القدر.
وهناك صورة لوضع الحجر الأساس للمدرسة الحجتیّة وربّما كان بعض الموجودین فیها 

لى تلك الصورة نرى أنّ جمیع الرؤوس من الأعاظم والأعلام من الأحیاء الآن، عندما ننظر إ
مرتفعة وأحدهم قد رفع رأسه أكثر حتّى یظهر بشكل جیّد في الصورة! ومن بين هؤلاء جمیعًا 
كان العلّامة الطباطبائي قد طأطأ رأسه، وكان قد وقف منحنیًا شیئًا ما ومائلًا ورأسه غير ظاهر 

خلاص، هذا هو الإخلاص! انظر إلى الجمیع أصلًا. فالتفت المرحوم العلّامة وقال: انظر إلى الإ
ـ وكان قد قال لي: إنّ السیّد حجّت كان مستثنى ویقف بنحو متعارف ـ انظر إلى الجمیع قد 
رفعوا رؤوسهم لیظهروا، وانظر إلى هذا العلّامة قد طأطأ رأسه وانحنى ومال قلیلاً كي لا یبدو، 

صورته أم لم تظهر، فهذا لیس بشيء ولا  هذا من یقال إنّه إنسان مخلص، هذا هو، سواء ظهرت
 يختلف الأمر بالنسبة إلیه.

 ضرورة إعداد القلب لتلقيّ الحق

یقول الإمام علیه السلام: آتي إلیك بحالة من الرهبة والقلق وأنّّ كیف هي حالتي؟ آتي 
وأجیبك  إلیك بحالة لا أطمئنّ معها إلى نفسي أنّ لي القابلیّة أن أكون مخاطبًا لك وأن تخاطبني

وأدعوك، هذه الحالة هي حالة قلق على حالتي، على العمل الذي أقوم به، على خیالاتي 
وتصوّراتي، على مستوى إخلاصي، علینا أن نقوّي هذه الحالة في أنفسنا، ودائمًا علینا أن نواجه 

ان یأمر بها هذا الأمر، وقد كرّرت هذا الأمر مرارًا على الرفقاء وقلت لهم: إنّ من البرامج التي ك
الأعاظم تلامذتهم لتزكیة النفس هو أن أعدّوا أنفسكم دائمًا لتقبّل أيّ أمر، أي افعلوا ما يجعلكم 
مستعدّین لتقدیم الجواب في أيّ وقت من الأوقات حقّق معكم، مهما استطعتم، ولا تكونوا أبدًا 

مًا كونوا في حالة بحیث إذا إذا سئلتم فررتم، فهذا أمر واضح، لا یمكن ذلك، لا یمكن، دائمًا دائ
 سئلتم لماذا فعلتم ذلك؟ قولوا لأجل كذا، ولو كنت مخطئًا. یقولون إنّ عملك كان خطأ. 

https://madrasatalwahy.org/


  1٦ 
 

 ـ نعم كان خطأ، هذا صحیح.
 ـ لا بدّ أن تصحّحه. 

 ـ حاضر لا مشكلة هل سیحدث شيء؟ هل في هذا مشكلة؟
فأن نكون في حالة بحیث إذا سئلنا أجبنا يحتاج إلى عمل ولیس بالأمر الیسير. أمّا أن نكون 
في حالة بحیث إذا قیل لنا: یا فلان لقد أخطأت! نخجل وننطوي على أنفسنا ونصاب بكارثة، 

ا،  …فهذا خطأ، هذا لا یسمح للإنسان أن یكون منفتحًا على الواقع فتلك حالة مهمّة مهمّة جدًّ
لینا أن نعمل علیها. هذه لا تدع الإنسان مرتاحًا عند مواجهة الحقیقة، ولا تدعه یفتح جمیع وع

أبواب قلبه أمام الحقیقة في جمیع الأحوال وأن یستقبل الحقیقة والواقع بالترحیب ويحتضنها. 
لماذا؟! لأنّ هذا الخجل الذي یعیشه یعني أنّّ أحتفظ لنفسي بشيء، وإلا فالأمر لا یستحقّ 
الخجل، یقولون: یا فلان لقد كان عملك الذي قمت به خاطئًا، لماذا قلت لرفیقك هذا الكلام؟ 

 لقد أخطأت! 
فنقول: حسناً لقد كان خطأ وسأصلحه، لا بأس. فلماذا يجب أن نصاب الخجل ونقول یا 
ویلاه لقد أریق ماء وجهنا؟! لقد أریق ماء وجهنا! فلو ذهبت الآن إلیه وقلت: لقد أخطأت 

كنت أفتخر علیه وأتظاهر أمامه، ما شاء الله لقد تربّیتخ لدى السیّد خمسة عشَ عامًا أو عشَین و
 عامًا! 

 ـ وأنا جئت قبل یومين وأقول لك أرأیت؟! ألم أقل لك إنّك مخطئ؟ 
ـ أقلت لي أنا أنّّ مخطئ؟! لقد تربّیتخ لدى السیّد ولدى العلّامة عشَین سنة وأنت فرخ 

 علّّ التعالیم.ابن یومين وتملّ 
ا وكنت أنا مخطئًا في رأیي، فآه آه  فلو أنّك الآن تنهض وتقول له: لقد كان كلامك حقًّ
ا في هذا الأمر وقد أخطأت أنا وأنا مسرور  ولكن على الإنسان أن ینهض ویقول: لقد كنت محقًّ

ا، وربّما أخطئ مرّة أخرى أیضًا، نعم هل هناك مشكلة؟! هل يجب أن لا يخطئ ا لإنسان؟ من جدًّ
الذي قال ذلك؟! الملائكة لا تخطئ والمعصومون وهؤلاء الذین وصلوا فمن قال أنّه يجب أن 
لا نخطئ؟! هذا رأیك أنت واعلم أیضًا أنّ علیك أن لا تظنّ أنّ علیك أن تفخر علّّ لمجیئك 

https://madrasatalwahy.org/


  17 
 

لذي عرفته قبلّ بیومين، فالأمر لیس بالمجيء قبل یومين أو عشَین یومًا أو مائتي یوم، فالحقّ ا
جاءك من مكان آخر، فلا تفخر علّّ ولا تمنّ علّّ، لقد كان ما قلتخه خطأ وكلامك أنت صحیح، 

 والسلام. ثمّ تصافحه وتقبّله وتنصرف وانتهى الأمر.

 الاستعداد لتقبلّ الحقّ هو سرّ السلوك 

سّر؟ السّر هذه الحالة وهذا الوضع هو سّر السلوك، سّر السلوك وسّر المراقبة، فما معنى ال
سّر المراقبة وسّر التزكیة وسّر التغیير والتحوّل هو في هذا، لقد قلت لكم، لقد أخبرتكم بأنّ 
على الإنسان أن يّیّئ قلبه للحقّ، أن لا یغلق النوافذ، وأن لا يحفظ لنفسه مكانًا أمام الحقّ، لا 

الآن، ما كنت أشعر به بالنسبة  يحفظ لنفسه مكانًا، إنّه الحقّ. ما كنت أشعر به في حیاتي أعترف به
إلى المرحوم العلّامة هو أنّه كان یمتلك هذه الصفة، فعندما كان یشعر أنّ هناك خطأ كان 
ینزعج! نعم فقد كان يخطئ هو أیضًا، وقلت لكم إنّه لم یولد واصلاً إلى الفناء، بل تكامل كغيره، 

كان لدیه صدق ولدیه هّمة ولدیه خضع للتربیة والعلم والتزكیة وأمثال ذلك ووصل، ولأنّه 
صفاء ولدیه هّمة ولدیه إرادة ولدیه عزم فقد سار، والآخرون هم هكذا أیضًا، كلّ واحد من 

 الحاضرین یمكنهم، كلّكم یمكنكم.
ما كان متحقّقًا فیه وكنت أراه ینسبة أقلّ في الآخرین هو علاقته مع أستاذه الشیخ 

الحدّاد، فقد كنت أرى، وكنت صغيًرا ولكن في النهایة الأنصاري وعلاقته مع أستاذه السیّد 
كانت الأمور أمام عیني، والآن أحلّلها والآن أرى أنّ ما كنت أدركه حینها لم یكن خاطئًا، 
فالتصوّرات التي كنت أتصوّرها آنذاك في طفولتي وفي عمر الرابعة عشَة وأمثالها، وتلك 

لتلك الأمور لم تكن بغير أساس، فقد كنت الذكریات التي لديّ عن تلك الأحداث وفهمي 
أشعر ببعض المشاعر تّاه بعض الناس وأزنّم بالنسبة إلى علاقتهم بهذا الأمر، هؤلاء الذین 
ذكر المرحوم العلّامة أسماءهم في كتابه ثمّ انحرفوا كنت أشعر أنّ طریق هؤلاء خاطئ، هذا 

 خاطئ.

https://madrasatalwahy.org/


  18 
 

 ابه انتقاد المحاضر لبعض تلامذة والده في أوائل شب

حتّى أنّّ قلت مرّة بصراحة وكان عمري حینها سبعة عشَ عامًا قلت: هذا الأمر خاطئ، 
وما قالوه لنا هو ما قلتخه، فنظروا إلّي وقالوا: أيّّا الفرخ أنت أتیت قبل یومين أمّا نحن فقبل ثلاثين 

 عامًا، لقد قضینا عمرنا في هذا الكلام والآن أنت تقول هذا؟! 
 الفرخ وبين الدجاجة وبين النعامة، هذا العمل غير صحیح والسلام، فقلت: لا فرق بين

العمل باطل وأنت تقول لي: فرخ! فلتقل فرخ، أو لتقل نعامة أو دیك قل ما شئت فأنا لست 
دجاجة بلا شكّ! قل ما شئت قل، فلا فائدة وهذا العمل أمام عظیم كهذا غيرخ صحیح، ثمّ كنت 

لأمور تسير هكذا، وقد أضیفت هذه الأمور شیئًا فشیئًا وحدثت أرى أنه ـ ویا للعجب ـ كانت ا
 هذه الأمور شیئًا فشیئًا وتقدّمت.

 كيف كانت علاقة المرحوم العلامّة مع أستاذه؟

لم یكن هكذا، وقد رأیت ذلك بعینيّ، ولا أدري ماذا كان الأمر  المرحوم العلّامةولكنّ 
ن یرید في الواقع أن یفهمنا نحن؟ أم أنّه كان یرید في الواقع ولا أرید أن أحمل مسؤولیّة، هل كا

أن یكون الأمر بطریقة أخرى؟ لا أدري، ولكن عندما كنت أرى بعیني أنّ أستاذه قد اعترض 
على أحد أعماله، لیس فقط لم ینزعج ولیس فقط لم ینفعل أمام أبنائه ـ وهذا ما أقوله لأوّل مرّة ـ 

أوضح لنا بأنّ اعتراضه كان على هذا الأمر وهذا الأمر ولیس فقط لم تصدر عنه ردّة فعل، بل 
وهذا الأمر، فقد زاد الأمر وضوحًا وحتّى الاعتراض الذي لم نفهمه أكّده، فنحن لم نكن قد 

الأمر ملفّقًا وبالكنایة، وهو جاء وقال لي ولأخي الأكبر: أتعلمان  السیدّ الحدّادفهمنا، فقد ذكر 
كلامه؟ على هذا الكلام الذي قلتخه في ذاك المكان، لقد كان  على أيّ شيء یرید أن یعترض في

على ذلك. فقد جاء وأوضح الأمور وثبّتها. فهذا هو الصفاء، الصفاء یطلق على هذا، الصدق 
 هو هذا. 

، فعندما حصل ذلك أرسل 42وفي حادثة أخرى ترتبط بنشاطاته وأعماله في أحداث سنة 
ه الأعمال وهذه الأعمال وحدّد له كیف يجب أن یكون عمله إلیه من هناك أنّ علیك أن تقوم بهذ

https://madrasatalwahy.org/


  19 
 

ومنهجه ومسلكه، ولماذا أقدم فلان على أمثال تلك الخطوات من دون أن یطلعنا علیها؟ ونحن 
نرى أنّ أحواله قد تغيّرت ومنهجه وطریقه قد تغيّر ـ وطبعًا یرجع هذا إلى زمان قدیم وقد مضى 

عين سنة، فنحن الآن في السنة الثامنة والثمانين أو التاسعة علیه كثير من الزمان ما یقارب أرب
والثمانين الهجریّة الشمسیّة؟ فقد نسیت التاریخ الهجري الشمسي أیضًا! أذكر الهجريّ القمريّ 

هـ فكم سنة مضى؟ خمس وأربعون سنة، فهذه الحادثة ترجع إلى ذلك  ۱429فنحن في سنة 
وامر أستاذه، وفي مثل تلك الأوضاع نجد فیه فجأة تغیيًرا الزمان، فقد كان حینها تحت مراقبة وأ

وتحوّلاً، فذلك الإشراف الذي لدى ذلك العارف بالله وتلك الإحاطة والسیطرة التي لدى ذلك 
أمّا لماذا يجب أن تصل الأحداث إلى هنا ثمّ ومن هنا فصاعدًا تأتي تلك الرسالة؟  …العارف

كان یمكن هذا الكلام الذي یقال حول هذا الأمر الآن، فهذا من الأسرار، وإلاّ فمن الأوّل 
وذلك العارف الإلهيّ لا يحتاج إلى رسالة ظاهریّة لأجل إیصال الفكرة، بل یمكنه أن یعلمه بها 
من خلال إلقائها في نفس تلمیذه، ألم یقل له: إن كنت في غرب العالم وأنا في شرقه فلا يختلف 

ي كان یقوله لتلامذته وقد سمعته أنا بنفسي سمعته منه یقوله الأمر لديّ؟! عين هذا الكلام الذ
لرجل آخر، وكنت أنا جالسًا، إن كنت في غرب العالم وأنا في شرق العالم فكأنّك جالس إلى 
جانبي كما تّلس الآن. وهذا هو الكلام الذي قاله أستاذه له عندما كان یرید أن یأتي من النجف، 

مر ویسر وفجأة یصل إلى أمور وتتضح حقائق وتبرز أمور فیحين ولكن لا بدّ أن يحدث هذا الأ
الوقت، فترى فجأة أنّ الأمور تغيّرت وتبدّلت، ودون أن ینزعج ویكون هناك مشكلة یقول: 

 نعم، حسناً، انتهى، انتهى الأمر. 
وكذلك كان أستاذه أیضًا مع أستاذه، هكذا كان هكذا، فلیس هذا بالأمر الذي يختصّ 

، كلّا بل كلّ واحد من أولیاء الله هؤلاء لديّم هذه الحالة بالنسبة إلى أساتذتهم، بفئة خاصّة
 وهكذا وصولاً إلى الإمام، فهكذا هو الحال.

https://madrasatalwahy.org/


  2٠ 
 

 كيف يسهل على الإنسان الاعتراف بالخطأ؟ 

لذلك على الإنسان دائمًا أن یخبقي نافذة قلبه صافیة ومفتوحة على الواقع، حتّى إذا قالوا له: 
ت یا فلان ذلك الخطأ لا ینادي بالویل والثبور ویقول: ماذا أصنع؟ فمن جهة لا أعرف لقد أخطأ

كیف أجیب، ومن جهة أخرى فقد عملت مدّة من الزمان وتقدّمت وصار لي شأن بين الناس 
وموقع، فیقول الناس: لقد أخطأ فلان، في حين أنّ آخر لم یمرّ على التحاقه بالأستاذ إلا بضعة 

 كلامه صحیح! فماذا سیقول الناس حینها؟ السیّد فلان السیّد فلان! أیّام ومع ذلك
مْآنُ ﴿ـ یا عزیزي دعك من هذا الكلام الفارغ الذي لا قیمة له  بُهُ الظاَّ سْا ةٍ يَا ابٍ بقِِيعا ا سَا

اءً  إنّه فقّاعة ألم تروا الفقّاعة على وجه الماء؟! هذا ما یقال له الفارغ، فإذا ما أخذت طشتًا  1.﴾ما
الماء فإنّ الفقّاعات تطفو على وجهه، إنّّا فارغة. كلّ هذه الألقاب فارغة، كلّها أهواء، وهذه من 

الأهواء صارت هي الله، وهذه الآلهة صارت تنافس الله، هذه الآلهة هي التي وقفت أمام الله 
 ولا تسمح له أن یدخل، وهذه الأهواء التي ترى الموقع بين الناس والحالة بالمقارنة إلى

الآخرین والخصوصیّة، والحال أنّ كلّ ذلك أهواء، فما معنى الأهواء؟ تعني الإله وهذا الإله قد 
حلّ مكان الله وهو یقول: إمّا أن یكون المكان لي أو لك؟! والله غیور أیضًا فیقول: إنّّ أترك 

شَیك إله، نصیبي إلى شریكي، الكلّ لذاك الإله، لتلك الآلهة التي في ذهنك: فالرفیق إله، وال
والزوجة والأولاد إله، والجار إله، والزبائن إله، فقد جاءت كلّ هذه الآلهة وفتحت لنفسها 
أماكن، أماكن واسعة، وجعلت لنفسها حریمًا، وقالت: نحن لا نغادر من هنا، فقد أتینا إلى هنا 

فلیذهب هو  ودخلنا القلب بقوّة، وأغلقنا جمیع نوافذه وكنسنا كلّ شيء وأخرجنا الله خارجه،
إلى عرشه، ونحن جلسنا هنا ولن نخرج. فهذه الآلهة لا تسمح أن یدخل الله، فقد أغلقت الباب، 

 فماذا يجب أن نصنع بها؟ لا بدّ أن نخرجها واحدًا تلو الآخر.
إن أریق ماء وجهك أمام الرفیق مرّة فلیكن، وفي المرّة الثانیة أیضًا، في البدایة سیحمرّ 

ضّ، ولكن لا بأس، وفي المرّة الثانیة یرى أنّه قد اعتاد فیحمرّ ویبیضّ لونه لون الإنسان ویبی

                                                           
  .39سورة النور، الآیة  1

https://madrasatalwahy.org/


  21 
 

بدرجة أقلّ، وفي المرّة الثالثة والخامسة والسادسة والعاشرة يجد أنّه لا إشكال لدیه أصلاً ویبلغ 
درجة أنّه إن لم تحصل هذه الأمور فإنّه ینتظرها ویقول: ماذا جرى یا إلهي لم ترسل إلّي من تلك 

 الأمور؟
یتحدّث عن أحدهم ولن أذكر اسمه ویقول: إنّه عندما كان یصل  المرحوم العلاّمةكان 

إلى جماعة یقوم بعمل یسبّب اعتراض الأستاذ، فلا تفعلوا ذلك أنتم بحیث إذا التقیتم سبّبتم 
اعتراض الأستاذ، فهؤلاء من یسمّون بالملامتیّة، ولا مجال لهذه الأمور في مدرسته، وهذه 

مسألة لا تستحقّ أن نتكلّم عنها، وإنّما ذكرتها للتوضیح والتذكير وإلا فلا حاجة لذكر هذه ال
الأمور، وقد كان أستاذه یعرف جیّدًا أيّ موضع منه یؤدّب! أفهل یعقل أن یقوم الإنسان بهذه 
الأعمال الفاسدة، كلّا بل على الإنسان أن یكون عمله صحیحًا وفي المكان المناسب، و 

ٰ نافْسِهِ باصِيراة  الِْ ﴿ ا انُ عَلا  ، والطبیب الدوّار بطبّه یمكنه أن یأتي ویصلح الأمر.﴾نسْا
فإذا تكرّرت هذه الأمور شیئًا فشیئًا وشیئًا فشیئًا یرى الإنسان أنّه لا مشكلة كبيرة في 

تكرّر الأمر، وسواء أخطأ أم لم يخطئ، فلا فرق بالنسبة إلیه، ولا یشعر بذلك الثقل السابق، وإذا 
معه ذلك أمام رفیقه صار الأمر لدیه معتادًا. فیقول له رفیقه حینها: یا عزیزي كنت أظنّ أنّك 
شيء، تعال فأنت مثلنا. بماذا يجیب زوجته عندما یذهب إلى المنزل؟! هنا المشكلة، فقد صنع 

علّامة قبل  لنفسه برجًا وأعلن أنّّ كذا وكذا، وزوجته تقول: ما شاء الله ما شاء الله! لقد كنت
 عشَین عامًا وكذا وكذا والآن صرت هكذا؟!

 ـ لا تتكلّمي دعي الآخرین یقولون ما يحلو لهم.
فبماذا يجیب زوجته الآن؟ لا شيء، یقول: حسناً لقد أریق ماء وجهي أمامك، لا بأس فمن 

م، فإذا انتهى هو التالي الذي سيراق أمامه أیضًا؟! یأتي ابنه فینظر إلیه نظرة أخرى، الجيران وغيره
الجمیع یقول: حسناً فقد حصل ذلك، فهل فهمتم أنّّ لا أعرف شیئًا؟ هل أدركتم جمیعًا أنّّ 
أخطأت فماذا بعد ذلك؟ حینها تشعر النفس للتوّ أنّّا تتحرّر، فإذا ما تغيّرت نظرة الرفیق 

رى الإنسان فجأة والزوجة والأولاد والجيران والمعلّم والشَیك إذا تغيّرت نظرة هؤلاء جمیعًا ی
ومع هذه التغيّرات یبدأ الإنسان بالهبوط من البرج ذي المائة طابق ويّبط ويّبط ويّبط إلى 

https://madrasatalwahy.org/


  22 
 

الأرض، فإذا وصل إلى الأرض یقول: آه لقد استرحت، لم أعد قلقًا على شيء، وطبعًا كلّ هذا 
أخرى، غایة الأمر  الذي ذكرته هو درجة واحدة فلا تظنّ أنّ الأمر قد انتهى، كلّا بل هناك أمور

أنّّ لن أذكرها هذه السنة، وسأكتفي لهذه السنة بما ذكرت لنرى ماذا یقدّر الله لنا للسنة القادمة. 
 ترون أنّه استراح. 

 …كیست مولا؟ كیست مولا؟
 …یقول: من هو المولى؟ من هو المولى

 رحم الله مولانا الذي كلّ ما لدینا في الإسلام فهو منه.
 كیست مولا؟ آنكه آزادت كند *** ...

 یقول: من هو المولى؟ إنّه الذي يحرّرك
هذه هي تلك الحریّة، هذه هي تلك الحریّة. عندما بعث النبيّ قال للجمیع یوم عید الغدیر، 
وقد جمع ثمانين ألفًا لأجل هذا، من یستطیع أن یوصلكم إلى الحریّة هو هذا، وغيره لا یستطیع، 

لا یستطیع أن یوصلكم إلى هذه الحریّة، لا یمكنه أن یفكّ هذه السلاسل، لا یمكنه غير علّّ هذا 
أن یفكّ هذه السلاسل التي تّرّ بها القطارات والسفن وقد ربطتم أنفسكم بها لا یستطیع أحد 

بعوا سوى علّّ فكّها، فاتّبعوا علیًّا، لا تتّبعوا أبا بكر فإنّه یزید یومًا بعد یوم من تلك السلاسل، اتّ 
 علیًّا. 

 كیست مولا آن كه آزادت كند *** بند رقّیت زپایت بگسلد
 یقول: من هو المولى إنّه من يحرّرك *** ویفكّ قید الرقّ من رجلك

فما معنى الرقّ؟ الاسترقاق یعني الإمساك بتلابیب الإنسان والتحكّم به اذهب إلى هناك 
وتعال إلى هنا، اجلس وقم، أمره بید غيره، الرقّ یعني العبودیّة، فهو تحت عبودیّته. فمن علّق 
بیده وجناحه سلاسل الرفیق والزوجة والأولاد والجيران والشَیك والمریض والطبیب 

ا وأن یسير نحو الله، بل هو دائمًا مقیّد، والمهندس وا لتاجر وأمثال ذلك لا یمكنه أن یكون حرًّ
أفعل هذا ولكن يجب أن لا یعلم فلان، أفعل ذاك ولكن يجب أن لا یعلم فلان، إن فعلت هذا 
سیكون الأمر جیّدًا، وإن لم أفعله سیكون سیّئًا، آه آه تفكّر بهذا وذاك أفعل هذا ولا أفعل ذاك، 

https://madrasatalwahy.org/


  23 
 

إذ كان جمیع فكرك وذهنك في هذا وذاك متى تفكّر بنفسك؟ متّى تفكّر في أوضاعك؟ متى؟  أنت
من الذي یمكنه أن یفكّ هذه السلاسل الواحد تلو الآخر؟ إنّه علّّ فقط، فتعالوا أيّّا الناس 
وبایعوا علیًّا، إنّ بإمكانه أن یذیب لیس الحبل فقط بل تلك السلاسل التي تّرّ بها السفن 

 عها قطعًا، لأنّه یعلم من أین یدخل وأین یضع الحرارة وأین یضع الدواء.فیقطّ 
كیست مولا؟ من هو المولى ـ ومولانا یتكلّم ـ یقول: أيّّا الحمقى لقد جمعتكم ثمانين ألفًا 
هنا لأقول لكم كما یقول الطبري إنّ ابن عمّي هذا حبیبي فأحبّوه! ما شاء الله ماذا یفكّر هؤلاء؟ 

ا لو  أنّ النبيّ فعل ذلك ألا یكون مجنونًا؟! سیقولون: نحن نحبّه في النهایة، فأبو بكر وعمر لم حقًّ
، يحبّان علیًّا، لا تتدخّل في أمرنا نحبّك، وكلّ الناس هكذا، فإن كان هناك من  یكونا یكرهان علًّّ

دما یتدخّل في لا یتدخّل في أمور الآخرین فإنّّم يحبّونه في النهایة، ومن هنا تنشأ العداوة عن
 أمرهم، من هنا، عندما یقول لهم: إنّ عملكم هذا غير صحیح.

فنحن ما دمنا ساكتين لم یكن لهم موقف تّاهنا، وبمجرّد أن بدأنا بالكلام بدأت المشكلة، 
 فقالوا: اصمت.

 قلت: لو كنت أرید أن أصمت فلماذا فعلت ذلك؟ لما كانت هناك حاجة إلى ذلك.
 .ومن هنا تبدأ العداوة

 كیست مولا؟ آن كه آزادت كند *** بند رقّیت زپایت بگلسد
 یقول: من هو المولى؟ إنّه من يحرّرك *** ویفكّ قید الرقّ من قدمك

تعالوا واستشعروا الراحة لمرّة واحدة، استشعروها لمرّة واحدة، لقد أریق ماء وجهك 
ا وواقعًا، فلو لم یكن قد أریق  فلیكن، لا مشكلة، فقد أریق في النهایة، لا أنّه أریق مجازًا بل حقًّ

لأردت أن تحافظ علیه ولقالت النفس في الخفاء: كلاّ لم یرق بعد، ولكنّك أنت تواضعت. ولكن 
ا فقد أریق، ولا یمكن أن تصنع له شیئًا، إذا ما أریق وانتهى تقول: كم أنا  إذا كان قد أریق حقًّ

بهذا العمل بهذه الطریقة أم بتلك، لم أعد أسعى حرّ! كم أنا مرتاح، فلم أعد قلقًا حول أن أقوم 
أن أفكّر في كلامي الذي أقوله كیف أقوله بنحو لا یؤذي الجالس في زاویة المجلس، بل أقول 

https://madrasatalwahy.org/


  24 
 

كلامي ومن تأذّى فلیتأذّ، ومن لم یتأذّ فشأنه، ثمّ أمضي وشأنّ. لا أعود قلقًا منزعجًا، ألیست 
 فلون! كم نحن بعیدون عن الحقائق. هذه راحة؟! ألیست هذه حریّة؟ كم نحن غا

لقد جاء أولیاء الله لیقولوا لنا: نحن نرید أن نحرّركم فنحن لسنا أعداء لكم، بإمكانك 
أن لا تأتي، إن شئت فلا تأت، قم وارجع من حیث أتیت، نحن نرید أن نحرّرك، أن نفكّ هذه 

 القیود التي عقدتها في رجلك الواحد تلو الآخر فتستریح. 
یبدو أنّ الوقت قد انتهى وأنا لا زلت أتكلّم هكذا والرفقاء ینظرون إلّي، فلیشَ إلّي  حسناً

 أحدكم بإشارة أو كنایة. 
ا ببركة هذه المعانّ وهذه الحقائق والكلمات التي هي بحكم الإكسير ولها  نسأل الله حقًّ

 حكم الإكسير، كلمات الأولیاء، فانظروا إلى شعر مولانا هذا:
 نكه آزادت كند *** بند رقیت زپایت بگسلدكیست مولا آ

 یقول: من هو المولى؟ إنّه الذي يحرّرك *** ویفكّ قید الرقّ من قدمك
فهل نحن نجد هذا الشعر في مكان آخر؟! في كتاب آخر؟! في مجلس آخر؟! أم أنّ مجالسنا 

یود لجعلنا هي على النقیض من ذلك، ونحن فیها نزید من القیود، فلو كان ذلك المسكين بلا ق
لیه قیودًا، نجعل القیود والسلاسل ونضیفها، كم قدّم سماحة السیّد فلان من خدمات! وماذا 
كتب سماحة فلان وماذا بنى سماحة فلان، فماذا نفعل في مجالسنا؟ نقیّد بالقیود. أمّا مولانا فعلى 

لس هو العكس من ذلك، یقول: یا عزیزي فكّ هذه السلاسل واحدة تلو الأخرى، فأيّ مج
هذا؟! وأيّ كلام هو هذا؟! وأیّة محاضرة هي هذه؟! وأيّ نوع من أنواع اجتماع الناس هذا؟! 
فهذا كلّه یعود إلى یومي الدنیا، فلتفكّر في ما لا نّایة له مّا ستؤول إلیه، لقد جاؤوا بهذه الحقائق 

ور الذي سقى وطرقوا بها على صفحات قلوبنا لكي یذیقونا نحن أیضًا من ذلك الشَاب الطه
وموائد المستطعمين »الله منه أولیاءه، ویطعمونا من تلك الموائد التي أعدّها الله لأولیائه 

 1 «معدّة

                                                           
  مقطع من زیارة أمين الله. 1

https://madrasatalwahy.org/


  25 
 

فنسأل الله ببركة أولیائه أن یوفّقنا لأن نسير في ذلك الطریق والمنهاج الذي ساروا فیه 
ا من المستطعمين ووصلوا إلى الغایة، وسكروا من كأس فیوضات الجمال والجلال، وأن يجعلن

 على فختات تلك المائدة والمتّبعين والمنقادین لأوامر أولیائه.

  

 اللهمّ صلّ على محمدّ وآل محمدّ

https://madrasatalwahy.org/

	إلى ماذا ينظر الله وملائكته من صلاتنا؟
	صلاة مع تقويم ظهر المصلّي (قصّة)
	كيف كانت صلاة السيّد الحدّاد رضوان الله عليه؟
	إلى ماذا تنظر الملائكة من حديثي هذا؟
	إلى ماذا تنظر الملائكة من مشاركة الحاضرين؟
	سبب قدرة الملائكة على تسجيل ما في قلوب الجميع في آن واحد
	ماذا ترفع الملائكة من صلاتنا وأعمالنا؟
	الأمل برحمته للوصول إلى مراتب الولاية الرفيعة
	الإمام هو إمام لكي يأخذنا إلى مقامه
	الفرق بين الإمام والمأموم في السعة
	معنى دعاء الإمام لله راهبًا راغبًا
	ضرورة إعداد القلب لتلقّي الحق
	الاستعداد لتقبّل الحقّ هو سرّ السلوك
	انتقاد المحاضر لبعض تلامذة والده في أوائل شبابه
	كيف كانت علاقة المرحوم العلاّمة مع أستاذه؟
	كيف يسهل على الإنسان الاعتراف بالخطأ؟

