
 

 

 

  

 هو العليم

  

  حقيقة الجنةّ والنار

 مَن الذي يوجد الجنّة والنار وما فيهما وكيف ومتى؟

  

 (۱۷۱الجلسة السابعة عشرة )عنوان البصري ج  -هـ. ق  ۱٤٣۰سنة  -شرح دعاء أبي حمزة الثمالي 

  

 محاضرة القاها

 آية الله الحاج السيّد محمّد محسن الحسينيّ الطهرانيّ 

 قدّس الله سره

  

  
  

  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 أعوذ باللهَ من الشيطان الرجيم

 بسم اللهَ الرحمن الرحيم

 الحمد لله ربّ العالمين 

 وصلىّ اللَه على نبينّا أبي القاسم محمدّ 

 )صلىّ اللَه عليه وآله و سلمّ( 

 و على آله الطيّبين الطاهرين 

 ولعنة الله على أعدائهم أجمعين إلى يوم الدين

  

  
لن نتابع في بحث عنوان البصري الذي كناّ نتحدّث حوله بشكل متسلسل، وإن شاء الله 

 نريد أن نفي بذلك الوعد الذي وعدنا به في ليالي شهر رمضان المبارك. 
إن كان الرفقاء متابعين للأبحاث التي طرحت في ليالي شهر رمضان المبارك في شرح 

فسيذكرون أنّ الكلام حول إحدى الفقرات بقي ناقصًا، دعاء أبي حمزة الثمالي الرفيع المضامين 
 وقد وعدنا في الليلة الأخيرة أنّ تتمّة الكلام ستكون في أوّلة جلسة تكون لنا مع الرفقاء. 

كان حديثنا في ليالي شهر رمضان حول هذه الفقرة الشريفة من عاء أبي حمزة، حيث يقول 
 الإمام: 
 .«رأيت كرمك طمعتإذا رأيت مولاي ذنوبي فزعت وإذا »

 فعندما أنظر يا مولاي إلى ذنوبي سيطر علّي الجزع والفزع والوحشة. 

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

 معنى الفزع والفرق بينه وبين القلق

وقد تقدّم للرفقاء أنّ الفزع يختلف عن القلق والاضطراب، فالفزع هو أقصى مراتب 
وهم ﴿وال المؤمنين: القلق، فالدرجة القصوى تسمّى بالوحشة، وهناك آية حول يوم القيامة وأح

وبناء على بعض القراءات: وهم من فزعِ يومئذ آمنون. والتي تعني أنّ  1﴾من فزعٍ يومئذ آمنون
المؤمنين آمنون من فزعِ يوم القيامة، والصالحين آمنون من الفزع يوم القيامة، لا أنّّم آمنون من 

ة التي تحصل هناك هم القلق والاضطراب والتشويش واشتغال الذهن، بل من الوحشة والحير
آمنون، لماذا يحصل للإنسان وحشة؟! لماذا تحصل للإنسان دهشة؟! لأنّه يرى جهنمّ إلى جانبه، 
نار جهنمّ ولهيبها والتي هي عبارة عن عين الأعمال التي قام بها الإنسان في هذه الدنيا خلافًا 

 لرضا الله.

 حقيقة الجنةّ والنار

ا التي  ، فهذا أمر عجيب 2﴾وقودها الناس والحجارة﴿يقول الله فيها: وإنّّا لآية عجيبة جدًّ
ا وأنّه كيف يكون وقود النار يوم القيامة عبارة عن الناس أنفسهم، الناس أنفسهم وقود، لا  جدًّ
أجسامهم. فليس المراد من الناس أجسامهم، فالجسم ليس قابلًا للاشتعال بل هو ضدّ 

شتعال في هذه الدنيا ماذا هو؟ عبارة عن الخشب، عبارة الاشتعال. ما هو وقود ويؤدّي إلى الا
عن الموادّ المشتعلة كالنفط والبنزين أو سائر الموادّ التي تؤدّي إلى الاشتعال. ولكنّ الماء لا 
يقال أبدًا إنّه وقود، وأنّ الحجر وقود مثل الجصّ والكلس فهذه ليست وقودًا، الوقود عبارة عن 

 الاشتعال. والوقود يوم القيامة هو عبارة عن الإنسان نفسه، وهذه ذلك السائل الذي يؤدّي إلى
ا وظريفة تفيد أنّ الله تعالى لم يخلق جهنمّ، بل نحن الذين خلقنا جهنمّ، والله  ا جدًّ نقطة دقيقة جدًّ
تعالى لم يخلق الجنةّ، بل نحن الذين خلقنا الجنةّ، فالجنةّ والنار عبارة عن النفس الملكوتيّة 

خيّة لأعمالنا وتصّرفاتنا وأفكارنا. فمن كان في هذه الدنيا مطيعًا لله جاعلاً مساره ومذهبه والبرز

                                                           
 . ۸٩(، مقطع من الآية 2۷سورة النمل ) 1
 . ٦( مقطع من الآية ٦٦؛ سورة التحريم )2٤(، مقطع من الآية 2سورة البقرة ) 2

https://madrasatalwahy.org/


  ٤ 
 

وفق ما يرضاه الله، فإنّ عين هذا العمل هو الجنةّ، لا أنّ هناك وعدًا سيتحقّق في يوم من الأيّام، 
 فهذه نظرة عاميّة، ماذا يقول جناب حافظ هنا: 

 را باور كنم ى فرداى زاهد را چ... *** وعده
 يقول: لماذا أصدّق وعد الزاهد؟ 

فلديه شعر شبيه بهذا وقد نسيته الآن ويقول فيه أنا الآن مع إلهي ومع هذه النعم. ويقول 
 في موضع آخر: 

 كشم از براى تومى*** قال و مقال عالمى از نفس فرشتگانمن كه ملول گشتمى
 ت أحتمل من أجل عذل العالمين.والمعنى: أنا الذي مللت من أنفاس الملائكة صر

فهناك هو في مكان يتكدّر فيه حتّى من مجالس مظاهر الأسماء الجماليّة لله، فإلى هذا الحدّ 
 قد وصل. بعدها يقول: وعده فرداى زاهد را چرا باور كنم

 والمعنى: لماذا أصدّق وعد الزاهد للغد؟! 
، 2﴾جنّات تجري من تحتها الأنهار﴿، 1﴾حور مقصورات في الخيام﴿فهو يقول لي الآن: 

وجناّت غلمانّا كذا وحورها كذا والتي تحدّثنا عن شيء منها في ليالي شهر رمضان الفائتة إن كان 
الرفقاء يذكرون، فهذه الحالة تحصل في هذه الدنيا للعارف ولولّي الله وللذين هم في مرتبة 

لة التي يعيشونّا في هذه الدنيا، ولكنّ الوصال، فهذه الحالة هي جنتّهم، جنتّهم هي تلك الحا
الحياة في هذه الدنيا والجلوس والقيام الأكل والنوم والتحرّك ليست هي الجنةّ، تلك الأعمال 
التي على الإنسان أن يقوم بها في هذه الدنيا، وتلك المرتبة من أرواحهم ونفوسهم الخافيّة علينا، 

غبون أن يتكلّموا مع أحد، ولذلك تمرّ مجالسهم هم في تلك المرتبة في الجنةّ. لذلك لا ير
بالسكوت، ولذلك ليست لديهم القدرة على الكلام مع أحد، ولذلك ليست لهم القدرة على 
المشاركة في هذه المجالس العامّة، ولذلك ليست لهم القدرة على مجالسة هؤلاء العوام الذين 

مهما كانت خصوصيّاته، ولذا لا يمكنهم  هم كالأنعام، ولذلك لا يمكنهم أن يجالسوا أيّ إنسان

                                                           
 . ۷2(، الآية ٥٥سورة الرحمن ) 1
 مرّة في مختلف السور. 2۸وقد تكرّر هذا المقطع في القرآن  2٥(، مقطع من الآية 2سورة البقرة ) 2

https://madrasatalwahy.org/


  ٥ 
 

صرف أوقاتهم في الأمور التي لا طائل تحتها واللهو والعبث والتي يقضي سائر الناس أوقاتهم 
بها، فلماذا كلّ ذلك؟! لأنّّم لا يمكنهم التنازل عن ذلك المقام، ولو أرادوا التنازل فلأجل 

لتكليف يقتضي منه في مثل هذه الحالة أن التكليف، ويتعب كثيًرا في ذلك، ولكن ماذا يصنع وا
 يصنع ما يصنع.

ذلك الذي لا يمكنه أن يتكلّم مع الملائكة عليه أن يتكلّم الآن مع أبي سفيان، ومع أبي 
جهل ويطرق بنداء التوحيد كالمطرقة على كلّ واحد من المشركين رغم صدورهم التي هي 

يه أن يطرق مكرّرًا على كلّ واحد منهم بنداء كالحجارة وقلوبهم التي هي كالحجارة السوداء، عل
التوحيد فيقوله اليوم ويقوله غدًا ويقوله غدًا في المسجد الحرام، ولا يتراجع عنه، يسخرون 
منه، يستهزئون منه، يلاحقونه، يرسلون خلفه الأراذل والأوباش ويؤذونه لعلّه ينصرف عن 

ولديه تكليفًا ولا بدّ أن يبلغ هذا التكليف إلى الناس،  عزمه، ولكنهّ لا يتخلّى، لماذا؟ لأنّ لديه أمرًا
وأثناء أداء هذا التكليف يشجّون رأسه، ويكسرون رجله ويسقطون رباعيّته، ويضربونه 

 بالسيوف ويرمونه بالنبال فلا يتخلّى.
وهكذا سائر الأولياء فبعضهم يسقط في المحراب شهيدًا، وبعضهم بين الأعداء، 

 ر ما قدّره الله لأمثال هؤلاء. وبعضهم بالسمّ وسائ

 ما الذي يدفع أنبياء الله وأولياءه إلى التخليّ عن حالاتهم مع الله والخوض في أمور الناس؟

لماذا كلّ ذلك؟ هذا كلّه من أجل التكليف، وإلا لو أنّ الله خيّر النبيّ أن افعل ما شئت، 
، فمثلًا لو كناّ نأكل طعامًا وخيّرناك وإن لم ترد أن تبلّغ فلا شيء عليك، ولا نلزمك، هذا شأنك

إن شئت فكل منه وإن شئت فكل ماء اللحم وإن شئت كل السمك، فكل ما شئت، فلو كان 
الأمر هكذا هل كان النبيّ والحال هذه مستعدّا أن يتنازل عن مقام الخلوة والأنس الذي هو فيه 

ليّة، فقد كان في حال اتّصال بذات الله، في حال اتّصال بذات الله لا اتّصال بالأسماء الكليّة الجما
ا لأن يتكلّم مع هذا؟ ولماذا لكي يجعل واحدًا من الناس من أتباعه، أفهل هو  فهل كان مستعدًّ
عاطل عن العمل؟! هل فقد النبيّ عقله حتّى يقوم ويجعل واحدًا من الناس من أتباعه؟! الآن 

https://madrasatalwahy.org/


  ٦ 
 

اروا جماعة، الحمد لله جيّد إنّّم يزدادون، صار الأتباع اثنين، والآن صاروا ثلاثة، والآن ص
الجماعة تزداد، فلو أراد النبيّ أن يفعل ذلك لأجل هذا الأمر فسيكون قد فقد عقله، والنبيّ هو 
العقل الأوّل في العالم، وليس عقله كعقلي وعقلك، ليس مثلي ومثلكم، ولا أقصدكم أنتم 

ودنياهم فداء لأربعة أيّام زائلة ويبيعون بالذات، بل أقصد هؤلاء الذين جعلوا جميع دينهم 
آخرتهم بأربعة أيّام، فماذا هم هؤلاء؟ إنّّم مجانين، إنّّم من المخلوقات التي أعطاها الله كلّ 

، فقد أنقص لها منه، وليس فقط أنقص لها منه بل يبدو "أوّل ما خلق"شيء ولم يعطها شيئًا من 
الناس الذين يقدّمون سعادتهم قربانًا أمام أربعة أيّام تغرب  أنّه لم يضع لها منه شيئًا، هذا النوع من

ا  فيها الشمس ثمّ تشرق ثمّ تغرب، وشئت أم أبيت تنتهي، ثمّ يقال: عليك أن تغادر غدًا! حقًّ
ا مجنون! ويجب أن يُربط هذا بسلسلة، ولكنهّ  مجنون من يعلم أنّ هناك آخرة ثمّ يعمل هكذا! حقًّ

ا هو مجنون! لماذا؟ الآن مطلق يسير في الشو  ارع. حقًّ
لقد رأيت بنفسي وبعيني أمورًا ومسائل من الأعاظم أنقلها بضرس قاطع أن كيف يمكن 
للإنسان أن يأتي على نفسه بالنكبة والشقاء بحيث يرى الأبيض أسود والنور ظلمة والظلمة 

ا، كيف يمكن أن يبتلى الإنسان بهكذا هلاك ومنتهى ا عجيب جدًّ الشقاء والخسران  نورًا؟! حقًّ
بحيث أنّه عندما يقال له: هذا مستقبلك هذا غدك، وفي النهاية هناك شيء ما، في النهاية هناك 
حساب، وبعد يومين ستتحوّل الأمور فإنّه يتغاضى عن كلّ هذه الحقائق ويكتفي بهذين اليومين 

شيان خلفه، وكلمتي تشجيع من أيّام الدنيا وكلمتي ما شاء الله ما شاء الله تقالان له، واثنين يم
وأمثال ذلك، وإشباع النفس من الاستعلاء ومن السيطرة على جميع الحقائق، فيغلق عينيه عن 

 جميع الحقائق ويعمى عنها! فهذه نّاية التعاسة، وليس هناك ما هو أرفع من ذلك.
ثمّ يقوم فلو أنّ الله قال للنبيّ والحال هذه: إن شئت يمكنك أن تأتي وإن شئت فلا تأت.  

إلى أبي جهل والمغيرة وشعبة والوليد وعتبة وأبي سفيان وألف واحد من أمثال هؤلاء لا يفيدون 
في شيء، ولا يستحقّون أصلًا أن ينظر إليهم، ثمّ ومع ذلك يقوم النبيّ بذلك ويعمل على 

من تلك  هدايتهم؟! فهؤلاء ليسوا بشًرا. نحن لا نملك شيئًا من تلك المراتب، نحن لم نر شيئًا
الأمور، ولم نشاهد شيئًا من ذلك في قلوبنا، ولم نلمسها بسرائرنا وضمائرنا، وإنّما سمعنا كلامًا 

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

من الأعاظم ومن الذين نثق بهم، ونحن نعلم أنّّا حقّ، وبهذا المستوى من المعرفة لو قالوا لنا 
، نحن لم نحصّل أيّة قم يا فلان وخذ ذاك المنصب. فلو قبلنا فسنكون مجانين، نحن لم نر شيئًا

معرفة عن تلك الحقائق، نحن لم نشمّ شيئًا من استغراق هؤلاء في أنوار البهاء والجمال للذات، 
لا الأسماء والصفات الجماليّة لها، فقد كان هؤلاء يعيشون في نفوسهم بوارق الذات، ونحن لا 

ساط، أقصى ما أدركناه هو نعرف شيئًا عن ذلك، وإنّما تحصل لدينا حال جيّدة، وحالة من الانب
أنّه إن كان هناك شيء ما فهو في ذاك العالم، لقد أدركنا هذا المقدار، والحمد لله وإن شاء الله 

والذي لا يعلمه إلا الله  ﴾ولدينا مزيد﴿يوفّقنا الله ويأخذ بأيدينا وتأخذ الولاية بأيدينا إلى مقام 
جاؤوا وأعطونا ملك الأرض لا مدينة وإمارة وأولياؤه، فنحن بعد أن أدركنا بهذا المقدار لو 

بل ملك الأرض كلّها وحكومة الأرض كلّها، فلو قبلنا سنكون مجانين، لو قبل الإنسان فهو 
 مجنون.

والنبيّ الذي هو في غار حراء ويقضي كلّ ساعاته الأربع والعشرين في مقام الاتّصال 
ى مع جبرائيل، يخرج الآن ويقول له الله: اذهب الذاتّي والفناء الذاتّي بالله ولا يحتمل الحديث حتّ 

إلى مكّة إلى أبي سفيان وأبي جهل وتكلم معهما، أفهل جنّ حتّى يخرج ويترك هذه الأمور وهذه 
الحالات. الناس إذا وجدوا إنسانًا ]يأنسون به[ فإنّّم يحافظون عليه بحيث لا يلتفت إليهم أحد، 

الأحوال ويخرج؟! وإلى من؟ إلى أناس ليس في عقولهم  أفيتخلّى النبيّ عن تلك الأوضاع وتلك
ذرة من العقل ولا من الفهم ولا من المعرفة ولا من الإنصاف ولا من الشعور، ومع ذلك يريد 

وإذا الموؤودة سئلت بأيّ ذنب ﴿أن يجعلهم بشًرا، ذلك العربّي الذي يئد البنت التي يرزق بها 
؟ لماذا ﴾بأيّ ذنب قتلت﴿، يدفن إنسانًا بريئًا تحت التراب، لا إله إلا الله لا إله إلا الله ﴾قتلت

قتلت هذه الفتاة؟ لماذا جعلت هذا الكائن الحيّ فاقدًا للحياة؟ لماذا؟ لماذا جعلت هذا الطفل 
، ألسنا نحن مثلهم؟ ﴾وإذا الموؤودة سئلت بأيّ ذنب قتلت﴿البريء تحت التراب بيديك؟! 

لت هذه الطفلة البريئة تحت التراب بيديك؟! وعلى النبيّ بلى؟ بأيّ ذنب قتلت؟ بأيّ ذنب جع
أن يأتي ويتعامل مع هذه القسوة، هذه القسوة التي تجعل الإنسان يدفن ابنته بيديه حيّة! فإمّا 
يضربها بالمعول أو يضربها بالسيف أو يقتلها بأيّ وسيلة أخرى، فلا فرق في النهاية، كلّه سواء، 

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

ة لا ينافس الإنسانَ فيها أيّ حيوان مفترس على وجه الأرض، بأيّ فأيّة قسوة يحتاج هذا قسو
ذنب قتلت؟ لقد أرسلت هذه الطفلة البريئة إلى ديار الفناء؟ ثمّ بعد ذلك يريد النبيّ أن يُسمِعَ 
هذا الإنسان هذا الحيوان الوحشّي القاسي نداء التوحيد، ويريد أن يسمعه الأحكام الإلهيّة، يريد 

صراط المستقيم، يريد أن يخرجه من عالم الأنانيّة! إنجاب البنات قبيح! يقولون أن يسلك به ال
إنّ إنجاب البنات عار على الرجل! لا بدّ أن أنجب ذكرًا، فانظروا كم هي أفكار منحظّة وكم 
هي أفكار جاهليّة، يقولون لي: رزقت بنتًا، عار قبيح. أنت بنفسك أخذت فتاة، فأنت بنفسك لا 

ب الأولاد، لا بدّ أن تتزوّج بامرأة، فهناك لا يقول عار، فانظروا كم هي أفكار يمكن أن تنج
خاوية، وأفكار جاهليّة، وهنا لا بدّ أن يأتي النبيّ ويكلّف الناس بما كلّفه الله، وكأنّ الله يقول 
له: لقد كنت معي كثيًرا، كان لك مكان خلوة لمدّة طويلة، لقد جلسنا معًا طويلًا وتكلّمنا 

 . …سمعنا وتحدّثنا، أعلم أنّ قلبك لا يريد أن يخرج من هنا ولو قطّعوا بدنك إربًاو

 نشاط المرحوم العلامّة السياسي كان بأمر من أستاذه

سمعت من المرحوم الوالد في قضيّة كان ينبّهني عليها، وربّما ذكرتها للرفقاء، حيث قلت 
له: لماذا أنت فعلت ذلك كالآخرين؟! وكان الحديث حول مسألة معيّنة، فقال: لو لم يكن أمر 
أستاذي أن عليك يا سيّد محمّد حسين أن تتابع هذا الطريق وتحافظ عليه وتأخذ بأيدي العاشقين 

والهين المتألّمين في طريق الله لما صرفت ساعة واحدة من عمري على واحد من الناس، لم وال
يكن يمزح وكان كلامه متقناً ولم يكن خاضعًا للأحاسيس، لما بذلت ساعة من عمري على أحد، 
ولكن الآن عليه أن يخرج ويتكلّم ويقيم جلسة في طهران جلسة قرآن، ومحاضرة ليلة الثلاثاء، 

 ٤2حداث التي واجهها بعد رجوعه من النجف وبداية الثورة والإعداد للثورة سنة وتلك الأ
هجري شمسي، ومرافقة قائد الثورة السيّد الخميني رحمة الله عليه في تلك الأحداث التي 
وقعت، فلماذا كان كلّ ذلك؟ لقد كان تكليفًا، كلّ ذلك كان تكليفًا، كلّ ذلك كان وظيفة، ولمدّة 

ان هذا الرجل في طهران سنة بعد سنة، والحال أنّه قال لي: لم أبق ساعة واحدة في عشرين سنة ك
طهران باختيار منيّ، ساعة واحدة لم تكن باختيار منيّ، مدينة طهران التي يتنازع عليها الجميع، 

https://madrasatalwahy.org/


  ٩ 
 

 هو يقول: حسناً بماذا تختلف طهران عن غيرها، فالمدينة مدينة، وبماذا تختلف القرية عن المدينة،
 هذا كلّه ماذا؟ كلّه خيال وكلّه تخيّل.

كنت في مجلس كان فيه عدد من العلماء من أئمّة الجماعة في مساجد طهران، فقد كان هناك 
مجلس في منزل أحد العلماء المعروفين والذي انتقل إلى رحمة الله قبل سنة أو سنتين، كان هناك 

في تلك المرحلة التي تشّرف فيها  مجلس عزاء، وكان عدد كبير من العلماء حاضرين، وذلك
والدنا بالانتقال إلى مشهد وتشّرف بالتوطّن عند عتبة علّي بن الرضا عليهما السلام، ففي تلك 
الأيّام ذهبت إلى ذلك المجلس، وكان سؤال الحاضرين في ذلك المجلس لي هو هذا، فانظروا 

مساجد طهران كانوا حاضرين، وكلّهم جميع الحاضرين حوالي ثلاثين أو أكثر من أئمّة الجماعة في 
بلفظ واحد كانوا يسألونني هذا السؤال: رغم وجود المريدن والتلامذة والموقع الذي كان له 

 في طهران لماذا هاجر إلى مشهد؟! 
فالحديث هو عن المكانة الجيّدة، الكلام هو عن المريد والتلميذ والإمام والمأموم، 

لأمر والنهي والمجالس وأمثال ذلك، لم يتحدّثوا أبدًا عن الكلام عن الموقع، الكلام عن ا
الهدف وأنّه ماذا كان؟ وماذا كانت نيّته؟! هل ذهب لأجل آخرته؟! ما هي المشكلة التي كانت 

 هنا حتّى ذهب إلى هناك؟! النفس فقط فقط.

 الفرق بين حجّ أولياء الله وحجّ غيرهم 

يسألونّم؟ كيف كان الطقس؟ سمعت أنّ هل رأيتم عندما يرجع الناس من الحجّ ماذا 
ما شاء الله ما شاء الله، لقد سافر المسكين شهرًا إلى المدينة وإلى مكّة، ذهب  …الطقس كان

إلى تلك المواقف إلى كلّ تلك المشاهد المشّرفة، ذهب إلى النبيّ، إلى السيّدة الزهراء، إلى أئمّة 
يّدًا؟! كيف كان الازدحام؟! سمعت أنّ البقيع، عرفات، منى وتقول له: هل كان الطقس ج

الحجّاج كانوا كثيرين هذه السنة وكان هناك ازدحام، فهل هذا كلام؟! هل هذا سؤال عن 
الأحوال؟ هل هذا تصّرف؟ فلتقل له كيف كانت حالك هناك؟ ماذا أدركت؟! كيف تبادلت 

دًا، ولا خبر عن هذه المحبّة مع الله؟ كيف رأيت النبيّ؟ كيف كانت حالك؟ لا شيء لا شيء أب
 الأمور.

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

عندما كان المرحوم العلّامة يزور من رجع من الحجّ كان يسأله: حسناً ما أخبار الله؟! لم  
يكن يسأل: كيف كان الطقس؟ كان يسأل عن الله. وعندما كان يزور راجعًا من كربلاء 

ل كان بحال جيّدة؟ والعتبات المقدّسة كان يقول له: كيف كان أمير المؤمنين عليه السلام؟ ه
هل كان جيّدًا مسرورًا؟ وكيف كان الإمام الحسين عليه السلام. فهكذا كان هؤلاء يسألون! 

 وخلق الله كانوا يسألون بذاك النحو.
رجعت مرّة من الحجّ وكان هناك مجلس فجاء بعضهم لزيارتي في قم هذه ولن أذكر 

يسألني أنا المسكين أحد ولو بكلمة  اسمهم ليعلم من كانوا، ففي هذا المكان المقدّس، لم
واحدة عن عوالم المعنى والارتباط والمشاهد والخصوصيّات والحال والكيفيّة، ولم يكن هناك 
ا؟ هل كان باردًا؟ هل كان هناك ازدحام؟ كيف كانت  إلا سؤال هكذا: هل كان الطقس حارًّ

كانت جميع الأسئلة حول هذه الأوضاع في منى؟ كيف كانت في عرفات؟ هل تعبتم أم لم تتعبوا؟ 
الأمور، وقد أجبت عليها بدوري بهذا المقدار. فهذا هو مقدار المعرفة ومستوى الإدراك من 

 المشاهد المشّرفة هناك، والعوام وغير العوامّ سواء في هذا المقدار، ولا يختلف الأمر فيه. 
ته مع أخي الأكبر فقد زارها الوالد وكنت برفق …ولكن عندما يزور أولياء الله مكّة

وكنت حينها لم أبلغ السابعة عشرة، كنت في السادسة عشرة والنصف، قريبًا من السابعة عشرة، 
فقد كانت رحلتي الأولى مع المرحوم الوالد وطالت شهرًا، ورجعنا، وبقينا شهرًا في العتبات 

هر والثلاثين يومًا هناك، المقدّسة وكربلاء وغيرها في منزل السيّد الحدّاد، فقد كناّ طيلة هذا الش
أو أقلّ من ثلاثين يومًا، ربّما اثنين وعشرين يومًا أو ثلاثة وعشرين يومًا، لأنّا قضينا ما يقارب 
سبعة أيّام أو ثمانية أيّام في زيارة سامرّاء والكاظميّة والنجف، فقد بقينا ثلاثة وعشرين يومًا أو 

لثلاثة والعشرين أو الأربعة والعشرين عندما كنت أربعة وعشرين يومًا، وفي خلال هذه الأيّام ا
أستيقظ كلّ ليلة، وطبعًا في تلك الليالي التي كان من المقرّر أن أستيقظ فيها وأسمع شيئًا وإلا 
ففي كثير من الليالي كنت أبقى نائمًا حتّى أذان الصبح فيوقذوني للصلاة، ولكن في تلك الليالي 

فيها، وكنت غالبًا أستيقظ بهدوء والغطاء على رأسي لا أحرّكه التي كان من المقرّر أن أستيقظ 
كيلا يلتفتوا، ولم أكن أعلم أنّّم هم الذين أيقظوني كي أسمع شيئًا في هذه الثلاث والعشرين 

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

ليلة التي كنت فيها هناك، ففي كلّ ليلة كان هذان الاثنان يتحدّثان ثلاث ساعات حول مسائل 
لطقس حارّ؟! الطقس بارد؟! هناك ازدحام؟! كان الحجّاج مليوني الحجّ، ثلاث وعشرون ليلة. ا

حاجًا أم مليون حاج؟! فهل هذه الِحجّة بمرتبة واحدة مع سائر الحجج؟! كلّا بل لها حساب 
خاصّ. لقد كنت أسمع في بعض الليالي أمورًا عجبية أبقى مضطربًا بعدها طوال النهار. فهل 

من نوع واحد؟! ومن ذلك ما كشفته للمرحوم العلّامة في هذه الحجّة وغيرها سواء؟! هل هما 
أواخر عمره قبل وفاته ببضعة أشهر فقال لي: ما هذا؟ فقلت: هذا ما قلتموه في إحدى الليالي. 
فقال: لا تقله لأحد! هذا خطير فلا تقله! قلت: كلا. فأنا إلى الآن لم أخبر إلاّ بواحدة منها وخفت 

 ح بها.مماّ هو أعظم منها فلم أصّر 
فأولياء الله هؤلاء عندما يحجّون ويزورون العتبات المقدّسة هكذا يزورونّا، ثمّ لماذا بعد 
ذلك يأتون ويتعاطون مع الناس؟! لماذا؟ ألكي يضاف إلى صفّ جماعتهم اثنان؟! دعهم لا يأتون 

 إلى جماعتهم إلى مائة عام!

 رفض المرحوم العلامّة تأخير الصلاة بانتظار التجاّر

ؤوا إلى المرحوم العلّامة وقالوا له: أخّر صلاة الظهر قليلًا، ففي النهاية نحن نريد أن جا
 نغلق المتاجر. 

 ـ أغلقوها قبل نصف ساعة.
 ـ ماذا سيفعل الزبائن؟!

ـ هل تريد الزبائن أم الله؟! فأنا أصلّي عند الوقت والسلام، فإن شئت تعال، وإن شئت 
 ية عمره، وهكذا فارق الدنيا.فلا تأت. وقد كان هكذا حتّى نّا

 …ـ الآن لرعاية المؤمنين
ـ هؤلاء المؤمنون هم خدعة نخادع بها أنفسنا، فما معنى رعاية المؤمنين؟! لماذا لا 
يراعون هم لدقيقتين؟! لا بدّ أن تكن المراعاة من طرف واحد فقط، تعال أنت قبل دقيقتين من 

دقيقتين فلا إشكال، لماذا يجب أن تكن المراعاة متجرك وأغلق بابه، اترك عملك وبرنامجك قبل 
من جهة واحدة، لماذا لا بدّ أن تعطّل السنةّ؟ لماذا لا بدّ أن يكتم الحقّ لأجل الباطل ويتجاوز 

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

عنه لماذا؟! من أراد فليتفضّل بسم الله! فهكذا هم الناس، فاليوم لأجل بضعة دقائق نؤخّر 
إلا الله، لقد تخلّوا عن أشياء كثيرة، لقد داسوا على الحرام الصلاة، وغدًا لأجل أمور أخرى لا إله 

ا، وفي  والحلال! لقد بدّلوا حكم الله من أجل الناس! وحينها ستكون الأمور دقيقة وظريفة جدًّ
النهاية ستصل المسألة من أجل الحفاظ على هذه المكانة إلى الفتوى بقتل ابن رسول الله! إلى 

 هنا تصل الأمور، إلى هنا. 
فهذه المكانة وهذه الحالة هي لأولياء الله، وهذا الأمر يحوز أهميّة فائقة للغاية وهو أنّ 
هؤلاء في مقدّمة فعلهم وعملهم وفي مقام الاتّصال بالتوحيد وبالمبدأ يتشكّل الوحي، فهم لا 

 ينقصون شيئًا من أنفسهم ولا يزيدون، ويعملون في ذلك المسير وفي ذلك المقام. 

 ة والنار في الدنيا إلى جانب آلام الدنيا ولذائذهاوجود الجنّ 

إذا رأيت مولاي ذنوبي »يقول الإمام السجّاد عليه السلام في هذه الفقرة من الدعاء: 
فعندما أنظر إلى ذنوبي تسيطر علّي الوحشة. لماذا؟ لأنّي أرى في ذنوبي تلك النار التي  «فزعت

. فالمؤمنون والصالحون في أمان من 1﴾مئذ آمنونوهم من فزع يو﴿تتحدّث عنها يوم القيامة: 
تلك النار، تلك النار التي أوجدناها نحن بأنفسنا تمامًا كما نوجد الجنةّ. فأولياء الله هم في الجنة 
وهم لا يزالون هنا في الدنيا، غاية الأمر أنّ هذه الجنةّ هي جنةّ مقرونة بالمتاعب والصعوبات، 

رب يموتون، وفيها صعوبة، وفيها ديون، وفيها ضيق، وفيها أمور فيها مرض، فيها موت، فالأقا
 مختلفة من الأحداث التي تحيط بهم.

 جانب من آلام رسول الله صلى الله عليه وآله وأمير المؤمنين عليه السلام في الدنيا

فهل سمحوا لرسول الله أن يشرب قطرة ماء مطمئنًّا؟! فكم من الحروب خاض؟! وكم 
مّل؟! كم سبّب له المنافقون من فتن في المدينة وفي مكّة، ناهيك عن فتن من المصائب تح

اليهود وأمثالهم؟! ثمّ بعدما سمّموه بتلك الحالة وقتلوه، سبّبوا تلك الأزمات لأمير المؤمنين 
وكفن رسول الله لم يجفّ بعد، وذهبوا بقيمة الإسلام أمام اليهود والنصارى، أحكومة الإسلام 

                                                           
 . ۸٩(، الآية 2۷سورة النمل ) 1

https://madrasatalwahy.org/


  13 
 

بيّ بين الحائط والمسمار؟! فماذا قال اليهود والنصارى حينئذ؟! ماذا قالوا؟! قالوا: تقتل ابنة الن
حكومة إسلامكم المتمثّلة بالخليفة الأوّل والخليفة الثاني هي التي قتلت ابنة نبيّكم أنتم؟ أهذا 
 هو الإسلام؟! لئن كان هذا هو الإسلام فسيقول اليهوديّ والمسيحيّ: لا أريد أن أكون مسلمًا 

ولو بعد ألف سنة إن كان هذا هو الإسلام! فالإسلام الذي يقتل ابنة النبيّ بين الحائط والمسمار، 
ويقطع عنق الذين لا يقبلون به كمالك بن نويرة ثمّ يزني بامرأته في الليلة نفسها، فهذا الإسلام 

 ون!لن يقبل به ولو بعد ألف سنة لا اليهود ولا النصارى ولا المجوس ولا الشيوعيّ 

 من جرائم الخلافة: قصةّ مالك بن نويرة 

فمن كان مالك بن نويرة؟ قال: إن كان النبيّ قد اختارك ونصّبك للولاية في يوم الغدير 
 فأهلًا وسهلًا بك. 

 فقال: لقد انتهى الأمر ومضى هذا الكلام. 
 ـ حسناً إن كان مضى هذا الكلام فأنا أيضًا أعرف ماذا أصنع، أمضي وشأني. 

 تعرف؟! أنا سألقّنك درسًا لن تنساه أبدًا يجعلك تتذكّر حتّى أيّام رضاعك!  قال:
فمن الذي قال هذا الكلام؟ إنّّم حكّامنا المسلمون، قاله جناب الخليفة الأوّل وقاله 

 جناب الخليفة الثاني! 
 ـ أنا أخرج على الحكومة مادمتم هكذا.

 ـ أتخالفنا يا مالك بن نويرة ولا تدفع لنا الزكاة؟! 
جاء فقهاء تلك الحكومة الإسلاميّة ووضعوا خطّة أن ماذا علينا أن نصنع؟! فالخليفة 
الأوّل ليس نبيًّا حتّى يقولوا: خالفته، فلم يتعاملوا معه على أنّه مخالف لحكومة الإسلام، بل على 

ازحفوا نحوه بالجيوش! فزحفوا نحوه، فجاء إليهم فقال لهم: أنّه مرتدّ، والمرتدّ واجب قتله، ف
لماذا تهاجموننا؟ فأنتم تصلّون ونحن نصلّي، أنتم تصومون ونحن نصوم، فلماذا؟ فلم يجدوا 
جوابًا. وهو قويّ أيضًا لا يمكنهم القضاء عليه، فأعطوه الأمان لكي يصالحوه، وفي أثناء الصلاة 

ك وهو في صلاته. هذه حكومة الإسلام! هذه هي الحكومة يشهر خالد سيفه ويضرب عنق مال

https://madrasatalwahy.org/


  1٤ 
 

التي أرانا إيّاها الخلفاء وهم مسلمون. لقد خرج على الحكومة فصلاته لا قيمة لها لماذا تصلّي؟! 
 عبثًا تصلّي. 

 ـحسناً فما شأن الآخرين؟ لماذا كانت الأعمال الأخرى؟ لماذا اعتديتم على زوجته؟! حسناً 
، ولكن لماذا تعتدي على زوجته يا عديم الأصل والمبعوث من قبل الخليفة قتلتموه هو لا بأس

 يريد أن يطبّق حكم الإسلام؟! أهذا جزء من الارتداد؟! هذا جزء من الأوامر؟!
ـ لا، لدينا حكم لهذا أيضًا، فلا تحزن! فما دام هناك فقهاء مستأجرون وجناة فلا داعي 

ال أبدًا، يأتي خالد بن الوليد إلى الخليفة عمر، ولأجل للقلق، فهذا أيضًا ندبّر أمره ولا إشك
الاختلافات القبليّة التي كانت بينهما في أيّام الجاهليّة لا لأجل الإسلام يعاتبه: أقتلته؟! لماذا 

 قتلته؟! 
 ـ هكذا. 

 ـ لماذا زنيت بزوجته؟!
ا إلى أحد فإنّه يفعل ما ـ إنّه مطمئنّ لماذا؟ لأنّه يستند إلى ركن وثيق، فما دام الإنسان مستندً 

يحلو له فلا مشكلة، فإنّه يستند إلى جناب الخليفة، يدخل فيقول كلامًا لأبي بكر: إن شئت أن لا 
يغمَد السيف الذي جعله الله في يدك لمساعدتك فاحتفظ بي لنفسك. وأبو بكر يرى أنّه ليس 

تؤيّد وتحمى الحكومة الإسلاميّة هناك خير منه يحفظ له حكومته الإسلاميّة، فلا بدّ أن تُقوّى و
للخليفة، ولا بدّ من اقتلاع المخالفين وقمعهم، فمن يفعل ذلك؟! هنيئًا لك، قتلت واحدًا؟! 
فاذهب واقتل ألفًا. اعتديت على واحد؟! فاذهب الآن واعتد على من شئت سواء من الرجال 

جاؤوا به وقدّموه للناّس. فهذا  أم من النساء. لماذا؟ لأنّه يؤيّد حكومتنا. فهذا هو الدين الذي
يريد أن يحكم بهذه الحالة، يريد أن يحكم فيقتل ابنة النبيّ، لا بدّ من إزالتها من الطريق، لا بدّ من 
إزالتها من أمامنا، فبوجودها لا يمكن الحكم، فيبّرر لصاحبه ويبّرر لنفسه، ويؤوّل من أجل 

لمؤمنين عليه السلام على هذه الحال، وذاك النبيّ يومين، فكم حكم أبو بكر؟! سنتين. فهذا أمير ا
 صلّى الله عليه وآله على تلك الحال، وفي المقابل هذا هذا على هذه الحال أيضًا. 

https://madrasatalwahy.org/


  1٥ 
 

 معنى "فبصرك اليوم حديد" و"لو كشف الغطاء لما ازددت يقينًا"

رغم فالجنةّ موجودة في هذه الدنيا لأولياء الله وللمؤمنين، رغم وجود هذه المتاعب 
وجودها، فإذا ما تركوا هذه الدنيا فلا متاعب، فقط هذا هو الفارق، لا أنّه إذا ما تركوا هذه الدنيا 
فتح لهم فصل جديد، نعم المؤمنون الذين هم أفراد صالحون ولكن أعينهم لم تفتح هؤلاء 

فهناك يحصل لهم تجلّي ذلك، ويحصل لهم تجلٍّ جديد  ﴾فبصرك اليوم حديد﴿يحصل لديهم 
. فلو أزيح 1«لو كشف الغطاء ما ازددت يقيناً»انتقالهم من هنا إلى هناك. لذلك يقول الإمام: ب

الستار وأردت أن أغادر هذه الدنيا إلى عالم آخر فلا يحصل لي شيء جديد، فأنا أعرف كلّ شيء، 
المقابل لقد وصلت إلى جميع الأماكن، ولديّ اطّلاع على كلّ شيء، أنا الآن أعيش في الجنةّ. وفي 

 فإنّ الكفّار هم أيضًا كذلك.

 كيفيّة إيقاد النار واختلاف مراتبها بحسب أنواع الذنوب 

فإذن من هنا ندرك أنّ نار جهنمّ التي هي هنا لم يصنعها الله بأن يأتي بالنفط والبنزين 
لأعمال والخشب ويريقهما فوقه ويشعل نارًا ثمّ يلقي فيها الإنسان، كلاّ بل النار هناك هي حسب ا

التي قام بها كلّ إنسان في هذه الدنيا. فهناك إذن جهنمّ بعدد أفراد الناس، فهذا جهنمّه بهذا 
المقدار، وذاك جهنمّه بهذا المقدار، ذاك مقدار إحراقها بهذا المستوى، وهذه إحراقها بهذا 

بسبب قتل  المستوى، فكيفيّة نار ذاك الذي ناره هي بسبب الزنا تختلف عن تلك النار التي هي
النفس المحترمة، فتلك بنفسجيّة وهذه حمراء ـ وأنا أمثّل مجرّد تمثيل وإلا فنار يوم القيامة لا لون 
لها ـ فتلك بنفسجيّة وهذه حمراء، وتلك زرقاء وتلك سوداء، وتلك بيضاء، يزداد نور تلك النار 

أوّلها بيضاء، ثمّ صفراء،  ولمعانّا كلّما ازدادت حرارتها، فعندما تشعلون شمعة فإنّّا تكون في
 ثمّ شيئًا فشيئًا غامقة اللون إلى أن تتبدّل إلى دخان. 

كلّ ذنب تقوم به هنا عن عناد واستكبار لا عن خطأ وزلة وعن جهل، كلّ ذنب يقوم به 
الإنسان له نار خاصّة به بمستوى الكدورة الحاصلة له عند القيام به، فلو ارتكب شابّ في 

                                                           
 . 22( الآية ٥۰سورة ق ) 1

https://madrasatalwahy.org/


  1٦ 
 

ذنبًا فإنّ نار ذنبه تختلف عن نار من يرتكب الذنب نفسه في عمر الخمسين، العشرين من عمره 
فالأوّل ناره صغيرة والثاني ناره تبلغ إلى العرش، ذنب واحد ولكنهّ وقع على هيأتين وفي 
ظهورين، فيقاس هذا الذنب بحسب مستوى الخصوصيّات العلميّة والنفسيّة والمقام 

حدًا وزيدوا لهذا أوقية وزيدوا لذلك كيلوغرامًا. فالذنب والمحيط، فلهذا زيدوا غِرامًا وا
واحد، ولكن هذا يكتب له بوزن غِرام واحد، وذاك يكتب له كيلوغرام، فهذا يوضع له كوب 

 وذاك عين ماء وذاك نّر وذاك واد وذاك بمقدار صحراء كاملة. فكلّ إنسان بنحو.
نكتب له قتل نفس واحدة، بل نكتب محترمة فلا تظنوّا أنّا  ﴾من قتل نفسًا﴿لذلك يقول: 

فالله هنا لم يقل هزلاً، بل قال فصلًا، كلام  1﴾فكأنمّا قتل الناس جميعًا﴿له ذنب قتل جميع الناس 
 الله فصل، كلام الله حقّ.

وهكذا هو الحال إذا عمل إنسان عملًا صالحًا كما ذكرنا، فبمقتضى معرفته ومقتضى نيّته 
ه من الثواب والنعيم[، فلو أدّي حج، فذاك يسأل عن الحرّ والبرد ومقتضى مستوى رقيّه ]يجعل ل

والازدحام وأنّه هل كان هناك حرّ أم برد أم مرض؟ هل مرضت ولم تقدر على أخذ البنسلين؟ 
ا، وذاك أيضًا يؤدّي  هل شربت الدواء أم لم تشربه وتعبت؟! فهذا يسأل عن ذلك ويؤدّي حجًّ

ا أنا لم أفهم بعد خمس وأرب عين سنة ذاك الكلام الذي جرى حوله في تلك الليلة وأنّ ذاك حجًّ
الكلام إلى أين ينتهي وبأيّ شيء يرتبط، فهذا حجّ أيضًا، فهل هذان النوعان من الحجّ سواء ولهما 
مستوى واحد من الثواب والدرجة من تجرّد النفس وانكشاف الحقائق للإنسان؟! ذاك يحجّ 

ا له، سانتيمتر واحد، وهذا يحجّ فلا يتمكّن حتّى جبرائيل من فيكتب له سانتيمتر واحد إن كتبو
كتابة ثوابه لأنّه ليس تحت قدرة جبرائيل، ليس تحت قدرة الملائكة المقرّبين وسيطرتهم، وقد 

 بيّنت هذا الأمر، فهذا نوع وذاك نوع آخر.

 جهتان في خلق الجنةّ 

 ؤمنين يوم القيامة جهتان: فإذن وبناء على ذلك، فإنّ للجنةّ التي خلقها الله للم

                                                           
 . 32(، الآية ٥سورة المائدة ) 1

https://madrasatalwahy.org/


  17 
 

جهة الانتساب إلى ذات الله، وجميع الأشياء تنبع من مبدئه الفيّاض. وهذه  الجهة الأولى:
 الجهة محفوظة ]لا تنتفي بسبب الجهة الأخرى[.

مستوى تأثير الفرد في إيجاد تلك الجنةّ وخلقها، فبمقدار ما يكون ذلك  الجهة الثانية:
في عمله وفي كلامه وفي استماعه وفي صلاته وفي علاقاته، ولا يخادع الإنسان مخلصًا وصادقًا 

 نفسه والآخرين ويقرّب نفسه إلى الحقيقة، فإنّّم يجعلونه بهذا المستوى في تلك المرتبة. 
تلك الصلاة التي تصلّيها والتي تخرجُ أثناءها من عينك قطرة دمع فقد خلقت في تلك 

لمان، لم يخلقهما الله بل أنت خلقتهما، فخلق هذه الحور اللحظة وبهذا المستوى الحورَ والغ
والغلمان ليس هكذا بأن يخرجهما الله من المصنع كالسيّارة، فهل رأيتم السيّارة، يجعل الحديد 
والأسلاك والبلاستيك وأمثال ذلك في جهة من المصنع فتخرج من الجهة الأخرى سيّارة، 

ة ولها محرّك ولها ناقل الحركة كلّ ذلك منظّمًا ومرتّبًا، سيّارة جميلة لها عجلات ولها عجلة قياد
فاليوم لا بدّ أن يصنع هذا المصنع مائة سيّارة وغدًا مائة وعشرة وهكذا حتّى يخرج خلال شهر 
هذا المقدار من السيّارات لا أكثر ولا أقلّ، وفق ما نظّم على أساسه، فلم يخلق الله الحور العين 

جانب ميزانه، مثلًا خمسة ملايين من الحور، وخمسة ملايين ليست بشيء  ولا هيّأها وجعلها إلى
بالقياس إلى هذا العدد من الناس وهذا التمجيد الذي قدّمه الأعاظم، فنحن لم نرَ، نحن قلوبنا 

يقال إنّه دخل أحدهم مجلسًا وكان من إحدى البلدان، فرأى أنّ الجميع  …صادقة فوثقنا
ا، قالوا لماذا تضحك؟ قال: أنا وثقت بكم من الآن حتّى أفهم يضحكون فأخذ يضحك هو أيضً 

 ما تقولون. ونحن الآن وثقنا بما قاله الأعاظم وإلا فماذا نعرف نحن؟! 

 كيف تخُلق الحور والغلمان والجنّات والأنهار؟

فما هي الحور العين وما الغلمان؟ لقد سمعنا عن هذه الأمور قليلًا أو كثيًرا، فالرؤية لهم 
لسماع لنا، وقالوا لنا بما يناسب أفهامنا، فليس الأمر هكذا وأنّ الله جعل عددًا من الحور جانبًا وا

ثابتة مغلقة لا يصيبها أيّ تغيير، ثمّ إذا جاء الإنسان يقال له: هذه لك فلا تتنازع، وهذه لك أنت 
صحّ هو أنّ تلك وأمثال ذلك، فهذا نحو من الأنحاء التي يمكن تصوّرها، والتصوّر الأدقّ والأ

https://madrasatalwahy.org/


  18 
 

الحور العين تُخلق عند العمل الذي يقوم به الإنسان حين الصلاة،، فذاك العمل يخلق الحور، 
، ويخلق تلك النعم التي في الجنةّ، وأعلى من ذلك أنّه 1﴾جنّات تجري من تحتها الأنهار﴿ويخلق 

نفوسنا في قدرتها الملكوتيّة يخلق ما لا يخطر في خيالنا، فمادمنا في دائرة تصوّر النعم الإلهيّة، ف
تخلق وجودًا ملكوتيًّا بحسب ذلك المستوى، فإن كناّ نبحث عن النعمة والالتذاذ الروحيّ 
والنفسي فإنّ تصوّرنا ذاك مقرونًا بالنيّة الخالصة هو الذي يوجِدها، إنّه ذلك المصنع الذي يصنع 

نهْار  ﴿الحور والغلمان، ويصنع الفواكه، ويصنع الأنّار 
َ
اربِين أ ةٍ للِشَّ هذا المصنع  2﴾مِنْ خََرٍْ لَََّ

عْيُنُ ﴿يصنع هذه النعم والأغذية 
َ
نْفُسُ وَ تلَََُّ الْأ

َ
لماذا؟ لأنّ نفوسنا عند  3﴾وَ فيها ما تشَْتَهيهِ الْأ

القيام بهذا العمل هي في هذه التخيّلات وفي هذه المشتهيات وفي هذه الميول، فلو خرج إنسان 
ومن هذا الالتذاذ فإنّ الصلاة التي يصلّيها لو أنّّم جاؤوه بواحدة من الحور  من هذا الاشتهاء

أثناءها ووضعوها أمام السجّادة لما بالى بها، لا أنّه يكفّ نفسه، لا أنّه يجعل نفسه غير مبالية ولكنهّ 
أن يلتفت في الواقع يريدها، وطبعًا هذا جيّد أيضًا أن يكون الإنسان في الواقع يريد شيئًا ويريد 

إلى شيء ثمّ يمنع نفسه منه، ففي النهاية لا يوجد إنسان يستاء من الجمال ولا أحد يستاء من 
الشيء الجميل، فمن كان كذلك فهو ناقص وليس إنسانًا. كلّا ليست حال هذا الإنسان الذي 

ناب نتكلّم عنه هكذا، بل هو من ناحية القدرة الروحيّة والالتذاذات الروحيّة حاله كحال ج
حافظ لا يمكنه أن يتنزّل ويصرف وقته بمظاهر المادّة هذه ويأنس بهذه الملذّات، فهذا الإنسان 

 هكذا.

 قصةّ الإمام الكاظم في سجن هارون

أراد هارون أن يمتحن موسى بن جعفر عليه السلام حسب توهّمه وأن يحقّر موسى بن  
ن موسى بن جعفر عليه السلام في جعفر في أعين الآخرين، وقد فعل المأمون أيضًا ذلك، كا

المدينة فسجنه وقيّده وألقى القبض عليه وأخذه من جوار قبر النبيّ صلّى الله عليه وآله، فيا لهم 
                                                           

 من القرآن.  2۷. وقد ورد هذا المقطع بعينه في 2٥( مقطع من الآية 2سورة البقرة ) 1
 . ۱٥( مقطع من الآية ٤۷سورة محمّد ) 2
 . ۷۱( مقطع من الآية ٤3سورة الزخرف ) 3

https://madrasatalwahy.org/


  1٩ 
 

من منافقين! ويا لهم من شياطين! يلقي القبض على ابن النبيّ صلّى الله عليه وآله وهو إلى جانب 
ا لأ نّي أفعل ذلك، فماذا أفعل؟! لا مفرّ من ذلك فماذا قبره، أنا آسف يا رسول الله، أنا حزين جدًّ

 أفعل؟! 
هذه هي  "ماذا أفعل؟"، فـ "ماذا أفعل؟"سقاك الله سمًّ الأفاعي! ابتعد من هنا! فما معنى 

لأنّ السلطة ستذهب منك، حسناً فلتذهب وإلى الجحيم! الناس لا يريدونك؟! فليكونوا هكذا 
ما معنى إلقاء القبض على موسى بن جعفر عليه السلام؟! فما معنى ذلك؟! فما معنى القتل؟! و

فابن النبيّ صلّى الله عليه وآله إلى جانب أهله وأبنائه، فلماذا تلقي القبض عليه؟ فما هذا الكلام؟! 
حسناً إن كانوا لا يريدونك فلتتنحّ جانبًا! جاء باكيًا أن ماذا أفعل يا رسول الله؟! يا بن العم يا 

ك معنى ابن العمّ يوم القيامة! أتقول يا ابن العمّ؟! أأنست بهذين اليومين من ابن العم. سأري
أيّام الدنيا، وتقول في قلبك: أيّتها الشمس أشرقي حيث شئتِ فإنّك في ملكي، وأيّها السحاب 

وتظنّ أنّ الأمر قد انتهى. كلّا يا عزيزي غدًا ستلقى حسابك وسترى  …أمطر حيث شئت
ع يا ابن العمّ فلا مفرّ لي إلاّ أن ألقي القبض على موسى بن جعفر عليه ماذا أصن»معنى قولك 

 « السلام وأرمي به في السجن؟
والإمام يقول: حسناً افعل، أتخال أنّك بإلقاء القبض علّي تحلّ المشكلة أيّها الشقيّ، أتخال 

ك، فما كتبه الله أنّ مشكلتك تحلّ بذلك؟! أتخال أنّك ستحكم بذلك إلى الأبد، أماتك الله وأقبر
 لك من العمر لا ينقص ثانية واحدة ولا يزيد، أتريد أن تلقي القبض علّي أيّها الأحمق؟! 

 الهدف من نعمة العقل والمقدار الذي يكفي منه لإصلاح أمور الدنيا

ا لو أنّ الناس كانوا يملكون عقولاً أكبر بقليل ولو بمقدار حبّة شعير لا أكثر فهذا  حقًّ
يكفي وحده، فأنا أظنّ أنّ هذا يكفي، فهذا العقل الذي أعطانا الله إيّاه ليس لهذه الأمور 

، والحكومات الظاهريّة وإصلاح الدنيا، هذا العقل الذي أعطانا الله إيّاه هو لأجل الوصول إليه
فلأجل إصلاح الأمور الظاهريّة يكفي مقدار حبّة شعير منه، وحتّى مقدار حبّة الشعير هذه هم 
لا يملكونّا، فكم مقدارها؟ لا تبلغ غِرامًا واحدًا، فلو كان لإنسان ما مقدار شعيرة من العقل 

دل، أن لكفت أن لا يظلم، أن لا يقتل الناس، أن لا يعتدي، وأن يعطي كلّ إنسان حقّه، وأن يع

https://madrasatalwahy.org/


  20 
 

يتعايش مع الناس، وأن يعيش بينهم بسلام وصفاء، فحبّة شعير واحدة تكفي، والباقي من الجبل 
الذي أعطانا إيّاه الله من العقل نتركه له، فمقدار شعيرة يكفي، والحمد لله هو لا يملك حتّى 

 س. هذا المقدار، يقول: ألقي القبض عليه وأسجنه. والإمام يقول: أتسجنني حسناً لا بأ

 شكر الإمامِ اللهَ لتفريغه للعبادة في السجن

والإمام يقول في السجن الحمد لله، فقد كنت مشغولاً حتّى الآن مع الناس، كانوا يأتون 
ويطرقون بابي ويسألونني مسائلهم، وقد استرحت الآن، فقد ألقوا بي في السجن، لقد كنت أريد 

ا يا لها من  مكان خلوة يا ربّ، وقد هيّأته لي، ثمّ من هذا السجن إلى ذاك ومن ذاك إلى ذلك، وحقًّ
مسائل معيبة يراها الإنسان في هذا التاريخ وسيراها، أيّ أمور ووقائع! ومهما فعل كان يرى أنّ 
موسى بن جعفر يتابع أعماله يعبد الله، يسجد صباحًا ويرفع رأسه ظهرًا، ثمّ يسجد ظهرًا ويرفع 

هذا هو الذي يدور كلّ ما سوى الله تحت فصّ خاتمه، وأنت  رأسه عند المغرب، فهذا هو عمله،
حبست الآن هذا الإنسان الذي يدور كلّ ما سوى الله تحت فصّ خاتمه، هذا الذي سجد، هذا 
بعينه، أنت تلقي بهذا في السجن؟! جميع الملائكة تحت أمره. أيّها المسكين ماذا تفكّر؟ إنّ جميع 

ذلك تلقي به في السجن، لماذا؟ لتبقى حكومتك محفوظة، تبقى الملائكة تحت أمر هذا، ثمّ بعد 
حكومتك بعيدة عن المشاكل وبغير موانع، أهذا هو فهمك للإسلام؟! إلى هذا المستوى بلغ؟! 

 الأطفال يضحكون من ذلك. 

 جارية في السجن مع الإمام

جاء بإحدى الحسناوات وأرسلها إلى سجن موسى بن جعفر عليه السلام، امرأة فائقة 
الجمال، حتّى يرى بعد ذلك أنّ موسى بن جعفر يتمايل إليها، يجلس ويتحدّث ويضحك معها، 
وفي المقابل يجلس عند نافذة السجن ينظر فينادي تعالوا وانظروا هؤلاء الذين يدّعون التقوى، 

 قد تهيّأ لهم الأمر، وإلاّ تعالوا وانظروا! فهؤلاء لم يكن 
ولكن كان نصيب هذه المرأة جيّدًا ولم تكن تدري ماذا سيحلّ بها، وقد جاءت بتلك النيّة 
في النهاية، وقد أرسلها هارون، وكانت في قصره، فهو لم يأت بها من مسجد الكوفة، ولم يأت بها 

https://madrasatalwahy.org/


  21 
 

في القصر واللواتي يقضي معهنّ مجالسه، فقد من المسجد الحرام، بل هي من تلك اللواتي كنّ 
جاء بها من هؤلاء. جاءت وجلست، هناك إنسان يسجد هكذا، أصلا لا ينظر من هي هذه، 
وهي تكرّر قول السلام عليكم. فلا تسمع إلا عليكم السلام، وهذا من باب الواجب، وإلا لما 

قّ قلب الإمام عليها فاعتنى بها عناية أجابها، عليكم السلام ثمّ يجلس وكأنّ شيئًا لم يكن، ثمّ ر
فسجدت هي الأخرى، فلمّا رفع الإمام رأسه من السجود عند الظهر رفعت هي رأسها أيضًا، 
وإذا رفع رأسه عند الغروب رفعت هي رأسها أيضًا، فصارا اثنين، وأولئك يأتون مرارًا فينظرون 

ع نحن؟ ماذا أردنا وماذا حصل؟! وعمّ فيتعجّبون ويقولون: كان واحدًا فصارا اثنين، فماذا نصن
 كناّ نبحث وماذا جرى؟! رأوا أنّّا تأثّرت جيّدًا وأيّ تأثّر، وكم هو جيّد أن نتأثّر نحن أيضًا مثلها. 

 آنان كه خاك را به نظر كيميا كنند *** ...
 يقول: هؤلاء الذين يحوّلون التراب بنظرة منهم إلى ذهب

موسى بن جعفر عليه السلام تجعل تلك المرأة التي هذا هو فعلهم، عناية واحدة من 
كانت تثير الوجد والأنس في مجالس هارون ينتهي أمرها إلى حيث يرى هارون أنّه لا يمكن أن 
تحدث فضيحة له أكثر من ذلك، يأتي بتلك المرأة إلى القصر، ولكن يرى أنّّا في عالم آخر، فهي 

ا لا ترغب في النظر إلى هذا الجانب، يتكلّم معها فلا أصلا لا تنظر، عينها ترى موضعًا آخر، إنّّ 
تجيب، حائرة خرساء ذهنها في عالم آخر، إنّّا ليست في هذا العالم، جيّد أنّك ترى بنفسك أيّها 
المسكين فلماذا لا تجعل نفسك مثله، يمكنه أن يجعلك هكذا، فلماذا أنت غارق في هذه السلطة 

فالإمام لا ينظر إلى أحد بتمييز، الإمام أب للجميع، فموسى بن وهذا العرش أيّها التعيس؟ وإلا 
جعفر عليه السلام هو أب لك أنت يا هارون أيضًا، تعال أنت أيضًا ليأخذ بيدك وليجعلك مثل 
تلك المرأة، فتعال الآن وانظر إلى حياتها، إنّّا لا يمكن أن تكون هنا، لقد قرأت الفاتحة على 

لّ شيء، فأرسل بها إلى السجن بضعة أيّام، وقال اذهبوا وانظروا ما القصر وهارون والخلافة وك
حالها، قالوا: إنّّا تسجد صباحًا وترفع رأسها ظهرًا، ثمّ تسجد ظهرًا وقضت بضعة أيّام هكذا 

 ثمّ انتقلت إلى رحمة الله، ذهبت إلى حيث يجب أن تذهب. 
 چشمى به ما كنندآنان كه خاك را به نظر كيميا كنند *** آيا شود كه گوشه 

https://madrasatalwahy.org/


  22 
 

يقول: هؤلاء الذين يحوّلون التراب بنظرة منهم إلى ذهب، هلّا ينظرون إلينا بطرف 
 أعينهم.

 مستوى الجنةّ التي يصنعها موسى بن جعفر عليه السلام في الدنيا

هذه هي الحقيقة، فموسى بن جعفر عليه السلام يصنع جنتّه في هذه الدنيا، في هذه الدنيا 
الدنيا يجعل الجنةّ، يصنع لنفسه في هذه الدنيا تلك النعم، فموسى بن جعفر عليه بعينها في هذه 

السلام هذا والذي يجعل أجمل امرأة في قصر الخليفة العبّاسي بتلك الحالة هل تُعِدّ سجدته الحور 
وسى العين؟! إنّّا ليست شيئًا! وهذا أمر معيب، إنّه إهانة للإمام، إنّه توهين بالإمام، إنّ سجدة م

بن جعفر عليه السلام تُعِدّ له ذات الله وتأتي له بذات الله، وتحقّق له مقام الاتّصال بالذات، 
وتلك التجليّات الذاتية التي هي أرفع من مقامات وتجلّيات الأسماء والصفات الكليّة لله، تحقّق 

موسى بن جعفر  له هذا لا الحور والغلمان والجنةّ والفواكه والمراتب وأمثال ذلك، إنّ سجدة
عليه السلام تهدي لموسى بن جعفر عليه السلام جنةّ الذات، تقدّم له مقام القرب والأنس 
 بذات الله والذي لا يتمنىّ أن يتنزّل عنه لحظة واحدة إلى المراتب الجمالية والظهورات الجماليّة. 

 أساس تلك الجهة فإذن ما يقوم به أولياء الله والمؤمنون بصورة عامّة في هذه الدنيا على
الملكوتيّة وذلك المقدار من الهدف والنيّة والإرادة التي في قلب كلّ واحد منهم، يحقّق لهم تلك 
المرتبة من النعم الإلهيّة في الذات وفي الجنةّ، ولذلك لدينا في آيات القرآن أنّ الجنةّ موجودة الآن 

أي إنّ عين هذا العمل هو  1﴾حِيطَة  باِلكْافرِِينَ وإنَِّ جَهَنَّمَ لمَُ ﴿وجهنمّ موجودة الآن وهذا معنى 
صانع جهنمّ ويصنع جهنمّ، فليس لدينا جهنمّ واحدة، لدينا جهنمّ بعدد الناس يوم القيامة، 

 وهناك جهنمّ لهم بعدد الذنوب في المراتب المختلفة.

                                                           
 .٥٤( الآية 2٩؛ سورة العنكبوت )٤٩(، الآية ٩سورة التوبة )  1

https://madrasatalwahy.org/


  23 
 

 كيف ينسب الإمام الذنب إلى نفسه؟

إذا رأيت »د اقتربنا كثيًرا من الجواب ـ : والآن الإمام السجّاد عليه السلام يقول ـ وق
إلهي عندما أنظر إلى ذنوبي تسيطر علّي الوحشة، فمتى تحصل الوحشة  «مولاي ذنوبي فزعت

للإنسان، عندما يرى جهنمّ، فما لم يرها الإنسان وما لم ير الإنسان مكانته فلا داعي لأن تسيطر 
وملتفتين وحافظين لما ذكرنا في تلك الليالي عليه الوحشة، وإن كان السادة لا يزالون يذكرون 

فقد ذكرت أنّ الإمام لم يمازح هنا، والإمام لم يمثّل لي ولك فيلمًا، فالإمام لم يكن فناّنًا، والإمام 
أكثر صدقًا وجدّية وإتقانًا وإحكامًا مناّ جميعًا في بيانه هذه الحقائق بين يدي الله، وكان أقرب إلى 

في الدنيا من هو أكثر صدقًا واعتقادًا فيما يقول من الإمام عليه السلام فيما الواقع، وليس لدينا 
يقوله لله، أفيأتي واحد من الأئمّة عليهم السلام ويمازح الله في خطابه له؟! أو يقول كلامًا غير 
حقّ؟ فأنت لم ترتكب ذنبًا فلماذا كلّ هذا البكاء؟! أنت لم تذنب فلماذا تقول: إذا رأيت مولاي 

نوبي فزعت؟! فمتى أذنبت أنت؟! بل متى ارتكبت مكروهًا لكي تفزع وتجزع هكذا؟ فبماذا ذ
يجيب الإمام السجّاد عليه السلام؟! هل الكذب جائز حتّى يكذب الإنسان؟! هل يمكن للإمام 
السجّاد أن ينكر الحقائق الخارجيّة؟ هل يمكن أن يقول: أنا لست ابن الحسين بن علّي بل ابن 

رقم؟! هل يمكن أن يقول ذلك؟! لا يمكن أن يقوله، فالكذب كذب، والإمام السجّاد زيد بن أ
عليه السلام ولد من سيّد الشهداء، وأمّه معروفة إنّّا شهربانو بنت يزدجرد، وقد توفّيت أثناء 
الولادة، والإمام السجّاد عليه السلام لم يرها، والد الإمام السجّاد معروف، وأمّه معروفة، 

الإمام السجّاد معروفة، الجميع معروفون. وهل يمكن للإمام السجّاد أن يقول: ليس  وعائلة
هؤلاء أصحابي، ليس أبو حمزة الثمالي وأمثاله أصحابي، بل هم رجال آخرون مثلًا من أبناء ما 
قبل مائتي عام؟! فهذا كذب، فكيف لا يكون هذا كذبًا؟! هذا كذب والإمام السجّاد عليه 

كب ذنبًا، فكيف يقول لله: لقد أذنبت؟! هل يمكن للإنسان في مقام مناجاة الله أن السلام لم يرت
يغضّ الطرف عن المسائل التكوينيّة الخارجيّة؟! هل يمكن للإنسان أن ينكر القضايا التكوينيّة 
الخارجيّة التي تحقّق لها وجود خارجيّ؟! هل يمكن للإمام عليه السلام أن يقول إنّ جاري هو 

آخر؟! لا يمكنه، ولو قال فهذا كذب، سيكون قد أذنب، هل يمكن للإمام أن يقول: إنّ إنسان 

https://madrasatalwahy.org/


  2٤ 
 

أبي هو إنسان آخر؟ هل يمكن أن يقول: أنا اليوم خرجت من المنزل ولم أر هؤلاء الناس، أو 
خرجت من المنزل اليوم ورأيت هؤلاء الناس والحال أنّه لم يرهم ومع ذلك يقول رأيتهم؟! 

رسول الله أنت لم ترَ أحدًا فكيف تقول إنّك رأيت؟! فيقول الإمام: حسناً في  سنقول له: يا بن
 هذا المقام أتكلّم هكذا.

ـ ليس لدينا كلام هكذا، فإمّا أن يقول الإنسان الصدق وإمّا أن يقول الكذب، والكذب 
 لا يليق بالإمام، بل لا يليق حتّى بغيره من الناس فكيف به هو؟! 

مام عليه السلام حين يقول تلك العبارة؟ نعم تارة يقول الإمام عليه فماذا كانت قصّة الإ
وكما يقول أمير  …السلام إلهي إن لم تأخذ بيدي وقعت في الذنب، إن لم يشملني توفيقك

إلهي إن لم تبتدئني الرحمة منك بحسن التوفيق، فمن »المؤمنين عليه السلام في دعاء الصباح: 
؟! فلولا توفيقك من يجعلني أسير في الطريق؟ فهذا 1«ريقالسالك بي إليك في واضح الط

صحيح، فالشيطان يمكن أن يغويني، الرفيق يمكن أن ينحّيني عن المسير، هذا كلّه صحيح، 
ولكن هل يقول أمير المؤمنين إنّي اليوم سرقت تلك السرقة، وقفزت فوق جدار الناس ونزلت 

مكن، هل يمكن أن يقول هذا الكلام وهو لم إلى الأسفل وسرقت من الدار ذلك الشيء؟! لا ي
يفعله، فما دام لم يفعله فلماذا يقول: إذا رأيت مولاي ذنوبي فزعت؟! ففي النهاية أنت لم تذنب، 
بل حتّى لم تترك الأولى، وسّرك متّصل بسّر الله ، والعمل الذي يصدر عنك أنت أيّها الإمام هو 

 عالم الخارج، فكيف يرتدي هذا العمل الذي هو عين فعل الله المتجسّد في عالم التعيّنات وفي
الربط بذات الله ثوب الكدورة والظلمة ويتجلّى في النفس كعمل محرّم، كيف يمكن للإمام أن 

 يكون قد قال كلامًا كهذا؟! 
إن كان الرفقاء يذكرون فقد قلت في تلك الليالي إنّ العمل الذي يقوم به الإنسان له جهة 

ة لا تسمّى ذنبًا، هي عمل خارجيّ، فأنا الآن أتكلّم وكلامي هذا لا هو ذنب ولا تكوينيّة خارجيّ 
طاعة، بل هو كلام يتحقّق وألفاظ تخطر في النفس، غاية الأمر أنّّا تستقرّ بعضها إلى جانب بعض 
وتتركّب بواسطة الإرادة وتنتقل بواسطة سلسلة الأعصاب فتخرج عن طريق اللسان، فهي لا 

                                                           
 . 3٤۰، ص ۸٤؛ بحار الأنوار، محمد باقر المجلسي، ج3۸٦، ص زاد المعاد ـ مفتاح الجنان، محمد تقي المجلسي 1

https://madrasatalwahy.org/


  2٥ 
 

ة، لا شيء منهما، بحيث إنّكم لو ضغطّتم مفتاحًا يبدأ الشريط بالدوران ويخرج ذنب ولا طاع
صوت، هذا الصوت الذي أصدره أنا يخرج من المسجّل، فهل تضربون المسجّل وتفسدونه؟ 
كلّا فإنّما يخرج منه صوت لا هو ذنب ولا طاعة، صوت فقط، والصوت ليس ذنبًا، فما هو 

الهدف والنيّة اللذان هما وراء كلامي هذا ويؤدّي إلى ظهور  الذنب؟ الذنب هو عبارة عن ذلك
وبروز هذه الكلمات في الخارج، فهذا هو الذنب. وهذا العمل بنفسه لا يعدّ ذنبًا، فلو أنّ إنسانًا 
تسلّق جدران الناس عشرة آلاف مرّة فإنّ تسلّق الجدران فيه نفسه ليس ذنبًا، إنّه تسلّق للجدران، 

نّ القطة تسلّقت جدارًا وقفزت من فوقه فهل تكون مذنبة؟! الغراب يقفز من فوق تمامًا كما لو أ
الجدار والحمامة كذلك، والآن هناك إنسان قفز أيضًا فلم يرتكب ذنبًا، لماذا تتسلّق الجدار؟ هذا 
هو المهمّ لماذا تتسلّقه وتقفز من فوقه وتقوم بهذا العمل؟ هل هذا العمل مماّ يرضاه الله؟ لو 

بذلك مائة ألف مرّة لا يكتبون عليك ذنبًا، وإن لم يكن هذا العمل مماّ يرضاه الله فحتّى لو  قمت
لم تتسلّق الجدار فإنّه يكتبون عليك معصية، حتّى وإن لم تتسلّق، هذا ما تقدّم في ليالي شهر 

 رمضان.
  …ما بقي في هذا المقام هو نتيجة الكلام وهي أنّ 

 ئه عند ربكّ مكروهاً( وما قبلها من آياتتفسير آية )كلّ ذلكَ كان سيّ 

ـ وقد تذكّرت ذلك الآن ـ قد تحدّث يومًا حول آيات في سورة  المرحوم العلّامةأذكر أنّ 
آية تأمر بمسائل أخلاقيّة وبالواجبات والقيم  ۱٤الإسراء، فهناك آيات في سورة الفرقان تقريبًا 

ِينَ ﴿لله وتبدأ بقوله تعالى والتكاليف ويبيّن خلالها القرآن صفات أولياء ا وعِبادُ الرَّحْْنِ الََّ
رضِْ هَوْناً وَ إذِا خاطَبَهُمُ الْْاهلُِونَ قالوُا سَلاماً 

َ
إلى آخرها، وهناك آيات أيضًا  ﴾يَمْشُونَ عََلَ الْأ

 وَ لا تَجعَْلْ ﴿في سورة الإسراء يذكر الله فيها بعض التكاليف مثلًا، وهي تبدأ من هنا على ما يبدو: 
تبدأ من هنا لا تحبس  1﴾عُنُقِكَ وَ لا تبَسُْطْها كَُُّ البْسَْطِ فَتَقْعُدَ مَلُوماً مََسُْوراً  يدََكَ مَغْلُولةًَ إلِى

يدك في جيبك ولا تبخل وكذلك لا تفرّط وتبسط يدك كثيًرا بحيث إنّك إذا أردت أن تعطي 

                                                           
 (.2٩(، الآية )۱۷سورة الإسراء ) 1

https://madrasatalwahy.org/


  2٦ 
 

إنَِّ رَبَّكَ يبَسُْطُ الرِّزْقَ ﴿عد ذلك: تجد نفسك ملومًا محسورًا وتصاب بالحسرة. ثمّ يقول الله ب
لا تظنّ أنّ فلانًا إذ كان في ضيف فهو بعيد  1﴾لمَِنْ يشَاءُ وَ يَقْدِرُ إنَِّهُ كانَ بعِِبادِهِ خَبيراً بصَيراً 

أي  ﴾يبسُْطُ الرِّزْقَ لمَِنْ يشَاءُ وَ يَقْدِرُ ﴿عن أعيننا، فنحن نقدّر لكلّ إنسان بمقدار ما يصلحه 
نْ لَنْ نَقْدِرَ عَلَيهِْ ﴿يضيّق 

َ
فعندما انطلق النبيّ يونس خارجًا  ﴾وَ ذَا النُّونِ إذِْ ذَهَبَ مُغاضِباً فَظَنَّ أ

نْ لَنْ نَقْدِرَ عَلَيهِْ ﴿
َ
خال أنّا لا نضيّق عليه ولا نعدّه من سائر الناس، ولكنهّ لم يكن يعلم  ﴾ظَنَّ أ

وأعددنا له برنامجاً لأجل إصلاحه ولأجل تصحيح  أنّا لسنا غافلين عنه، ولا نغفل عمّا يفكّر به،
نتَْ سُبحْانكََ إنِِّّ كُنتُْ مِنَ  فَنادى﴿أحواله وذلك البرنامج هو 

َ
نْ لا إلَِه إلِاَّ أ

َ
لمُاتِ أ فِي الظُّ

المِِينَ   وذكر اليونسيّة المعروف يرجع إلى هذه الحادثة.  ﴾الظَّ
﴿ َ وْلادَكُمْ خَشْيَةَ ﴿ثمّ يقول:  ﴾شاءُ وَ يَقْدِرُ إنَِّ رَبَّكَ يبَسُْطُ الرِّزْقَ لمَِنْ ي

َ
وَ لا تَقْتُلُوا أ

 كَبيرا
ً
لا تقتلوا بناتكم وأولادكم من أجل  2﴾إمِْلاقٍ نََنُْ نرَْزقُُهُمْ وَ إيَِّاكُمْ إنَِّ قَتلْهَُمْ كانَ خِطْأ

وَ لا تَقْرَبُوا ﴿ الفقر، لا تقتلوهم وتقضوا عليهم من أجل ذلك ثمّ تستمرّ الآيات المختلفة هكذا:
قِّ ﴿ثمّ يقول:  ﴾إنَِّهُ كانَ فاحِشَةً وَ ساءَ سَبيِلًا  الزِّنى  باِلْحَ

مَ الَلَ إلِاَّ وَ لا تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِِ حَرَّ
فالنفس  3﴾وراً وَ مَنْ قُتلَِ مَظْلُوماً فَقَدْ جَعَلنْا لوَِلِيّهِِ سُلطْاناً فَلا يسُْْفِْ فِي القَْتلِْ إنَِّهُ كانَ مَنصُْ 

التي حرّمها الله والإنسان البريء لا تقتلوه، لا تقتلوا الإنسان البريء، إلا بالحقّ، كأن يقتل 
قصاصًا، أو قام بعمل يستحقّ عليه القتل شرعًا، وفي غير هذه الحالة فإنّ قتل الأبرياء هو سقوط 

 ﴾ومَنْ قُتلَِ مَظْلُوماً ﴿عر جهنمّ، في جهنمّ على الرؤوس، سواء من يقتل أو يأمر بالقتل كلاهما في ق
فقَدْ جَعَلنْا ﴿لا تظنوّا أنّكم إذ قتلتم إنسانًا ولم يعد يقدر على شيء فإنّ دمه سيذهب هدرًا، كلًا 

جعلنا لولّي الدم سلطة أن عليه أن يحقّ الحقّ فإن استطاع فبها وإلا فمن وليّه؟  ﴾لوَِلِيّهِِ سُلطْاناً 
ومَنْ قُتلَِ ﴿ دم الأبرياء الذين يقتلون ولدينا في تفسير هذه الآية أنّ إمام زماننا الحيّ فهو وليّ 

تعبيرها هكذا عن سيّد الشهداء عليه السلام أنّ الله جعل  ﴾مَظْلُوماً فقَدْ جَعَلنْا لوَِلِيّهِِ سُلطْاناً 
                                                           

 (. 3۰(، الآية )۱۷سورة الإسراء ) 1
 . 3۱(، الآية ۱۷سورة الإسراء ) 2
 . 33و 32(، الآيتان ۱۷سورة الإسراء ) 3

https://madrasatalwahy.org/


  27 
 

جعلناه منصورًا، فنحن  ﴾إنَِّهُ كانَ مَنصُْورًا﴿ولّي الدم إمام الزمان عليه السلام ولذا يعد بالنصر 
جعلنا نصرنا حليفه، ومن جهة أخرى فحيث إنّ الإمام عليه السلام ولّي على الجميع ومن لم يكن 
له ولّي دم فسيكون إمام الزمان ولّي دمه، فيحرق أنفاسه، فمن قتل إنسانًا بغير حقّ أو أمر بالقتل 

 عليه أن يعلم أنّ خصمه إمام الزمان.
مَ الَلَ ﴿ وْفُوا الكَْيلَْ إذِا ﴿وهكذا تتابع الآيات إلى قوله:  ﴾وَ لا تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِِ حَرَّ

َ
وَ أ

مْعَ وَ ﴿ثمّ بعدها  ﴾كِِتُْمْ وَ زنِوُا باِلقِْسْطاسِ المُْسْتَقِيمِ  وَ لا تَقْفُ ما ليَسَْ لكََ بهِِ عِلمْ  إنَِّ السَّ
ولئكَِ كانَ عَنهُْ مَسْؤُلًا الَْْصَرَ وَ الفُْؤادَ كُُُّ 
ُ
ثمّ آية أخرى وفي جميعها أمر بالعمل الواجب  ﴾أ

رضِْ مَرحَاً إنَِّكَ ﴿ونّي عن الإفساد فكلا هذين النوعين واردان في هذه الآيات 
َ
وَ لا تَمْشِ فِي الْأ

بالَ طُولًا  رضَْ وَ لَنْ تَبلُْغَ الِْْ
َ
فماذا جرى حتّى صرت تمشي بين الناس هكذا بتبختر  ﴾لَنْ تََرْقَِ الْأ

وتكبّر؟! فأنت لا يمكنك أن تخرق الأرض بأقدامك الثقيلة هذه، كما أنّك لا يمكن أن تصل إلى 
الجبال. فأنت إنسان كسائر الناس، لك من العمر سبعون أو ثمانون سنة لا أكثر، انظر إلى 

عاظم فحين كانوا يمشون كانوا يمشون وحدهم الآخرين وسر مثل الناس، رحم الله أولئك الأ
ولم يكونوا يسمحون لأحد أن يمشي خلفهم، ما إن يريد أحد أن يكلّمهم كانوا يقفون ويقولون 

 …له: إن كان لديك كلام فتفضّل، أنا أريد أن أمشي وحدي، وعندما يريدون أن يزوروا أحدًا
ثني عشر رجلًا معهم، وكأنّه يجب أن كأنّ بعضهم لا يمكنهم أن يمشوا إلا برفقة عشرة أو ا

يكون خلفهم خمسة عشر رجلًا، لا بدّ أن يكون خلفهم صوت خفق النعال. ولا بدّ أن يدخلوا 
حين يدخلون وهم يثيرون ضجّة، فمثلًا لو كان هناك أحد في آخر الزقاق فإنّه لا بدّ أن يدرك 

 نسان وحده، يجب أن يكون وحده.أنّه فلان قد جاء، كلاّ فهذا ليس صحيحًا، يجب أن يكون الإ
فهذه الأمور تأتي وتبعد الإنسان وتبعده وتجعله متعلّقًا بهذه الدنيا، وتزيد التعلّقات، وتقيّد 
أيدي وأرجل الإنسان أكثر فأكثر، على الإنسان أن يعدّ نفسه وحيدًا، ولو أراد الآخرون في وقت 

ويقول: كلّا أنا أريد أن أذهب وحدي  من الأوقات أن يسيروا خلفه فلا بدّ أن يكون يقظًا
 وأشارك وحدي، تفضّلوا أنتم. 

 ره چنان رو كه رهروان رفتند *** ...

https://madrasatalwahy.org/


  28 
 

 يقول: 
 اسلك الطريق كما سلكه السالكون. 

 فقد قال الأعاظم الحقائق لما فيه مصلحتنا، نحن علينا أن نقوم بها.
وَ لا ﴿بطولك. ثمّ يقول: لن تتمكّن من الوصول إلى الجبال  ﴾ولن تبلغ الْبال طولاً ﴿

ولئكَِ كانَ عَنهُْ مَسْؤُلًا 
ُ
مْعَ وَ الَْْصَرَ وَ الفُْؤادَ كُُُّ أ وفي  1﴾تَقْفُ ما لَيسَْ لكََ بهِِ عِلمْ  إنَِّ السَّ

ا وقد  2﴾كُُُّ ذلكَِ كانَ سَيّئُِهُ عِندَْ رَبّكَِ مَكْرُوهاً ﴿الآية الأخيرة يقول:  لقد كان التفسير رائعًا جدًّ
رته الآن فجأة، فكم كان دقيقًا المعنى الذي يطرحه المرحوم العلّامة في هذا المجال، تذكّ 

سيّئه أي جهة السوء  ﴾كُُُّ ذلكَِ كانَ سَيّئُِهُ عِندَْ رَبّكَِ مَكْرُوهاً ﴿فانظروا تقول الآية في الختام 
 فيه، ويمكن أن نفسّر هذه الآية بمعنيين:

لآيات السابقة بيّن نوعان من الأحكام والتكاليف، أحدهما المعنى الظاهريّ، لأنّه في ا
وْفُوا الكَْيلَْ إذِا كِِتُْمْ وَ ﴿أحدهما التكاليف التي توجب، والأخرى التكاليف التي تحرّم. مثل 

َ
وَ أ

ليكن الكيل والوزن دقيقًا وصحيحًا، وعندما تزنون فزنوا  ﴾زنِوُا باِلقِْسْطاسِ المُْسْتَقِيمِ 
 بالقسطاس والعدل.

 وبيان أنواع الشروط … سير آية وأوفوا بالعهدتف

وْفُوا باِلعَْهْدِ إنَِّ العَْهْدَ كانَ مَسْؤُلًا ﴿
َ
اعملوا بالعهود والمواثيق التي تعقدونّا مع  ﴾وَ أ

الناس ولا تتصوّروا أنّ الأمر سهل وأنّكم قلتم مجرّد كلام ووعد فتقول لنفسك: دعه! فقد قلتُ 
هب إلى بيت فلان، اتركه ولا تذهب! سأشتري لك هذا الشيء، لا ذلك ولم أفِ به، نريد أن نذ

تشتره! كلّا هذا غير صحيح، نعم تارة ينسى الإنسان أمرًا ما فلا بأس عليه، ولكن عندما لا 
يكون ناسيًا فلا بدّ من الوفاء بالعهد، وما يقال في الأبحاث الفقهيّة من أنّه فقط العهد والشرط 

لة يجب الوفاء بهما هو غير صحيح، فلا يقتصر الأمر على الشرط الذي اللذان هما في ضمن معام

                                                           
 . 3٤(، الآية ۱۷سورة الإسراء ) 1
 . 3۸(، الآية ۱۷سورة الإسراء ) 2

https://madrasatalwahy.org/


  2٩ 
 

يشترط ضمن معاملة، فهو لا يصير ملزمًا لأجل كونه شرطًا في ضمن معاملة، بل لمجرّد كونه 
شرطًا، فلكونه شرطًا يصبح ملزمًا، ولذلك فإنّ الشرط سواء كان في ضمن معاملة أو كان في 

وسواء كانت المعاملة لازمة أو غير لازمة كالهبة وأمثالها والعارية،  غير معاملة يجب الالتزام به،
ففي هذه كلّها الشرط لازم الوفاء والوفاء بالعهد والوفاء بالشرط لازم، وهكذا الوعود التي 
يعطيها الإنسان ابتداء والشروط الابتدائيّة، كأن أقول مثلًا: سأحضر لك غدًا مائة ألف تومان 

 أن أحضرها لأنّي وعدته، إلا إذا لم يتمكّن، ففي هذه الحالة يختلف الأمر، لتسدّد قرضك، فعليّ 
ولكن عندما يعد الإنسان فعليه أن يفي. نعم تارة يقول: إن شاء الله سأحضر لك، سأحاول، 
إذا أراد الله سأقوم بعملي هذا، فهذه لا يجب معها، وطبعًا لا بدّ أن يسعى جهده. ولكن أحيانًا 

أفعل ذلك لك، كأن يعده بأن ينقل ما في ذمّته إلى ذمته هو، فكما يتحقّق نقل ما في يقول: أنا س
الذمّة هنا إلى طرف ثالث، فكذلك التعهّد بالأداء وعند الشرط، الشرط الابتدائي والعهد 

 الابتدائي لا بدّ من الوفاء. 
ما يعدون، فالوفاء هو وليلتفت الرفقاء إلى هذا الأمر، فإمّا أن لا يعدوا، وإمّا أن يفوا عند
يجب  ﴾وأوفوا بالعهد﴿كالصلاة الواجبة ولا بدّ من العمل به، ولا يختلف الأمر في هذا المجال، 

عليكم الوفاء بالعهد، لا بالعهد الذي هو ضمن العقد، فالعهد هنا مطلق وإطلاقه يشمل جميع 
وْفُوا باِلعَْهْدِ إنَِّ العَْهْدَ كانَ ﴿الموارد من العقود اللازمة وغير اللازمة ومن الشروط الابتدائيّة 

َ
وَ أ

. وطبعًا هناك في الروايات وصايا وعبارات تفيد أنّ المراد من العهد الوفاء بالعهد ﴾مَسْؤُلًا 
والقبول بولاية أمير المؤمنين عليه السلام! فهذه مسائل باطنيّة، لا من هذه المسائل الظاهريّة 

 والشرعيّة والفقهيّة. 
نا في هذه الآيات نوعان من الأحكام أحدهما الأحكام الملزمة والموجِبة، حسناً فلدي

فهي ترجع إلى  ﴾كُُُّ ذلكَِ كانَ سَيّئُِهُ ﴿والآخر الأحكام الناهية والمحرّمة، وعندما يقول 
ولا تقتلوا أولادكم  …ولا تقربوا الزنا﴿المحرّمة وتلك الأحكام التي بيّنها الله هنا مثل: 

 …ولا تقف ما ليس لك به علم  …لا تقتلوا النفس التِ حرّم اللَ و …خشية إملاق 
 "سيّئه"وفيها نّي وتحريم، فكلمة  "لا"والتي تتضمّن حرف  ﴾…ولا تجعل يدك مغلولة 

https://madrasatalwahy.org/


  30 
 

المراد بها هو هذه المحرّمات وجميع الموارد التي ذكرناها منها والتي تتضمّن نّيًا. فما هي حال 
لا يحبّها الله ولا يرضاها، أمّا النوع الآخر فلا، مثل:  ﴾وهًاعند ربّك مكر﴿تلك المحرّمات؟ 

فهذا القسم الآخر المقابل لهذه  ﴾وأوفوا بالعهد …وأوفوا الكيل وزنوا بالقسطاس المستقيم ﴿
والتي في مقابلها: اقف ما عندك به علم وما  ﴾لا تقف ما ليس لك به علم﴿الأمور التي هي 

ذي اخترته، فهذه الأمور لا يمكن أن تكون مكروهة. هذا معنى عندك به يقين في هذا المسير ال
 ظاهريّ. 

والمعنى الآخر الذي كان المرحوم العلّامة يفسّر به هذه الآية والذي يستحقّ الدقّة 
 ﴾أوفوا بالعهد﴿ـ وقد مضى الوقت وكنت قد وعدتكم أن أنّي البحث وأنا أتصوّر أنّ  …هو

 أعاهدكم، وطبعًا جعلت في عهودي شرطًا وهو أن أفعلها في صورة هذه هي لي أنا أوّلاً فإنّي دائمًا 
الاستطاعة، فقد تركت مجالاً للفرار، وأحيانًا لا أستطيع ـ كان المرحوم العلّامة يقول: معنى 

هو هذه الأمور المحرّمة ولا تنظر الآية إلى الأمور غير المحرّمة، فالله  ﴾كُّ ذلك كان سيّئه﴿
 يّئة من هذه الأمور المحرّمة، لا الجانب التكوينيّ والماديّ الخارجيّ. يتحدّث عن الجهة الس

والمتوقّع أن يكون الرفقاء قد أدركوا هذا الأمر، فعندما يقوم الإنسان بعمل حرام فله 
 صورتان: 

صورة جوارحيّة وماديّة وهذا العمل الذي يتحقّق، كما لو كان لطبيب ما عمليّة جراحيّة، 
شقّ بطن هذا المريض، وهو يقوم بهذا العمل حرامًا، فهذا المريض لا يحتاج إلى ويريد الآن أن ي

جراحة، والطبيب يريد أن يجريها له لكي يصل إلى منافعه الدنيويّة، فهذه العمليّة التي يجريها هل 
هي مكروهة؟ هل هي سيّئة؟! كلّا! فربّما يكون عملًا نظيفًا وجيّدًا وعن خبرة وبصيرة، بحيث 

لو صوّرت له فلمًا لكان مماّ يستحقّ أن يعرض على الطلّاب ليتعلّموا بواسطته، فانظروا هذه أنّك 
العمليّة الآن تحقّقت، وهذه العضلات فتحت، ووصل إلى الصدر، ثمّ وصل إلى القلب، وقد 
ا. تلك النيّة التي هي وراء  فتح هذا المكان ثمّ أغلقه، وانتهت العمليّة بشكل جيّد ومنظّم جدًّ
هذه العمليّة هي التي يقال لها سيّئه، لا هذا الفعل الخارجيّ. هذه العمليّة جيّدة وممدوحة وعن 
خبرة ومهارة، عمليّة ماهرة والجميع يمدحونّا، الجميع يشجّعون صاحبها والجميع يصفّقون 

https://madrasatalwahy.org/


  31 
 

الذي  له. ولكن حيث إنّه كان يعلم أنّ هذه العمليّة ليست مفيدة، وهذا القلب لا يحتملها، وهذا
يجب أن يعمّر سنتين أخريين أو ثلاثة أشهر أخرى يموت الآن، فهذه الخيوط التي خيط بها 
تنحلّ، وهذه الشرايين تفتح ويحدث نزيف داخلّي فيموت، فهذا ما يعلمه الطبيب دون غيره، 

تها؟ الناس يقولون: يا لها من عمليّة رائعة! والملائكة تقول: آه آه من هذه العمليّة. لماذا أجري
 الناس لا يعلمون فيقولون: انظروا يا لها من عمليّة جيّدة قام بها! 

وقد نقل لي أحد الأصدقاء قبل مدّة أنّه أجريت عمليّة كهذه، فرغم أنّ المتخصّصين قالوا 
يجب أن لا تجرى العمليّة، وأنّه وفق الاختبارات التي أجريت فإنّ القلب يعاني من تضيّق الصمام 

الي( وقد قُرّر أن لا تجرى هذه العمليّة، ولكنهّا أجريت له فمات تحت العمليّة، التاجي )الميتر
ا وكان عمليّته صحيحة  فمن هو المسؤول؟! هذا الطبيب هو المسؤول رغم كونه خبيًرا جدًّ
وفي الموضع المناسب. ولولاها لعاش هذا المريض لسنوات، لأنّ هذا العمل صدر عن نيّة 

دنيويّة فهو مورد غضب الله ومورد نّيه ومورد عقابه، حسناً فهل الناس  فاسدة وعلى أساس نيّة
الآن يعلمون؟! لا أدري. يقولون: سلمت يداك أيّها الطبيب، يا لها من عمليّة، ولكن بعد ثلاثة 

 أشهر يفتضح الأمر! فحيث إنّك كنت تعلم لماذا أقدمت عليها؟! 
ور سجّادي حادثة أخرى، فقد ذهبنا يومًا وقد نقل لي أحد الأصدقاء الرفيق الشفيق الدكت

إلى مكان ما وكانت معنا امرأة مسكينة لا معيل لها، كانت عينها تبصر ـ وكانت تلك الحادثة قبل 
بضع سنوات في طهران، قبل ما يقارب ستّ أو سبع سنوات، وفجأة غضب هذا الطبيب 

ة حميمة معي إلاّ أنّه كان عادة واختلّت أوضاعه بحيث لم يعد يحتمل أبدًا، رغم أنّه على علاق
منضبطًا في كلامه وتصّرفاته أمامي، ولكنهّ في تلك الحالة تغيّرت حالته وفقد السيطرة على نفسه 
وبدأ بذمّ ذلك الطبيب الذي أجرى عمليّة لتلك المرأة بكلّ ما يخرج من فمه: عديم الأصل 

مرأة التي لا معيل لها وسبّب لها ذلك الطبيب الذي جاء وأجرى عمليّة جراحيّة لهذه ال …كذا
العمى في كلتي عينيها، فماذا كانت حقيقة الأمر؟ كانت أنّ هذه المرأة لم يكن ينبغي أن تجرى لها 
عمليّة، وكان يقول: الطالب الذي يدرس عندي ستّة أشهر يعرف أنّّا لا ينبغي أن تجرى لها 

لا تملك مالاً وقد باعت جهاز البّراد عمليّة، ولكن هذا الطبيب أجراها لها وذكر اسمه، وهي 

https://madrasatalwahy.org/


  32 
 

وأثاث دارها وما تحتها حتّى جمعت مليون تومان أو مليوني تومان لا أذكر كم أخذ منها، أكثر 
من مليون تومان، مع علمه بأنّّا ستعمى، وقال لها: إنّ هناك احتمال ثلاثين بالمائة في أن تشفى، 

 ال له إنّه إنسان؟ إنّه أدنى من أيّ حيوان. فكيف يمكن هذا؟ فهل هذا إنسان؟ هل يمكن أن يق
تارة لا يكون طبيب ما على علم بالنتيجة فلا بأس. ولكنهّ يعلم. فسيّئ هذه العمليّة ما 
هو؟! إنّه تلك النيّة السيّئة والنيّة الباطلة وتلك النيّة التي على أساسها أوصلت تلك المرأة 

تها، فعينها لم تعد تبصر، وتلك الخمسة بالمائة المسكينة إلى تلك الحالة بحيث فسدت كلّ حيا
وأمّا العمليّة فهي في  ﴾كان سيّئه عند ربّك مكروهًا﴿التي كانت تبصرها زالت، هذا معنى 

نفسها لو أجريت لغير هذه المرأة فهي جيّدة وناجحة، فهذه الشفرة التي تفتح العين فتزيل 
مكانّا عدسيّة أخرى مثلًا، كلّ ذلك لا إشكال الغشاء ثمّ تفتح القرنيّة وتخرج العدسيّة فيضع 

فيه وهو صحيح، فهذه العمليّة جيّدة، عمليّة تحقّقت في الخارج، وربّما لو كان هناك طالب طبّ 
يتعلّم فهو يستفيد منها، ويقول: تعلّمت. ولكنّ الله يعاقب هذا الطبيب أشدّ العقاب، فيقول: 

الآن أنظر فلا أرى مشكلة. إنّه لا علم له بما يجري في  لماذا تعاقبه يا ربّ أشدّ العقاب؟! فأنا
 القلب. أنت ترى شيئًا وأنا أرى شيئًا آخر:

 1هاى ابروتو مو بينى و من پيچش مو *** تو ابرو، او اشارت

                                                           
 وأصله:  بافقى الديناقتباس من بيت شعر لكمال 1

 هاى ابروتو مو بينى و مجنون پيچش مو *** تو ابرو، او اشارت
 والمعنى: أنت ترى الشعر وهو تجاعيده *** أنت ترى الحاجب وهو يرى إشاراته

 وهو من قصيدة تتحدّث عن المجنون وليلى: وقبله هذه الأبيات:
 نى *** به غير از خوبی ليلى نبينىاگر در ديدهٔ مجنون نشي

 تو كى دانى كه ليلى چون نكويى است *** كزو چشمت همين بر زلف و رويى است 
 تو قد بينى و مجنون جلوه ناز *** تو چشم و او نگاه ناوك انداز 

 والمعنى: 
 لو جلست في داخل عين المجنون لما رأيت من ليلى سوى الحسن 

 لاً وعينك لم تقع إلا على خصلة الشعر والوجهفمن تعرف خيًرا من ليلى جما
 فأنت ترى الطول والمجنون يرى الدلال أنت ترى العين وهو يرى النظرة التي ترمى كالسهم

https://madrasatalwahy.org/


  33 
 

 يقول: أنت ترى الشعر وأنا أرى تجاعيده *** أنت ترى الحاجب وهو يرى إشاراته
 العمل.  فأنا أرى شيئًا آخر هنا هو سيّئ هذا

 وقد كان المرحوم العلّامة يفسّر هذه الآيات هكذا ويقول: 
العمل المحرّم ليس هو في نفسه محرّمًا، بل تلك الجهة الباطنيّة التي هي وراءه. وطبعًا هذا 

في الآية هي إشارة إلى كلّ ما  ﴾كُّ ذلك﴿التفسير صحيح وتامّ والأمر كما قال، ولكن يبدو لي أنّ 
  حال فهي فكرة لطيفة ذكرها هو هنا. تقدّم. وعلى كلّ 

 نتيجة المحاضرة

سيكون في  ﴾أوفوا بالعهد﴿فإذن النتيجة التي تستنتج ـ وإن شاء الله نحن نعد وعملنا بآية 
 جلسة عنوان اللاحقة ـ أنّ الجهة الباطنيّة للعمل هي الذنب. 

؟ فهو لم يرتكب «إذا رأيت مولاي ذنوبي فزعت»فما هو مراد الإمام السجّاد عندما يقول: 
ذنبًا خارجيًّا؟ فالإمام السجّاد لم يتسلّق جدران بيوت الناس، الإمام السجّاد لم يقتل أطفال 
الناس، الإمام السجّاد عليه السلام لم يقتل نفسًا، الإمام السجّاد لم يسجن أحدًا، الإمام السجّاد 

ح، والإمام يقول أيضًا: أنا لم عليه السلام لم يرتكب المحرّمات وتلك الأفعال، فهذا كلّه صحي
أفعل هذه الأعمال الخارجيّة التي هي العمل الماديّ، والعمل الذي يتحقّق في الخارج، فأنا لم أقم 

 بهذه الأعمال، ولكن ليست هذه هي الذنوب. 
وبالالتفات إلى تلك الأمور على ماذا يطلق الذنب؟ يطلق على تلك النيّة، وطبعًا وفق 

يّ تسمّى بالقبح الفاعلّي لا القبح الفعلّي، وفق الاصطلاح الكلامي لذلك الاصطلاح الكلام
الذنب يقال له القبح الفاعلّي، وهو صحيح، وليراجع الرفقاء في هذا المجال ما تقدّم في ليالي 

 شهر رمضان حول ذلك، وقد قدّمت توضيحات كثيرة. 
اضرات لكي ننتهي إلى تلك وما ذكرناه اليوم للرفقاء كان جيّدًا حيث يلخّص تلك المح

النقطة الحسّاسة التي هي هذا السؤال: فإذن ماذا حصل؟! فالإمام السجّاد لم يخطئ في نفسه ولم 
ينو نيّة باطلة، فلا يمكننا أن نقول والعياذ بالله إنّ تلك النفس المطهّرة التي وصلت إلى مقام 

https://madrasatalwahy.org/


  3٤ 
 

بين السواد والبياض؟ هل يمكن  العصمة لديها نيّة باطلة، فكيف يمكن ذلك؟! أفيعقل الجمع
الجمع بين نقطتين متقابلتين وأن تكون نفس الإمام عليه السلام قد وصلت إلى نقطة البياض 
المطلق فالبياض ليس فيه أيّ مقدار من الكدورة، فكيف بالسواد؟! فكيف يمكن للإمام عليه 

ـ أن يقول لنا هذا الكلام؟ هذا السلام ـ رغم أنّه قال كلامه للّه على وجه الجدّ وعلى نحو الحقّ 
 ما يبقى للجلسة الأخرى إن شاء الله.

نأمل من الله أن يكون بنفسه شاهدًا علينا ومتوكّلًا بأمرنا وآخذًا بأيدينا في جميع الأماكن 
والأزمان، وأن يكون قد قدّر لنا في جميع الأعمال والأفعال الوصول إليه، وكما يقول المرحوم 

ا لو لم تكن معارف أولياء الله هؤلاء لما فهمنا العلّامة: إذا اك تفينا بغير الذات ]فقد خسرنا[ وحقًّ
ماذا علينا أن نفعل، بعضهم يقول لي: لو لم يكن مثنوي هذا لما كان معلومًا ماذا كناّ سنفعل، لو 

 لم يكن مولانا هذا لما عرفنا ماذا كناّ سنفعل. 
كنتم تذكرون قصّة عن أحد السادة زار  وقد ذكرت لكم في إحدى ليالي شهر رمضان إن

النجف فذهب أوّلاً إلى وادي السلام وزار غير أمير المؤمنين عليه السلام أوّلاً، ثمّ كان يقول: 
يجب علّي أنا أن أزوره أوّلاً فأذهب إلى قبره أوّلاً ثمّ أزور أمير المؤمنين عليه السلام. أتذكرون 

لذي كان في مشهد وينقل هذه القصّة كان يقول: من ذلك؟! واللطيف هنا أنّ ذلك العالم ا
 الواضح أنّ عليه أن يفعل ذلك. فهو نفسه كان مقتنعًا بذلك ولولا اقتناعه لما نقلها. 

وحين نقلها ارتفع صوت أحد الحاضرين وكان جالسًا إلى جانبي ولا أدري ما إن كان 
في نفس المجلس وقال: ما هذا الكلام  حيًّا الآن أم توفّي، كان من علماء مشهد، فقد اعترض عليه

الذي تقوله؟! وقد تأذّى المرحوم العلّامة أيضًا من هذا الكلام، فهناك إنسان مضى من عمره 
ثمانون سنة يقول: من أعطاك قرشين فعليك أن تزوره أوّلاً في وادي السلام فلا تذهب لزيارة 

وره! ليت الله يزيد في فهمنا، يزيد الفهم، يزيد أمير المؤمنين عليه السلام أوّلاً، عليك أوّلاً أن تز
الإدراك، يزيد المعرفة، وذلك العبد الذي ساعدك ـ وإن شاء الله في الجلسة القادمة سنتابع هذا 
 ـذلك الرجل الذي ساعدك لو لم يكن وليّك أمير المؤمنين  البحث وإذا نسيت فليذكّرني الرفقاء 

https://madrasatalwahy.org/


  3٥ 
 

ه الخيرات تنشأ كلّها من مصدر واحد، ولكنّ العيون لما ساعدك، ولما وصل إليك خيره. فهذ
 مغلقة والأفهام قاصرة. 

إن شاء الله أدام الله ظلّ ولّي العصر فوق رؤوس الجميع، وجعلنا من منتظريه، وعجّل في 
فرجه، فهذا الزمان هو زمان يجب أن لا ندعو فيه إلا بهذا الدعاء ونطلب من الله فرج إمام 

 الزمان عليه السلام.

 اللهمّ صلّ على محمدّ وآل محمدّ

https://madrasatalwahy.org/

	معنى الفزع والفرق بينه وبين القلق
	حقيقة الجنّة والنار
	ما الذي يدفع أنبياء الله وأولياءه إلى التخلّي عن حالاتهم مع الله والخوض في أمور الناس؟
	نشاط المرحوم العلاّمة السياسي كان بأمر من أستاذه
	الفرق بين حجّ أولياء الله وحجّ غيرهم
	رفض المرحوم العلاّمة تأخير الصلاة بانتظار التجّار

	وجود الجنّة والنار في الدنيا إلى جانب آلام الدنيا ولذائذها
	جانب من آلام رسول الله صلى الله عليه وآله وأمير المؤمنين عليه السلام في الدنيا
	من جرائم الخلافة: قصّة مالك بن نويرة

	معنى "فبصرك اليوم حديد" و"لو كشف الغطاء لما ازددت يقينًا"
	كيفيّة إيقاد النار واختلاف مراتبها بحسب أنواع الذنوب
	جهتان في خلق الجنّة
	كيف تُخلق الحور والغلمان والجنّات والأنهار؟
	قصّة الإمام الكاظم في سجن هارون
	الهدف من نعمة العقل والمقدار الذي يكفي منه لإصلاح أمور الدنيا
	شكر الإمامِ اللهَ لتفريغه للعبادة في السجن

	جارية في السجن مع الإمام

	مستوى الجنّة التي يصنعها موسى بن جعفر عليه السلام في الدنيا
	كيف ينسب الإمام الذنب إلى نفسه؟
	تفسير آية (كلّ ذلكَ كان سيّئه عند ربّك مكروهًا) وما قبلها من آيات
	تفسير آية وأوفوا بالعهد… وبيان أنواع الشروط

	نتيجة المحاضرة

