
 

 

 

  

 هو العليم

  

 آثار الفطرة الإلهيةّ ومعنى فزع الإمام من ذنوبه

  

 الجلسة الثانية - ۱٤٣۰سنة  -شرح دعاء أبي حمزة الثمالي 

  

 محاضرة القاها

 آية الله الحاج السيّد محمّد محسن الحسينيّ الطهراني

 قدس الله سرهّ

  

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 أعوذُ باِللهَ مِنَ الشَّیطانِ الرَّجیم

 بِسمِ اللهَ الرَّحمَنِ الرَّحیم

 وصلَّى اللَه علََى سیدنا و نبينّا أبي القاسم محُمَدّ  

 وعلى آله الطيّبين الطّاهرين و اللعنة علََى أعدائِهمِ أجمعَينَ 

  

  
عتُ » عتُ، وَإذَا رَأیتُ كرَمَك طَمى  .«إذَا رَأیتُ مَولاى ذُنُوبِى فَزى

نّ الله تعالى يحاسب على أساس الحقائق التي أودعها في ذكرنا في الجلسة السابقة للرفقاء أ
فطرة الإنسان، وكلّما كان نصيبنا من تلك الحقائق والودائع أكثر كان الحساب أدقّ. فالحساب 
الذي يحاسب به الأنبياء يختلف عن حسابنا، وفي هذا المقام أبحاث وروایات وآثار تبيّّ أنّ 

وتحكي كلّ واحد من مراتب الطاعة والمعصية، وهكذا فإنّ ذنوب الأعاظم والأولياء والأنبياء 
التوبة التي على العبد أن یتوبها لا بدّ أن تكون متناسبة مع تلك المرتبة، حتّى إنّه لدینا حول 

نى اضْطىرَابى السِِّ »الأنبياء:  ا ودقيق، ونحتاج للوصول 1«فَتوَْبَةُ الْأنَْبىيَاءى مى ، ومعناها عجيب جدًّ
 توفيق إلهيّ لنتمكّن بعد ذلك من ملامسة هذه الحقائق.  إليه إلى

 الفطرة السليمة عند الأطفال

وذكرنا بالأمس أنّ مسألة الوجدان والفطرة أمر جعله الله للجميع، وهو موجود عند 
ا دون أن یمسّ. فإذا أردنا أن نعرف ما إن كان هذا الأمر  ا جدًّ الأطفال بشكل واضح وبيّّ جدًّ
موجودًا أم لا فعلينا أن ننظر إلى الأطفال، إلى حالاتهم وأطوارهم، لنرى إلى أيّ حدّ هم 

                                                           
 ۱٣۱، ص: ۱2مستدرك الوسائل و مستنبط المسائل، ج 1

https://madrasatalwahy.org/


  ٣ 
 

في علاقاتهم من ذلك، ففي النهایة عندما یكون هناك معاملة بيّ اثنيّ وعلاقة معيّنة  یستفيدون
فإنّّما یتعاملان على أساس ذلك الفهم والإدراك، ولا فرق في هذه المسألة بيّ الطفل والبالغ، 
الفرق فقط هو في أنّ الطفل یقدّم ما لدیه من دون تصّرف ومن دون غشّ، فلا يحرّف هذه 

الإلهيّة، ولا یطلق یدیه في تغيير تلك الودیعة الإلهيّة التي جعلها الله في وجوده، لا الظاهرة 
یتصّرف في ذلك السجلّ، لذلك لدینا في كتاب القضاء والشهادات أنّه عندما یشهد الطفل فإنّ 

ت شهادته الأولى هي الصحيحة، أمّا الشهادة الثانية فيمكن أن تتغيّر بإعطائه شيئًا من المقرمشا
أو الحلوى أو بتهدیده أو إعطائه ما یشتهي من الأطعمة التي تعطى للأطفال كالبطاطس 

فإنّّم لم یُروه بعد المقرمشات والبطاطس،  …والشوكولا، فاتركوا قوله الثاني وخذوا بالأوّل
ولم يهدّدوه ویطمّعوه، فالحقّ هو ما رآه هنا كما هو ونقله من دون تغيير ودون غشّ، ولكن عندما 
نكبر فرغم أنّ هذه الظاهرة الإلهيّة لا تزال موجودة فينا، ولكن إذا أردنا نظهرها نتصّرف فيها 

 ونعدّل.
لقد قال فلان هكذا كلامًا، ولكن لأنّنا نرى أنّه من أقاربنا وأرحامنا أو حزبنا أو المنتسبيّ 

لط، ونتصّرف بالملفّ إلينا، فإذا كشف أمره فإنّ هذا مضّر لنا ولشخصيّتنا ولحزبنا، فنقوم بالخ
ونغيّر الأمر، ونشوّه تلك الحقيقة الشفّافة ونجعلها مبهمة، وتلك الحقيقة الصافية التي يجب أن 
تطرح وتكون مؤثّرة نجعلها سوداء ونقلبها ونحرّفها ونطرحها على هيئة أخرى بحيث لا یكون 

الطفل الذي رأى هذا الأمر لها ذلك الأثر السابق الذي كان، فما هو هذا الفرق بيننا وبيّ ذلك 
 وشاهد تلك الحادثة؟

الفرق هو الفرق بيّ الصادق والخائن، نحن خائنون، نحن خناّ النعمة الإلهيّة، نحن خناّ 
تلك الظاهرة الإلهيّة التي أودعت في وجودنا والتي علينا بواسطتها أن نتكامل. فلو جئتم إلى 

فلن تتقدّموا خطوة واحدة، فلو جلستم إلى یوم هذه الحسينيّة إلى یوم القيامة وسمعتم كلامي 
القيامة ولو تكرّرت ليالي شهر رمضان إلى یوم القيامة وصارت الثلاثون ليلة ثلاثمائة مليون ليلة، 
وإن شاء الله تكون القيامة قریبة وفي جميع ليالي السنة القادمة آخذ من وقتكم الشریف اللطيف 

الغائبات، وفي جميع هذه الأوقات أتحدّث معكم عن علوم أيّها السادة والسيّدات الغائبون و

https://madrasatalwahy.org/


  4 
 

الإمام السجّاد عليه السلام ونبحثها معًا ونفصّل فيها فإنّكم لن تتقدّموا بمقدار رأس إبرة. لماذا؟ 
لأنّ الجلوس في الحسينيّة والاستماع إلى الكلام في هذا الجوّ المنعش حيث أمام كلّ واحد إبریق 

لى أمل أن ننهي الكلام باكرًا لكي یوزّع الشاي والحلوى، ویفوز بالمواهب ماء بارد وهو ینتظر ع
 اللاحقة، فهذا الجلوس لن يحلّ أیّة مشكلة. 

المشكلة إنّما تحلّ عندما یطبّق هذا الكلام عمليًّا في نفوسنا ویكون له تحقّق في الواقع 
لنا وناجعًا، وسينتهي بهجرنا الخارجي، حينها سيكون كلام الإمام السجّاد عليه السلام مفيدًا 

إلى الوصال وسيملأ خلأنا ویصلح ما فسد مناّ. فلو لاحظنا فجأة أنّ هناك أمرًا ما حصل في 
منزلنا مع زوجتنا وأولادنا فماذا علينا أن نفعل حينها؟ كيف علينا أن نقرّر؟ حدث أمر ما بحيث 

لّه أنّ القضایا والحوادث لا بدّ أن تكون أنّا لو اخترنا هذا الجانب لتأذّینا، فالله لم یكتب في سج
دائمًا في مصلحتنا، كلاّ ليست هكذا أبدًا، والمسائل التي قدّرها الله لعباده ویقدّرها متنوّعة منها 
الحلو ومنها الحامض والمرّ ومنها ما هو بدون طعم، ففيها من كلّ شيء، فيها صعود وفيها 

سجلّ، غایة الأمر أنّ هذه الليلة التي هي ليلة الجمعة هبوط، كلّ هذه المسائل مضمّنة في هذا ال
المسائل فيها بنحو، وغدًا بنحو آخر، والسبت بنحو ثالث، فنحن لا نعلم ماذا یأتينا من الأعلى 
في كلّ یوم، هل سيأتي یوم السبت ما یسعدنا ویفرحنا أم ما یزعجنا ويحزننا؟ هكذا هي الحال. 

 ء وللأولياء ولعموم الناس أیضًا. وهذا الأمر عام للجميع، للأنبيا
فماذا نفعل نحن الآن مع هذا الإله؟ مع هذا الإله الذي لا یسمع كلامنا! ویا له من إله! 
مع هذه الإله الذي لا یقوم إلا بما یراه هو ولا یفكّر أبدًا في أنّ هذا العبد ماذا یرید، وأنّه یرید 

ظة أشياء جيّدة عذبة لذیذة. یقول الله لو أردت لنفسه وللآخرین في كلّ یوم وكلّ دقيقة وكلّ لح
أن أصغي لكلام عبادي لصار الوجود غابة، ولحكم هنا قانون الغاب، فكما أفكّر أنا الله بهذا 
 العبد أفكّر بالعبد الآخر أیضًا، وأفكّر بذاك أیضًا أفكّر بكماله، وعندما أنظر من حيث المجموع 

*** كه هر چيزى به جاى خویش  جهان چون چشم و خط و خال و ابروست
 نيكوست

 یقول: الكون كالعيّ والجفن والحاجب والخال *** وكلّ شيء في مكانه جميل

https://madrasatalwahy.org/


  5 
 

فلو أراد الإنسان أن یعمل وفق الأهواء ووفق ميوله النفسيّة لانتهى الأمر وقرئت الفاتحة، 
 ولا حدّ یقف عنده یبدأ من الليلة بجعل كلّ شيء له سواء كان له أم لغيره، كلّ نعمة هي لي

 لذلك، یأتي على الجميع هكذا ولا یتوقّف، یا عزیزي لك اثنتان لا ثلاثة لا أربعة! 
أخبرني أحد الأصدقاء أنّه كان یقصد مكانًا وكان معه سائق فبدأ بالحدیث فقال: أتدري 

 كم زوجة لديّ؟ لدي ثمان زوجات. 
 ربع زوجات؟! فقلت له: ألا تعلم أنّه يحرم أن تكون لك أكثر من أ

 فقال: نعم معك حقّ، ولكن ماذا أفعل الآن؟! 
 یبدو أنّه كان أینما ذهب وإلى كلّ مدینة سافر كان له منزل ومقرّ ولم یكن ليبقى هكذا. 

 فقلت له: لا یمكن أن تتزوّج ثمانية حتّى تترك الأوائل. 
 قال: سأنظر أيّها أكثر نفعًا لي أحتفظ بها. 

بالتي تریدها والباقي احتفظ بها على نحو الزواج المنقطع فليس  فقلت له: قل له: احتفظ
 من الجيّد أن تردّ الأخریات!

وعلى كلّ حال فالمسألة هنا تختلف، والرؤى مختلفة، ولن ندخل في بحث فقهيّ حول أنّ 
 ما یتزوّجه بالعقد الدائم فوق أربع هل هو باطل ویسبّب الحرمة الأبدیّة أم لا؟

و طبع الإنسان، فهو لا یقنع أبدًا، لا یقنع بشيء، لا یقنع ویطلب دائمًا وعمومًا فهذا ه 
المزید، لماذا؟ لأنّه لم یصل بعد إلى مرحلة الفعليّة والكمال ولا یدرس الأمور من وجهة نظر 
عقلانيّة، بل یدرس الأمور على أساس الهوى، یدرس الأمور على أساس الهوس، یدرسها على 

ا الحكم الذي یأتي على أساس الخيال والهوى والهوس من الواضح إلى أساس التخيّلات، وطبعً 
 أین ینتهي. 

 الفرق بين الأطفال وبين الكبار 

ا هو أمر متحقّق عند الجميع، فهذا أمر متحقّق عند جميع الناس،  وهذا الأمر، وكونه فطریًّ
غشّ ومن دون  والأطفال والصغار یطرحون ما أعطاهم الله كما هو من دون خيانة ومن دون

https://madrasatalwahy.org/


  6 
 

تحریف، ومن دون زیادة ونقصان، فما یأتي من ذاك العالم الأرفع إلى أنفسهم یبيّنونه بمجرّد أن 
یأتي إلى نفوسهم من دون تصّرف وتخریب منهم وتحویله إلى ما يحقّق منافعهم الشخصيّة، فيبيّّ 

نفسد؟ ولماذا نحن نخون؟  بلسانه ما تراه العيّ، أمّا نحن فلا. ولماذا نحن نقوم بذلك؟ لماذا نحن
لماذا نغيّر في تلك الظاهرة الإلهيّة؟ لماذا؟ لأجل جهلنا، فلو علمنا ما هي المفاسد التي تصيبنا 
من هذا التغيير لما فكّرنا إلى یوم القيامة بذلك التغيير. لو علمنا أیّة ضربة تحدث للنفس بواسطة 

ة التي أودعها الله في النفس وأن نظهرها في هذا الغشّ لما أمكن أن نخرّب هذه الظاهرة الإلهيّ 
 الخارج بنحو آخر.

لقد قتل هذا ذاك، فنقول لقد كان ذلك خطأ، أو قتله رجل آخر ومضى، وقد حقّقنا في 
الأمر وجئنا برجل بريء وجعلناه مكانه على أنّه قاتل، وبرّأنا ذلك الفاسق القاتل ليمضي ویقوم 

هذه الفطرة ، وما هي الجنایات التي تحدث في وجداننا من جدید بجریمة أخرى. فكم تتغيّر 
 بواسطة هذا التحریف والخداع وماذا یؤثّر ذلك في الظواهر التي أوجدها الله فينا؟ كم یؤثّر؟! 

ولكنّ ذلك الطفل ليس كذلك، یقول عيّ ما رأى، یقول رأیت هذا. لقد فعل فلان هذا، 
 لقد فعل هذا، لقد تكلّم بهذا، لقد عمل هذا، یبيّّ عيّ ما یأتيه، فماذا يحدث؟

 آثار التحريف ومخالفة الفطرة 

هذا : لا تسقط نفسه بواسطة هذا التحریف وبواسطة هذا الخداع من مرتبة الطهارة. فأولاً 
أوّلاً، ففي كلّ غشّ وخداع سقوط في مستنقع النجاسات، فضرر ذلك أوّلاً هو على نفس ذلك 
المسكيّ الذي یقوم بذلك. فانظروا بعد ذلك ماذا في هذا العالم وفي هذه العوالم، فهل یعلم 
هؤلاء ماذا يجلبون لأنفسهم؟! أفهل یستحقّ هذان اليومان أن تفعل ذلك یا عزیزي؟! أنت من 

ل بضعة أیّام تسقط نفسك ولدیك في ذلك العالم ما لا نّایة له. فأیّة حماقة أكبر من أن تحتمل أج
كلّ ذلك من أجل یوميّ في هذه الدنيا، من أجل یوميّ، من أجل نصف یوم، من أجل مدّة 
معيّنة، مثلًا من أجل سنة أو سنتيّ أو ثلاث، فكم یمكن للإنسان أن یبقى في منصب معيّّ؟ 

عزرائيل بيدك أیضًا؟! افترض أنّه أعطي وظيفة ما لعشر سنوات أو عشرین سنة، فهل  فهل أمر

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

أخذت ضمانًا وأمانًا من عزرائيل أن لا یأتيك خلال هذه السنوات العشرین؟! أم أنّه أمر آخر 
ليس بيدك أنت؟ فلنفترض أنّك أخذت أمانًا من عزرائيل أن لا یأتيك خلال هذه العشرین سنة 

؟ افترض أنّك طویت هذه السنوات العشرین وجاءك عزرائيل الآن، فبماذا تختلف فماذا بعدها
هذه العشرون سنة التي ستطويها عن العشرین سنة التي طویتها؟ بماذا تختلف من حيث الزمان؟ 
ا  ليس هناك ثانية واحدة هنا أو هناك، ومن حيث حركة الكواكب لا فرق، فهل یمكنك؟ حقًّ

ن سنة التي قضيتها حتّى وصلت إلى هنا كأنّّا لم تكن، لا یمكن أن هل یمكنك؟! هذه العشرو
تشعر بالزمان، الأمور التي جرت خلال السنوات العشر أو العشرین الماضية كأنّّا كانت 
بالأمس، حسناً فأنا أقول لو مضت عشر سنوات أخرى فإنّ حالتي هكذا ستكون، فكأنّي 

النقاط المجهولة فيها، فالإنسان الذكيّ هو الإنسان قضيتها، ابحثوا دائمًا في المعادلات عن 
الذي یبحث في هذه المعادلات عن هذه النقاط المجهولة. فقد جعل الله لدى الإنسان هذه 

 القدرة، جعل فيه هذه القوّة. 
هذا هو السبب، . «فزعت»والآن نصل إلى السبب في قول الإمام السجّاد عليه السلام: 

في كلام الإمام السجّاد عليه السلام، فهو یرتّب المعادلات جنبًا إلى  هذه هي النقطة المهمّة
جنب، ویركّبها ويحصل على النقطة المجهولة والمعادلة المجهولة. ونحن یمكننا أن نفعل 
ذلك ولا نفعله، فلو كناّ لا نقدر فلا حساب ولا كتاب، لأنّا لسنا مكلّفيّ ولا نفعل، فالضرر 

تجاوز هذه المسألة، ففي البدایة نلتفت إلى أنّنا أسقطنا أنفسنا عن درجة الأوّل الذي یصيبنا هو 
الوجود، وعن درجة الطهارة، وعن التكامل، وعن الوصول إلى الحقائق والمراتب الأعلى، 
وأعددنا لأنفسنا الظلمة، وأعددنا لأنفسنا الغشاوة والحجاب بواسطة قيامنا بهذا العمل الخائن 

 انون عالم الخلقة.الذي لا محلّ له في ق
إنّ عالم الخلقة هو على أساس الفطرة، على أساس الصدق، والله تعالى یقول إنّا خلقنا 

رسَْلنْا ﴿السموات والأرض بالعدل وأرسلنا الرسل لإيجاد العدل، فآیات القرآن تقول: 
َ
لقََدْ أ

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

نزَْلْْا مَعَهُمُ الكْتابَ وَ المِْيزانَ لِ 
َ
نزَْلْْاَ الَْْدِيدَ فيِهِ رسُُلَنا باِلْْيَناتِ وَ أ

َ
قُومَ الَّْاسُ باِلقِْسْطِ وَ أ

هُ وَ رسُُلَهُ باِلغَْيبِ إنَِّ الَلَ قَويِ عَزِيزٌ  سٌ شَدِيدٌ وَ مَنافعُِ للِنَّاسِ وَ لِعْلَمَ الَلَ مَنْ ينصُُُْ
ْ
 1﴾بأَ

فنحن أرسلنا رسلنا لكي يجعل الناس مسير حياتهم على أساس القسط، والقسط یعني 
لطریق المستقيم والصراط المستوي في كلّ ظاهرة وفي كلّ حادثة، فهذا هو القسط، أن يختبر ا

الإنسان نفسه في كلّ قضيّة فيسلك الطریق الصحيح المطابق للفطرة التي فطره الله عليها 
 ویعمل بها. 

 الفطرة وخطابات الإمام الحسين عليه السلام يوم عاشوراء

وما كانت كلمات سيّد الشهداء عليه السلام في یوم عاشوراء ونصائحه الكثيرة ودعوته 
للناّس هو وأصحابه وأولاده وإخوته إلا ليقولوا لهم: أيّها المساكيّ أنتم لا تعرفون أیّة مصيبة 
تنزلون بأنفسكم لا بنا نحن، فنحن مقامنا معلوم، ووضعنا معروف، وطریقنا واضح ـ وطبعًا 

قول هذا على لسان حال الإمام مع ذلك الجيش الشقيّ القسّي ـ فقد أریت أصحابي جميع أنا أ
مراتبهم فعمّ تبحثون أنتم؟! لقد أریت أصحابي ليلة أمس وكشفت لهم الغطاء فهم اليوم 
یتسابقون للوصول إليها فأین أنتم من ذلك؟! كم على الإنسان أن یكون غافلًا عن نفسه وعن 

الحقائق، الإمام الحسيّ یقول لهم: لقد كشفت لهم ليلة أمس حجابًا واحدًا، فقط ربّه وبعيدًا عن 
حجابًا واحدًا وتركت سائر الحجب حتّى یصلوا إلى ذلك العالم، لأنّي لو رفعتها الآن لأصابتهم 
سكتة، ولما احتملوا البقاء في هذه الدنيا لحظة واحدة، لم أكشف إلا قليلاً فأریتهم ليلة أمس وهذا 

ابس خلع الدرع ونزل إلى جيش عمر بن سعد بجسد عارٍ، فهكذا كانت حقيقة الحال، هذا هو ع
وضعنا، وهذه هي حالتنا، ماذا عنكم أنتم أيّها المساكيّ ماذا تفعلون؟! وما هي حالتكم؟ تعالوا 
وأروني، لقد أریت أصحابي فتعال أنت وأرني. یا عمر بن سعد الذي هو قائد جيشهم! ألست 

ا خيل الله اركبي ـ عجيب التاریخ یعيد نفسه، قوموا واركبوا ـ حسناً یا عمر بن سعد تقول: ی
تعال وأرنا، فهذا الشمر الذي یرید أن یقطع رأسي أرنا مقامه في الجنةّ، ألست تقول إنّا أهل الجنةّ، 

                                                           
 25( الآیة 57سورة الحدید ) 1

https://madrasatalwahy.org/


  9 
 

تتلاعب؟ تعال وأرنا، أنت بنفسك قلت لي أمس إنّي أعلم أنّ مكاني یوم القيامة هو جهنمّ، فلماذا 
أنت بنفسك قلت ليلة أمس. فهذه هي حالنا وأصحابنا وتلك هي حالكم، فلماذا تغطّي الحقيقة 
وتقف أمامها؟ لماذا تلقي ستارًا على الحقيقة؟! لماذا عندما أتكلّم معكم تثيرون الضجيج فلا 

يّة یصل صوتي الحقّ إليكم؟! لماذا تواجهون اتّضاح إحدى الحقائق بإثارة الأجواء الحماس
والعاطفيّة حتّى لا یصل صوت حقيقتي إلى آذان الناس؟ فمن تخدعون؟! إنّما تخدعون أنفسكم 
أنتم أوّلاً أيّها الأشقياء وأيّها المساكيّ وأيّها الذین أعطاهم الله هذه النعم الإلهيّة لكي یصلوا في 

الصدق والحقيقة فأيّ  هذه الدنيا إلى مكان ما، فلو لم یعطكم الله هذه النعم، ولو لم یعطكم فهم
مصيبة ستحلّ بكم؟ لو لم یعطكم الله تلك الحقيقة في داخل فطرتكم وداخل وجدانكم، ولو لم 
تفهموا مفهوم العدالة والقسط فأیّة مصيبة كانت ستحلّ بكم في هذه الدنيا؟ كيف كان 

 بإمكانكم أن تصلوا إلى الكمال؟ من كان بإمكانه إیصالكم إلى الكمال؟
هذه الأجهزة؟ لا فهم لديها ولا شعور، یمكنها أن تقوم بكثير من الأعمال  ماذا تصنع

ولكن لا فهم لديها ولا شعور، ولا أحد یتوقّع منها ذلك أیضًا. تقدّم ما أعطيَت. فلو لم أعطىكم 
أنا الله أيّها البشر بواسطة هذه الفطرة الإحساس بالعدالة ولمسها ومسّها فأیّة مصيبة كانت 

! كيف كان بإمكانكم الوصول إلى الكمال؟ لصرتم حدیدًا، لصرتم سجّادًا، لصرتم ستحلّ بكم؟
أعمدة، لما أدركتم فلا إدراك لدیكم، ما هو ذنب عمود الجدار هذا؟ لا ذنب له، فلو أخذته 
وضربت به رأس إنسان وكسّته فمات هل یقتصّ من هذا الحجر؟! يجب أن یقتصّ من هذا 

لا بدّ من تقطيعه؟! لا یفعلون له شيئًا، بل يجعلونه أملس ویستفيدون  الحجر لأنّه قتل إنسانًا؟!
منه، وإنّما يحاكمون ذلك الذي استفاد منه، لا ذنب لهذا الحجر، إنّه لا یفهم، فلو لم يجعل الله فينا 

 هذا الإحساس من البحث عن الحقيقة وإدراك الواقع فماذا كناّ سنصنع في هذه الدنيا؟ 
ي المشكلات التي نجلبها على أنفسنا؟ الأمر الذي هو وسيلة لتكاملنا فلنعلم إذن ما ه

نقضي عليه بأیدینا؟ یا لك من إنسان أحمق یتلف كلّ ما یقدّم إليه من إمكانات كالأب الذي 
يجعل لابنه مالاً فيلقيه في البحر كلّه، ویقول: لم یعجبني، رأیت أنّه كثير فألقيته في البحر! فكيف 

 ب إليه؟! یقول: یا لخسارة الشعير الذي كنت أطعمك إیّاه حتّى كبرت. سينظر هذا الأ

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

هذه الحالة هي حالتنا نحن، فنحن لا نختلف عن ذلك الطفل ابن السنوات الخمس أو 
السبع، كلانا نعيش هذه الحالة، إلا أنّنا بواسطة الكثرات وبواسطة التخيّلات وبواسطة الأمور 

مجازیّة التي لا صلة لها بنا نتلف ما یرتبط بنا وما هو معنا ومنضمّ الاعتباریّة وبواسطة الأمور ال
إلينا ومرافق لنا، وفجأة نلتفت إلى أنّ كلّ من سعينا وراءه وتركنا الحقائق من أجله، قد سار في 

 سبيله. 
 ـ لقد أتعبت نفسي من أجلك. 

 لا تفعل. سيقول: كان بإمكانك أن لا تفعل ذلك! یقولها بصراحة: كان بإمكانك أن 
 ـ لقد بدّلت الحقيقة كذبًا من أجلك، وكتبت في هذا السجلّ كذبًا. 

  …ـ كان بإمكانك أن لا تفعل
لا شيء، انتهى كلّ شيء ومضى. لقد أتلفت نفسه وحرّف التاریخ أیضًا. لقد أحلّ المصيبة 

 ه ساكناً. بنفسه وبالمجتمع كما أسقط نفسه من الوجود، ومضى هو أیضًا وذاك لا يحرّك من أجل
حينها یدرك أن یا لهول المصيبة التي أحلّها بنفسه، حينها یدرك أنّ عليه أن يجيب على هذه 
الأعمال التي قام بها كلّها، وإن لم يجب فإنّّم یذیقونه عذابًا یذكّره بزمان كونه رضيعًا. أفهل مملكة 

  الله فوضى؟! یذیقون الإنسان ما یذكّره بآبائه وأجداده من العذاب.

 الفطرة وقصةّ النبيّ مع الذي كان يريد قتله

لقد جاء ذلك الرجل إلى رسول الله، ذلك الرجل المشرك، وكان بإمكانه أن یفعل ذلك، 
كان بإمكانه أن یقتل النبيّ. فقال: یا محمّد من ینجيك منيّ؟ من ینجيك؟ فانظروا بقي النبيّ نائمًا 

ثلاث مرّات، بنوع من الهدوء،  «الله الله الله»ال: كما هو ولم یكلّف نفسه حتّى بتحریك رأسه وق
ا:  ا، وذلك الاطمئنان للنفس والذي به وباليقيّ والاطمئنان یقول حقًّ وهذا الهدوء عجيب جدًّ
الله، ولا یقول هزلاً. لا داعي إلى أن یمسك برأسه، ولا داعي إلى أن ینتهز فرصة ویقفز من وراء 

 حاله نائم: من الواضح أنّ الله هو الذي ینجيني، فأنا الشجرة ویمسك برجله، یقول وهو على
نائم كيف یمكنني أن أنجي نفسي وأنت مجرّد سيفك فوق رأسي؟! ما إن رفع سيفه هبّت ریح 

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

عاصفة وحرّكته فاصطدم بالشجرة وسقط السيف منه، فأمسك به النبيّ ووقف فوق رأسه 
نّه سيفك وليس لي، فسيفي في الخيمة وقد ؟ وانعكس الأمر فقال: انظر إ«من ینجيك منيّ»وقال: 

ا ولم یلق  جئتُ إلى هنا بدون سيف، فبدأ المشرك بالارتجاف، فهو لا یقيّ لدیه ولا یزال فجًّ
تربية، فهذا المشرك لا بدّ أن يخضع للتربية، لم ترتبط نفسه بعد بصقع الملكوت لكي یقول 

 تتتعتع! قل: الله. فقال: الله.بهدوء: الله. بل بدأ بالتعتعة. فقال له النبيّ: لا 
فأعطاه النبيّ السيف وقال: تفضّل خذ السيف. ذلك السيف الذي كان بيده. فبما أنّك 
تعترف بأنّ الله ینجيك، وتلك الحقيقة التي هي واحدة عندي وعندك وليست عندي أكثر منها 

التي أعترف أنا عندك، هي واحدة عند كلينا ومتساویة، وأنت اعترفت وأقررت بتلك الحقيقة 
بها، وكلانا واحد، فإذا كان الأمر هكذا فلا مشكلة بيننا وخذ سيفك. فنظر الرجل وقال: أشهد 

  أن لا إله إلا الله وأشهد أنّ محمّدًا رسول الله وآمن والتحق من حينه بجيش النبيّ.
یؤمنون بالله فانظروا هكذا یتعامل أولياء الله مع المشركيّ والكفّار، مع الكفّار الذین لا 

أصلًا، یعطيه السيف بيده ویقول له: خذه. فهل نحن هكذا أیضًا؟! نعم نحن أرفع من النبيّ 
بمائة درجة، أفهل یمكن لأحد أن یعترض علينا؟! نریه اعتراضًا يجعله یتذكّر أیّام طفولته! نفهمه 

 مع من یتكلّم. 
لة، الذین ینظرون إلى الناس هذا المنهج هو منهج أولياء الله أولئك الذین قلوبهم متّص

 من تلك النافذة، من نافذة الصفاء والطهارة.

 ما معنى: إذا رأيت مولاي ذنوبي فزعت؟

إذا رأیت مولاي ذنوبي »تقدّم أنّ الإمام السجّاد عليه السلام عندما یقول لله في الدعاء: 
لرعشة لا . عندما أرى ذنوبي أخاف وأضطرب ویرتعش بدني، ففزعت تعني أصبت با"فزعت

مجرّد القلق، بل یرتجف بدني، متى یأتي الفزع إلى الإنسان؟ عندما یشعر بتلك الحقيقة المخيفة في 
 وجوده. 

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

 قصةّ خوف أحد العلماء الواعظين من الموت

كان هناك أحد العلماء في مشهد وكان من الفضلاء وكنت ألتقي به أحيانًا وكان لي معه 
مع الناس وینصحهم ویرتقي المنبر، وكان رجلاً فاضلاً عالمًا،  كلام، فقد كان هذا الرجل یتكلّم

كان یتحدّث عن الله وعن النبيّ وعن المعاد والموت، وكان یكثر من الحدیث عن الموت 
وفراق الدنيا وأمثال ذلك، وكان رجلًا معروفًا، وذات یوم مرض وتوجّه إلى هنا وهناك ولكنهّ 

س مرضًا بسيطًا، فلم یكن یرضى، وكان بعضهم يحذّرونه أدرك في النتيجة أنّ مرضه حادّ ولي
فلم یكن یقبل، وكان یقول لمن حوله: لنذهب إلى ذاك المكان. في النهایة قالوا له: الجميع 
متّفقون على أنّ لدیك مرضًا من ذاك النوع ولن تعيش أكثر من ستّة أشهر، فلا تتعب الجميع 

 ا. واذهب وأنجز أعمالك فهذا وقت مناسب جدًّ 
عندما أدرك أنّ أمره قد انتهى، بدأ یرتجف وبقي لا یقرّ له قرار مدّة طویلة، ولم یكن أحد 
يجرؤ على الكلام معه لشدّة انزعاجه بسبب معرفته بالحقيقة، فحتّى تلك اللحظة كان یقول: ليت 

 …و ولعلّ وربّما وإن شاء الله اخطأوا والجهاز أعطاهم النتيجة خاطئة والمختبر فيه مشكلة
ولكنهّم قالوا الكلام الأخير ووقع هذا الأمر في قلبه وأحسّ بالموت بكامل وجوده فأصيب 
ا للمغادرة، لقد كان المسكيّ یتكلّم عن الموت، ولكن فقط  بصدمة، فلماذا؟ لأنّه لم یكن مستعدًّ

ة، بل كان باللسان، وكان یسير في طریقه في هذه الدنيا، لم یكن المسير مسير السير نحو الآخر
كان مسير الإبقاء في الدنيا، یرید أن یبقي نفسه فيها ویلصقها بها، فالإبقاء یعني الإلصاق، أن 
یلصق نفسه في هذه الدنيا، وإلاّ فقد كان عليه أن یفرح بالموت أن الحمد لله استرحنا، إنّّا ستّة 

 ي. أشهر وبعدها نستریح ونتخلّص، نصبر هذه الأشهر الستّة ففي النهایة ستنته
لقد أغلق الباب على نفسه ویقال إنّ الناس كانوا یریدون أن یعودوه ولكنهّم كانوا 
یواجهون بحالة تجعلهم یندمون على عيادته، فلم یكن یسلّم ولا يجيب ولا كانت له قدرة على 
التعامل مع الناس، كان غارقًا في نفسه، وبدلاً من أن یعيش ستّة أشهر لم یبق أكثر من شهرین 

عجّل على نفسه بأربعة أشهر وأنقص من ذلك السجلّ، مات بعد شهرین الفاتحة مع وقد 

https://madrasatalwahy.org/


  1٣ 
 

الصلوات! ودّع دار الفناء شيخنا حجّة الإسلام ومضى، إن شاء الله اذهب وكان ینبغي أن 
 تذهب قبل هذا ما دام وضعك هكذا وما دمت تمثّل على الناس كلّ هذه المدّة. 

حقيقة، لا واقع لهذا الكلام الذي یقوله، لو كان له واقع  لماذا كلّ هذا؟ لأنّه لم یكن هناك
لما حصلت لدیه تلك الحالة من الفزع، فالإمام السجّاد عليه السلام یرى نفسه في حالة جيّدة 
وینظر إلى أنّه یطوي شهر رمضان هكذا وليالي شهر رمضان هكذا، والقرآن والدعاء، وهو یرى 

سلّم أنّ معرفة الإمام عليه السلام ليست كمعرفتنا، فهو یرى أنّ هذا هو من الله أیضًا، فنحن ن
أنّ هذا توفيق من الله، والهدایة من الله، والاهتمام بهذه الأمور هو من الله، كلّ ذلك هو من الله، 
ولكن في النهایة من أین جاءت هذه النظرة حيّ یقول: إذا رأیت مولاي ذنوبي فزعت؟ من أین 

إذا رأیت »؟ عندما أنظر إلى ذنوبي یسيطر علّي الفزع، هكذا یقول الإمام: جاءت یاء المتكلّم هذه
، فالإمام السجّاد لم یذنب، فلماذا؟ لماذا یقول الإمام هكذا؟ إلهي إذا "مولاي ذنوبي فزعت

نظرت إلى ذنوبي سيطر علّي الفزع، أستوحش، أستوحش من النتيجة، من العاقبة، مماّ أشعر به 
بعد هذا. فما هو المبّرر المنطقيّ لذلك؟ وهكذا سائر الموارد التي لدینا في  وأرى أنّه سيحلّ بي

دعاء أبي حمزة هذا حيث یقول ـ وإن شاء الله الرفقاء یقرأونه لاحقًا ولا أعتقد أنّنا نصل إليه أبدًا 
في السنة القادمة وما بعدها فضلًا عن هذه السنة، ففي كلّ سنة نتقدّم بمقدار نصف صفحة، 

ليقرأ الرفقاء حتمًا دعاء أبي حمزة ولا ینتظروا توضيحي وشرحي ولا يحرموا أنفسهم من  ولكن
ا هي إكسير، وقد  فيوضات هذا الدعاء العجيبة الغریبة والتي هي إكسير حياتنا الأخرى، حقًّ
جعل الإمام السجّاد في دعاء أبي حمزة الثمالي هذا كامل سجلّ حياتنا في أیدینا، فهذا نحن، فكلّ 
ما سنواجهه في حياتنا من علاقات وتعلّقات وقطع تعلّقات ومحيطيّ بنا الذین سيغادرون في 
یوم ما، حتّى أمس كانوا یقولون: نفدیك بأرواحنا، واليوم تسلّم عليهم فلا یردّون عليك السلام 

یقولوا  قربة إلى الله، فلا مصلحة في ذلك، هؤلاء منحرفون ومرتدّون وكفّار. ألم یقولوا ذلك؟! ألم
للبعض إنّّم ارتدّوا؟ ونحن أیضًا سمعنا، فكثير منهم إذا مشينا في هذا الجانب من الشارع مشوا 
في ذاك الجانب منه، فماذا حصل؟! أنا لم أتغيّر لم أنقص ولم أزد، وزني هو كما كان ليس فيه تغيير 

م السجّاد في هذا دعاء وتبدّل، فماذا حصل إذن؟! فهذه كلّها كانت بركات وقد حدّثنا عنها الإما

https://madrasatalwahy.org/


  14 
 

؟ وكيف هو ابنك  أبي حمزة هذا شعرة بشعرة، كيف هي زوجتك معك؟ وكيف هو زوجك معكى
وكيف هو جارك وكيف هو صدیقك وكيف هم معارفك ورفاقك وأقاربك والغرباء وغيرهم 

يه وخيالاتك؟ فالإمام عليه السلام یبيّّ جميع وجودنا، لذلك فإنّ قراءة هذا الدعاء والتدبّر ف
حسب اعتقادي لا يختصّ عند السالك بأیّام شهر رمضان، فالتدبّر في دعاء أبي حمزة الثمالي من 
أوجب الواجبات، فكما كان یقول المرحوم العلّامة حول حدیث عنوان البصري بالنسبة إلى 
سالك طریق الله، وأنّه يجب أن یقرأ في كلّ أسبوع مرّتيّ وكان قد وضعه في جيبه وبقي معه 

ى آخر عمره، وكنت قد رأیته، وكان یقول: أنا أطالع حدیث عنوان البصريّ عن الإمام حتّ 
الصادق عليه السلام في الأسبوع مرّتيّ، فالإنسان يحتاج إلى التكرار، يحتاج إلى أن تضرب 

  …المطرقة على رأسه بانتظام، يحتاج إلى التنبيه والتذكير بشكل دائم وإلا

 أهميةّ الرفيق

نّنا بحاجة إلى الرفيق وإلى هذه المجالس، فلماذا؟ لأنّ الإنسان إذا ما خرج فكم أوصي أ
عن هذه الدائرة حلّت مسائل أخرى شيئًا فشيئًا، فهذه ليست أمورًا یمكن أن تترك الإنسان 
وشأنه، فشئت أم أبيت تأتي وتجذب الإنسان شيئًا فشيئًا، وبمقدار ما ینجذب من هذا الجانب 

 مه في ذاك. فإنّه یقل من اهتما
 محرم دل نيست جاى صحبت اغيار *** دیو چو بيرون رود فرشته درآید 

 یقول: ليس حرم القلب موضعًا لكلام الغرباء إذا ما خرج الشيطان جاءت الملائكة
لا یمكن أن یكونا معًا هنا، لا یمكن أن یسكنا معًا هنا، فإمّا أن یكون المكان لهذا أو لذاك، 
فكم أكّد الأعاظم مرارًا أنّ على الرفقاء أن یكونوا معًا، وعلى الرفيق أن لا یشّرق ویغرّب، وعلى 

قال فيها، طبعًا الرفيق أن لا يجلس في أيّ مجلس، فاذهبوا الآن إلى هذه المجالس وانظروا ماذا ی
لا حاجة إلى الذهاب إليها، فهو ليس بجيّد، نعم لا بأس بأن يختبر الإنسان أحيانًا فيرى أنّ ما 
یقال ليس بعيدًا عن الواقع كثيًرا، فيذهب الإنسان إلى أهل الصلاح والصلاة، أمّا أهل غير 

https://madrasatalwahy.org/


  15 
 

 عن أنفسنا، ربّما كان كثير الصلاة فلهم شؤونّم وربّما كانوا خيًرا مناّ بكثير، علينا أن لا نرضى
 منهم أطهر مناّ أصفى. 

 معنى حديث: النظر إلى وجه العالم عبادة

فليذهب الإنسان إلى هذه المجالس وليستمع إلى كلامهم وحدیثهم وینظر حول ماذا 
یتحدّثون؟ یتكلّمون معًا لساعتيّ حول ماذا؟ فلينظر بعد ساعتيّ هل یتعب أم لا؟ انقبض قلبه 

ول انقبض قلبي فيضحكون! فنحن لا ندرك شيئًا! انقبض قلبه! حصلت لدیه حالة أم لا؟ تق
انقباض! فما هذه الأشياء التي اخترعتموها وألصقتموها بالإسلام وبالدین؟! لقد جئتم بأشياء 
جدیدة! ما معنى انقباض القلب؟! أم أنّ لها حقيقة وأنت المسكيّ مخدّر فلا تشعر، فلو ضرب 

بالسكيّ وأدخلت إلى بطنه لما أحسّ، وكأنّه ملقى كالحجر، نعم لو ذهبنا نحن الإنسان المخدّر 
لتخدّرنا بواسطة تلك الأحوال والأجواء، فلا ندرك قبضًا ولا بسطًا، لا روحانيّة ولا ظلمة، لا 
نفهم شيئًا، فتأكيد الأعاظم أنّ على الإنسان أن یكون دائمًا مع رفيق، أن یكون مع إنسان ینطبق 

. هذا معناه، معناه النظر إلى عالم والحدیث ومجالسة عالم 1النظر إلى عالم یذكّرك الجنةّ عبادةعليه: 
یذكّرك بالجنةّ، لا بمعاملات الدنيا والتجارة. ولدینا في النهایة، أليس لدینا علماء تّجار؟! ما شاء 
الله تّجار وأيّ تّجار، لدینا المقدار الذي ترید، النظر إلى هذا العالم لمائة سنة الشيء الوحيد الذي 

ك به هو الجنةّ، یذكّرك بألف شيء آخر غير الجنةّ، وما أقوله أنا بنفسي كنت مبتلى به، لا یذكّر
فلندع ذلك، فهذا هو معنى العبادة، وهذا معنى ما یقوله الأعاظم من أنّ على الإنسان أن يجلس 
مع الرفيق مع إنسان مع عالم الجلوس معه عبادة، فنظرة إلى العلّامة الطباطبائي تجعل روحك 

اول التحليق خارج بدنك، وبنظرة واحدة وكلام واحد من العلّامة الطباطبائي تشعر أنّك تح

                                                           
قَالَ رَسُولُ اللّٰهى صلى الله عليه و آله: قَالَتى »: عَنْ أَبيى عَبْدى اللّٰهى عليه السلام، قَالَ: 95، ص: ۱دار الحدیث(، ج -الكافي )ط  1

لْ  یدُ فيى عى ، مَنْ نُجَالىسُ؟ قَالَ: مَنْ تُذَكِرُكُمُ اللّٰهَ رُؤْیَتهُُ، وَیَزى یُّونَ لىعىيسٰى: یَا رُوحَ اللّٰهى رَةى عَمَلُهُ الْحوََارى كُمْ مَنطْىقُهُ، وَیُرَغِبكُُمْ فيى الْآخى  .«مى
نْ غَيْرى قى »: 2۰5، ص: 2ه، جمن لا يحضره الفقي باَدَةٌ وَ النَّظَرَ فيى الْمُصْحَفى مى باَدَةٌ وَ النَّظَرَ إىلَى الْوَالىدَیْنى عى رَاءَةٍ النَّظَرَ إىلَى الْكَعْبةَى عى

دٍ صلى الله عليه وآ باَدَةٌ وَ النَّظَرَ إىلَى آلى مُحمََّ ى عى باَدَةٌ وَالنَّظَرَ إىلَى وَجْهى الْعَالمى باَدَةٌ عى  .«له عى

https://madrasatalwahy.org/


  16 
 

لست في هذا العالم، فهذا هو مراد روایة المعصوم، معناها أن تجلس دقيقتيّ عند المرحوم 
 العلّامة. 

كان هناك رجل رحمه الله كان فاضلًا وعالمًا كان یلقي المحاضرات في مسجد القائم في 
أیّام شهر رمضان هذه في بعض السنوات، وكان رجلًا صالًحا وعالمًا، وحيث إنّه كانت له مثل 

أعمال أخرى سوى زيّ العلم والمعنویّة وكانت له اشتغال في الحقوق، لم یكن زیّه وهيئته مناسبًا 
بالكامل لشأن رجل الدین، وقد دعاة المرحوم العلّامة في إحدى السنوات إلى مسجد القائم، 

ان ذلك في زمان الشاه في الزمان السابق، فكان یتكلّم وكانت محاضراته جيّدة، وكان من أهل وك
الفضل وعالمًا یستفاد منه، فكناّ نرى أنّه هيئته كانت تتغيّر شيئًا فشيئًا ففي اليوم الخامس واليوم 

اشة وفي السادس كانت لحيته تطول، وفي اليوم العاشر كان یلبس قباءً ولا یقتصر على الدشد
اليوم الثاني عشر والثالث عشر كان كلامه یتغيّر، إلى أن حدث أمر ما واعترض واحد من الناس 
على آخر، فغضب ذلك الخطيب، ولمّا جاء في اليوم التالي إلى المسجد وصعد المنبر بدأ بتمجيد 

شكل جادّ إحدى الشخصيّات رغم أنّه كان یتأذّى من ذلك ولم یكن یسّّه التمجيد وكان ینبّه ب
على أنّ هذا المنبر منبر رسول الله، وأذكر أنّ بعضهم كان یرید أن یمجّده فكان یقول هذا منبر 
د الداعي  رسول الله فلا تلوّثه بمسائل الدنيا وبهذا الكلام الحادّ. والحال الآن هو هكذا فما لم یمجَّ

ولم یكن  …دمة لا یدعىلا یدعى الخطيب مرّة أخرى، وینقص له من الهدیّة، وفي السنة القا
أسلوب ذلك الخطيب هكذا، وقد ذكرت لكم بعض الشيء حوله، ولكنهّ عندما صعد المنبر 
بدأ بالتمجيد لذلك الرجل الذي لم یكن حاضًرا ولكن حيث إنّ الناس كانوا قد شاهدوا في 
 اليوم السابق بعض الأمور وسمعوا بعض الكلام، قال لهم: أفهل أنتم عمي؟ ألا ترون أنّ 

شخصيّة كهذه تجلس هنا وقد قضى عمره في هذا الكتاب وهذه العلوم؟! أفهل أنتم عمي حتّى 
تحاكموا العلماء هكذا؟! وكان ینقل عن أحد المنحرفيّ الذین تحدّثوا عن العلماء، فأدّى ذلك 
إلى تشویش المجلس، ثمّ قال ضمن كلامه هذه العبارة اللطيفة: أنا لا أعرف هذا الرجل في أيّ 

ال هو من حيث شخصيّته، ولكن یكفي أنّي أشعر أنّ من يجلس معه یتغيّر شاء أم أبِ. وكانت ح
ا، لا أدري ما هو التأثير الذي یتركه هذا الرجل سواء تكلّمت معه أم لم تتكلّم،  عبارة جميلة جدًّ

https://madrasatalwahy.org/


  17 
 

بمجرّد أن تجلس معه تتغيّر. فقلت في نفسي: نعم هذا واضح، فأنت بنفسك شاهد صدق على 
 ك بالمقارنة بيّ یومك الأوّل الذي جئت فيه وكلامك الآن. ذل

فهذا الرجل یصبح مصداقًا لهذه الروایة: النظر إلى عالم یذكّرك الجنةّ. أعني المرحوم 
العلّامة، هذه هي المسألة، انظر إلى عالم یذكّرك الجنةّ، یذكّرك الآخرة، يخرجك من الكثرات 

تك ویصحّح ميولك، فمن هو هذا؟ من كان من البدایة حتّى ویغيّر حالك وأجواءك، یغيّر تعلّقا
النهایة في مستنقع التوهّّات والتخيّلات والتكالب على أمور الدنيا؟ من؟ من كان في كلامه ألف 
ریاء وخدعة، یتساقط من كلامه عن الله الریاء والخداع والنفاق؟ أهذا یذكّرك الجنةّ؟ أم ذاك 

فإنّه یقولها بجميع وجوده  "الحقّ "ولها بكامل وجوده؟ عندما یقول: فإنّه یق "الله"الذي إذا قال 
وخلایا بدنه، فهذا هو من یذكّرك الجنةّ، ولا بدّ من اتّباعه، فإذا لم یتّبعه الإنسان فماذا سيحصل؟ 
سيبتعد ویبتعد وهذا الابتعاد یسلب منه الحقيقة شيئًا فشيئًا وقليلاً قليلاً وبهدوء وبطء وكما یقول 

 ويحلّ بدلاً من ذلك المجاز، وتنقص الحقائق.  "شویة شویة"اننا العرب: إخو
وبعد مدّة من الجلوس یرى أنّ ميله إلى هذا الأمر لم یعد كالسابق ولا یدري من أین حصل 
ذلك؟ وهو ینظر إلى هذا الأمر نظرة مختلفة، ویعطي حولها رأیًا مختلفًا، فقد كان سابقًا یقول إنّ 

لكنهّ الآن بصعوبة یقول: الحقّ مع هذا، یعرف ولكن یقول بصعوبة، فماذا حصل الحقّ مع هذا، و
حتّى صار یقول بصعوبة؟ أیّة حادثة اتّفقت حتّى صار یقول بصعوبة؟ ذاك هو السبب، 
فالجلوس مع أهل الدنيا یؤدّي إلى أن یصعب ذلك عليه، الجلوس مع أناس ميلهم ورغبتهم 

ها والتقدّم على الآخرین وسدّ طریقهم وتحصيل المنافع، وإرادتهم هي الدنيا والوصول إلي
والقول علينا أن نقوم بهذا لنمنعهم، علينا أن نقوم بهذا قبلهم فلا یتمكّنون من القيام به، فهذا 
كلّه دنيا، وإن كان شكله مختلفًا، فلا یشترط أن تكون الدنيا مالاً ورئاسة، فقد تكون كتابًا وطباعة 

نا قبله فلا یتمكّن من منافسته، فهذا دنيا، هذا دنيا بلا شكّ، خذ الكتاب كتاب، فلنطبع كتاب
واطبعه فإن طبعته قبله فبها وإن تأخّر فقد تأخّر، قم بما عليك. فهنا تؤثّر هذه النيّة في العمل. 

 ولندع الحدیث عن هذا الأمر. 

https://madrasatalwahy.org/


  18 
 

لله: إذا رأیت مولاي  فما هي الحقيقة التي رآها الإمام السجّاد عليه السلام حتّى صار یقول
ذنوبي. فأنت لم ترتكب ذنبًا، هل هو تصوّر الذنب؟ فتصوّر الذنب ليس ذنبًا، بل الإمام السجّاد 
عليه السلام يجعل نفسه موضع أحد المذنبيّ. لا بدّ من تفسيرها بهذا لأنّ الإمام لم یذنب، 

لواط والسّقة والشطرنج فالذنب هو ما جاء في الرسائل العمليّة مثل الزنا وشرب الخمر وال
و]ترك[ الواجبات كالصلاة والصيام والخمس والزكاة والحجّ وفروعها مماّ  …والموسيقى و

قرأناه، فأيّ من ذلك ارتكبه الإمام السجّاد؟! فعلينا أن نقول إنّ الإمام یضع نفسه موضع إنسان 
لّا فحتّى لو كان الأمر مذنب وهو یتكلّم مع الله بلسانه! یقول: إلهي أنا مثل هذا المذنب. ك

هكذا فلا ینبغي أن یقول الإمام أنا مذنب، بل عليه أن یقول: إنّ وضعي یشبه وضع المذنب، 
والحال أنّ الإمام لا یقول ذلك، الإمام یقول: إذا رأیت مولاي ذنوبي فزعت. فنحن ليس لدینا 

 ذنوب سوى هذه المحرّمات. 
أجلنا! ماذا ماذا قال من أجلنا؟! فما هذه بعضهم یبّرر ذلك بأنّ الإمام قال ذلك من 

الدموع؟! فإذن هو یمثّل أمام الله! یمثّل مسّحيّة! مثل الفناّنيّ الذین رأیتموهم مثلًا عندما 
فمن أین تأتي هذه الدموع؟! یتحيّر الإنسان من أمره  …یموت ابنه یبكي والحال أنّ ابنه لم یمت
الفنّ فنّ التمثيل، وقد كان یسمّى سابقًا بالرقص والآن  وكأنّه قد دفن ابنه أمام عينيه، فهذا هو

یسمّى التمثيل ولم یتغيّر إلا الاسم، فيقال فلان ممثّل، طبعًا لا إشكال فيه في الأمور التربویّة، 
 وليست كلّ موارده باطلة. 

للممثّل حالة یمكنه معها أن يجعل نفسه مكان الآخرین وأن يخلق في نفسه آثاره ویوجدها 
ها، فهل الإمام هكذا؟ یعني يجعل نفسه في مكان الآخرین؟ فأنت عندما تجعل نفسك مكان في

آخر فقد تخلّيت عن هویّتك ولم تعد أنت الإمام السجّاد، أنت شخصيّة أخرى كما أنّ هذه 
الممثّلة الآن تمثّل دور الأمّ التي فقدت ابنها فتذرف الدمع بحيث إذا نظر أيّ إنسان إليها بكى 

ا فالمشاهد أیضًا یبكي ویبكي، فإذن أنت تخلّيت عن هویّتك وتبدّلت إلى إنسان آخر، لأجله
فلست أنت الإمام السجّاد، وصرت إنسانًا آخر، والحال أنّ الإمام یقول: أنا الإمام السجّاد علي 

 بن الحسيّ بهذه الخصوصيّات عندما أنظر إلى ذنوبي أفزع، فالمسألة دقيقة فما هو السبب؟ 

https://madrasatalwahy.org/


  19 
 

ید انتهى الوقت وإن شاء الله نكمل لاحقًا، ومن جدید بقي لليلة أخرى، لا تقلقوا من جد
لدینا عشرون ليلة أخرى أو أكثر فلسنا مثل السنة الماضية حيث سافرت إلى هنا وهناك وجئت 

 أواسط شهر رمضان. 
فكم جلسة كانت لنا السنة الماضية؟ كانت خمس أو ستّ ليال. وطبعًا كان من المقرّر 

ه السنة أن أسافر أیضًا ولكن فجأة تغيّر الأمر وحصل بدا، فالله یرید أن نستفيد أكثر من هذ
 خدمة الرفقاء. 

وعلى كلّ حال دعونا نفكّر في هذه المسألة لنرى إلى أین ینتهي تكفيرنا، وكيف نبّرر هذا 
دركنا الأمر، وكيف نحلّ هذه المشكلة لأنفسنا، فإذا ما حلّت هذه المسألة فسنكون قد أ

الحقيقة، وسّر الأمر وسّر الحقيقة الذي هو مقام العبودیّة والذي هو متحقّق في الأئمّة على النحو 
الأوفى والأكمل، فأدعية الأئمّة وبكاؤهم من الإمام السجّاد عليه السلام والإمام الصادق عليه 

ل یرحم الفقير إلا إلهي أنا الفقير وأنت الغنيّ وه»السلام وأمير المؤمنيّ وسيّد الشهداء: 
في مناجاة أمير المؤمنيّ في الليالي القادمة ألا نقرأ تلك التي في مسجد الكوفة حيث  1«الغنيّ 

یقرأها الإمام وهو یبكي بكاء شدیدًا فهل كان الإمام یقول ذلك لأجل الآخرین؟! أم أنّه هو 
ا؟! أفهل یمكن أن یتكلّم نفسه كان یناجي الله؟! إن لم یقل الإمام حقيقة الأمر لله فلمن یقوله

مع الله بالمجاز؟! أفيمكن أن أتكلّم مع الله بالمجاز؟ یقول الله: شكرًا لك تتكلّم معي بالمجاز 
والاستعارة والكنایة وأمثال ذلك، أم أنّك إذا أردت أن تتكلّم مع الله فلا مجاز ولا كنایة، إلهي 

لقد قمت بما يخالف رضاك ویوجب  هذا أنا بصراحة، لقد أذنبت بالأمس، ارتكبت حرامًا،
غضبك وما نّيت عنه، هكذا يجب أن یتكلّم مع الله بهذا النحو الذي كان أمير المؤمنيّ یتكلّم 
به وكان سيّد الشهداء یتكلّم به والذي لو بحثت في الدنيا كلّها ]لما وجدت غيرهم یقول ذلك[، 

نا نحن، أفيمكن أن یقول الإمام في من أجل …خلافًا لمن یقول إنّ الغمم كان یقول أنا الذي
؟ فمتى وفي أيّ زمان وأین؟ 2«أنا الذي أعطيت على معاصي الجليل الرشا»الصحيفة السجّادیّة: 

                                                           
يَر إىلاَّ الْغَنىيُّ »: ۱۷4المزار الكبير )للمشهدي(، ص:  1 يُر، وَ هَلْ یَرْحَمُ الْفَقى  .«مَوْلَايَ یَا مَوْلَايَ أَنْتَ الْغَنىيُّ وَ أَنَا الْفَقى
 5۸9، ص: 2مصباح المتهجد، ج 2

https://madrasatalwahy.org/


  20 
 

هذا الإمام السجّاد الذي لم یكن في طفولته یلعب مع الأطفال وكان یقف جانبًا وینظر إليهم، 
سجّاد فكيف یقول ذلك؟ ما هي حقيقة ومن البدایة كانت علامات الإمامة بادیة على الإمام ال

الأمر؟ إن شاء الله موعدنا الليلة القادمة لنرى إن كناّ غدًا سنقع في ما وقعنا فيه الليلة أم سنفي 
بوعدنا، الأمر بيد الله، فعندما جئت الليلة كنت أرید أن أبحث حول هذا الأمر فجاء كلام آخر 

 ولست أحمل مسؤوليّة ذلك ولم أقصّر. 
لّ حال فهذه ليالي شهر رمضان، والهدف أن نأتي ونجلس ونتكلّم بهذا الكلام وعلى ك

 ونأمل أن تنزل الرحمة عند ذكر الصالحيّ وأن یشملنا شيء منها إن شاء الله. 

 اللهمّ صلّ على محمدّ وآل محمدّ

https://madrasatalwahy.org/

	الفطرة السليمة عند الأطفال
	الفرق بين الأطفال وبين الكبار
	آثار التحريف ومخالفة الفطرة
	الفطرة وخطابات الإمام الحسين عليه السلام يوم عاشوراء
	الفطرة وقصّة النبيّ مع الذي كان يريد قتله
	ما معنى: إذا رأيت مولاي ذنوبي فزعت؟
	قصّة خوف أحد العلماء الواعظين من الموت

	أهميّة الرفيق
	معنى حديث: النظر إلى وجه العالم عبادة


