
 

 

 

  

 هو العليم 

  

 أثر المحيط في خفاء الحق  

 ۱۱۸المحاضرة  -شرح حديث عنوان البصري  

  

 ألقاها:

 آية الله الحاج  السي د محم د محسن الحسيني  الطهراني  

 قدس الله سره

  

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 أعوذ بالله من الشيطان الرجيم

 بسم الله الرحمن الرحيم

 وصلىّ الله على سي دنا ونبي نا أبي القاسم محم د

 وعلى آله الطي بين الطاهرين واللعنة على أعدائهم أجمعين

  

  

 الحق  والباطل من زوايا جديدة

يقول الإمام الصادق عليه السلام لعنوان: إنّ نتيجة وثمرة الإنسان الذي يعمل بهذه 
 «أيّامه باطلاا  لا يدع»الأوامر والوصايا التي أعطيت هي أنّه: 

ا بالمعاني  تقدّم أنّ هذه الفقرة هي كغيرها من فقرات هذا الحديث الشريف مليئة جدًّ
وتستحقّ الاهتمام. فكيف يمكن للإنسان أن لا يقضي عمره بالبطالة؟ كيف يمكن للإنسان أثناء 

سابقة ـ يتصوّر أنّ مرور الأيّام أن يكون غافلاا عن الحقّ أو بتعبير آخر ـ كما تقدّم في الجلسات ال
 كلامه وفعله ومسيره مطابقة للحقّ، ولكنهّا في الحقيقة مطابقة للباطل. 

الباطل يعني الخاوي، يعني الشيء الذي لا مقابل له. وقد تحدّثنا في الجلسات السابقة عن 
نى معنى الحقّ والباطل وأنّ الباطل بمعنى الفراغ، وبمعنى الخلاء وبمعنى انعدام النتيجة، وبمع

أن يتصوّر الباطل ويفسّّ   1انعدام المقابل، وانعدام العوض، وبكلمة يمكن بالحمل الشائع
بمعنى العدم. وفي المقابل هناك الحقّ، والحقّ بمعنى الوجود، فكلّ ما هو موجود ومنتسب إلى 

كلام الله فهو حقّ، وكلّ ما له مقابل إزاءه وواقع وحقيقة وأصالة ونتيجة فهو حقّ. لماذا كان ال

                                                           
 أي بالنظر إلى المصاديق، وفق الاصطلاح المنطقي. )م( 1

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

الكاذب باطلاا؟ لأنّه ليس له مقابل إزاءه في الخارج. الآن أنا أقول: يسقط المطر. فهذا كلام 
كذِب وباطل، فالمطر لا يهطل الآن. ولكن لو قلت الطقس الآن مشمس ولا يتساقط المطر، 

 فهذا حقّ، لأنّ له حقيقة تقابله، والإنسان يشاهد ذلك في الخارج. 
تقدّم في الجلسات السابقة في بيان معنى الباطل أنّ الشيء الذي يكون في عالم التخيّل 
والاعتبار هو باطل، وكلّ ما هو في عالم الصدق والعقل والمنطق فهو حقّ. وهذه المسألة قابلة 

ي للتسّية والتوسعة إلى جميع الأبعاد الفكريّة والاجتماعيّة والانشغالات والأعمال والأمور الت
يمكن للإنسان أن يمارسها طوال حياته الدنيا. المنهج والطريق الذي ينتخبه الإنسان هو محقّ 

ظ فيه جانب الارتباط بالله. وإن لم يلحظ فهو باطل.   ما دام قد لححِ

 ما هي الصلاة الباطلة؟

 لدينا في الرواية أنّ الإنسان عندما يصلّّ ويكون مشتّت الحواسّ إلى هنا وهناك، ومشتّت
بسم الله »الفكر بين هذا الأمر وذاك، ويؤدّي الألفاظ على نحو العادة، فيمكن لنا الآن أن نقول: 

على حسب العادة، فهذه الألفاظ  1«الرحمن الرحيم الحمد لله ربّ العالمين ... إلى ولا الضالين
بلغ نهاية تصدر عن مصدرها اللاشعوري وتخرج إلى الخارج دون أن يكون الإنسان ملتفتاا. فإذا 

ا إلى المعاني، وكان فكره في مكان آخر، في اللقاء المقرّر أن يكون  السورة التفت أنّه لم يكن منتبها
له مع آخر، في الأمر الذي يريد أن يكلّم به غيره، في المكالمة الهاتفيّة التي أجريت. فالملائكة 

: لمن أحضرتم هذه الصلاة؟ لا يرفعون هذه الصلاة إلى الأعلى، فإذا رفعوها قليلاا يقول الله
يقولون: نحن جئنا بهذه الصلاة لنبلغ بها إلى وجودك، لأنّها صلاة صلّيت لله ولا بدّ أن تعود 
إليه. فيقول الله: لقد أدخل هذا غيري في صلاتي. لقد أدّى الألفاظ ولكنّ قواه الواعية لم تكن 

ا تكلّم بها مع  معي، لم يكن ملتفتاا إلّي، كان يتتبّع الكلام الذي قيل على الهاتف، كان يتتبّع أمورا
ا؛ فقد أشرك إذن في هذه  فلان، كان يتتبّع أعماله، وفي الأثناء قرأ هذه السورة، وركع وسجد أيضا
الصلاة غيري، اذهبوا فقد تنازلت عن حقّي، وأعطيت حقّي إلى شريكي. اضربوا بهذه الصلاة 

                                                           
 . ۷ـ  ۱سورة الفاتحة، الآيات  1

https://madrasatalwahy.org/


  4 
 

 آخذ نصيباا من هذه الصلاة وكلّها للآخرين الذين رأسه وقولوا له: إنّها مباركة عليك. أنا لا
  1دخلوا فيها. 

ا أصبح الميزان والمعيار بأيدي الرفقاء ـ  فهذه الصلاة تصبح باطلة ـ ومن الآن فصاعدا
انظروا فنحن ليس لدينا شيء أفضل من الصلاة. ليس لدينا أعلى من الصلاة، ليست هناك عبادة 

ع في الأذان والإقامة حيّ على خير العمل فما معناه؟ معناه أنّها أرفع من الصلاة. فما دام قد شّر 
أفضل الأعمال وأفضل العبادات التي شّرعت فسارعوا إليها. وهذه الصلاة بهذه الخصوصيّات 
أنتم ترون أنّها تصبح باطلة لا خبر عنها، ولا مقابل لها. فإذن الباطل عبارة عن ذلك النحو من 

 ه والتي لا موضع فيها لله. هذا هو الباطل. العلاقة بين العبد وربّ 
أحد المعمّمين في طهران توفّي والده، فوضعوا الجنازة في أحد المساجد المركزيّة في 
طهران وصلّى هو بنفسه صلاة الميّت. التفت إليه أخوه وقال: يا فلان أنا أعرفك فلا داعي لأن 

يتها هل صلّيتها لله أم لنفسك؟ قال: إن تخفي علّّ وأمثال ذلك، أخبرني: هذه الصلاة التي صلّ 
أردت الحقيقة فقد صلّيتها لنفسي! صلاة، ورجل معمّم، وقد شارك في هذه الصلاة مئات 
المصلّين، وفق الأمر واجبة، ولكن انظروا تجدون أنّ الصلاة باطلة. لا يعطونه على هذه الصلاة 

ا. الصلاة التي صلّاها، الناس الذين جاؤوا ا واحدا واجتمعوا... كان يؤدّي حرف الصاد  فلسا
 من مخرجه، حرف الحاء من مخرجه، حرف العين من مخرجه، ولكنهّا باطلة. 

ما هو الحقّ؟ الحقّ عبارة عن علاقة الإنسان بالله بنحو لا يكون فيها سوى الله. هذا هو 
اد التربويّة الحقّ. وهذا المعنى قابل للتوسيع ليشمع كافّة الأبعاد الوجوديّة وكافّة الأبع

والسلوكيّة للإنسان. على السالك في علاقته بالله أن لا يلحظ إلا الله ولا يسمح لغير الله أن 
ا! غير الله بعنوان أنّه الله، غير  ينفذ إلى دائرة وجوده وأعماله وأفكاره بعنوان أنّه الله. دقّقوا جيّدا

                                                           
: علّّ بن ابراهيم، عن أبيه، عن النوّفلى، عن السكونى عن أبي عبدالله عليه السّلام ۷، حديث 2٩4، ص 2أصول الكافي، ج  1

ا به فإذا صعِد بحسَناته يقولح الله عزّوجلّ: »قال:  بتَهجا قال النبيّ )صلّى الله عليه وآله و سلّم(: أنّ المَلَك ليصعَد بعمَل العبدِ مح
 جاء بحديث مفصّل حول ذلك.  22۷و في عدّة الداعى، ص ! «يٍن إنّه ليس إياىَ أراد بِهااجعَلوها فى سجّ 

https://madrasatalwahy.org/


  5 
 

تخيّلات والدنيا بعنوان أنّها حقّ، لأنّها إن الحقّ بعنوان أنّه حقّ، غير ذات الله من الاعتبارات وال
 كانت بعنوان أنّها غير حقّ فمن الواضح أنّه سيبتعد عنها ويجتنبها ويحترز عنها. 

 ضرورة المراقبة أثناء العمل 

لذلك قال الأعاظم: أهمّ عمل للسالك هو أن يحسب حساب كلّ خطوة يخطوها أثناءها 
ـ يحسب حساب تلك الخطوة عندها ثمّ يخطوها. يريد  ـ لا بعدها حيث يكون قد فات الأوان

ا أو ثقيلاا، يشاور  أن يقوم بعمل فيحسب حسابه، وفي ذلك الحين يزنه ليعرف ما إن كان خفيفا
الآخرين، لا يسدّ باب المشورة على نفسه، ولا يقول إنّ هذا العمل صحيح، فإذن أقوم به. 

يفكّروا بالأمر بحريّة أكثر واستقلاليّة وليشاور الذين هم خارج هذا المحيط ويمكن أن 
وانفتاح، العمل الذي أقوم به هل هو لأجل الله أم لا؟ هذا العمل الذي أقوم به الآن هل هو 

 لأجل الله أم لا؟

 أثر المحيط في تمييز الحق  والباطل

في كثير من الأحيان يحصل أن يطغى على الإنسان الجوّ المحيط فيستسلم لتيّار ما يفرض 
ا به، فإنّ رؤية الإنسان تتأثّر ع ليه، فعلى الإنسان أن يكون دائماا محيطاا بالمحيط، لا أن يكون محاطا

ا، والأمثلة على ذلك كثيرة  بالظروف المحيطة. ونحن نلاحظ ذلك في الأمور المتعارفة أيضا
ا، فمثلاا نحن جالسون هنا وأعيننا هي الأعين المتعارفة وليس فيها ضعف، ورؤيتن ا جدًّ

متعارفة، مشاعرنا متعارفة، ولكنّ كيفيّة انتشار النور في هذا المحيط وكيفيّة انعكاسه في الزوايا 
والأجسام وحدوث الظلال وانعكاس النور على الأجسام، أحياناا يكون بنحو يمكن أن أشتبه 

ولكن كيفيّة  فيه حتّى أنا هنا الآن، فأرى الأشياء المقعّرة محدّبة في بعض الموارد، هو شيء مقعّر
ا. لماذا؟ لأنّ  النور والمحيط هما بنحو يجعلني أتخيّل أنّه محدّب، فأفحصه بيدي فأجده مقعّرا
الخارج والمحيط والنور هي بنحو جعلت هذا الشيء يرى هكذا من منظاري. نحن علينا أن لا 

ا هل هو نلتفت حتّى بهذا المستوى. ولنذهب ونتفحّص بأيدينا ونرى هذا الذي نراه الآن مح دّبا
ا بالظروف الخارجيّة  ا ما تحدث الأخطاء التي يخطئها الإنسان تأثّرا ا أم مقعّر؟ كثيرا محدّب واقعا

https://madrasatalwahy.org/


  6 
 

ولا يكون الأمر بيده. فما سبب ذلك؟ سببه أنّ الإنسان ضعيف من حيث التحقيق وكيفيّة تلقّي 
ا من الأحداث التي ح وله فهو لا يملك الأمور. إن كان الإنسان بنفسه يريد أن يتّخذ موقفا

القدرة على التشخيص مع ما هناك من اختلاف في الأذواق والأفكار والمدارس المحيطة. 
 فالناس واقعون في الاشتباه إلى حدّ جعلهم لا يميّزون بين الحقيقة والاعتبار والباطل. 

ا إلى جانب إحدى زوجاته يتحدّث ويضحك، فيمرّ  كان النبيّ صلّى الله عليه وآله جالسا
أحد أصحابه، فدعاه النبيّ وقال له: تعال. فقال له: أتدري مع من أنا جالس الآن؟ فقال: لا يا 
رسول الله. فقال: مع زوجتي. فالتفت إليه والرجل قائلاا: وهل حدث شيء؟ هل هناك مشكلة؟ 

ا ما. فلا تتصوّر أنّي أجلس مع ا مرأة فقال النبيّ: لقد ناديتك الآن حتّى لا يخدعك الشيطان يوما
أجنبيّة! إنّها زوجتي أتحدّث معها. والحال أنّه النبيّ. هل التفتّم؟ أي أرفع إنسان، ولكنّ الإنسان 
غير آمن من تسلّط الشيطان. النقائص الموجودة عند الإنسان والضعف يمكن أن تكسّ 

ا. فهل لدينا من هو أرفع من رسول الله؟ يأتي ويتحدّث فيقول  الإنسان وتغلبه أمام النبيّ أيضا
ا حينها مع امرأة! لم يصل الجميع إلى تلك المرتبة من الكمال، ولم يبدّل  إنسان ما إنّه كان جالسا
الجميع نقائصهم إلى كمالات، ولم تكتمل نقاط القوّة عند الجميع، كثير من الناس لا يزالون 

ف يجب أن يعيشون في نقاط الضعف، لا تتجلّى لهم إلا نقاط الضعف، فما هذه المسألة؟ وكي
 تحلّ؟

يا أيهّا الذين آمنوا كونوا قوّامين لله شهداء بالقسط ولا  }يقول في الآية الشريفة:
  1...{يجرمنّكم شنآن قوم على ألّا تعدلوا اعدلوا هو أقرب للتقوى

أيّها الناس أيّها المؤمنون لا يلقينكّم محيطكم في الخطأ في تشخيصكم. لا تحدثنّ لكم 
محيطة بكم شبهة. لا يصرفنكّم عن طريقكم كلام زيد وعمر أن لماذا فعلا الأحداث والأمور ال
 كذا ولماذا فعلا كذا. 

يصل الإنسان إلى قناعة حول أمر ما ويحقّق ويجد أنّ الأمر حقّ. وفي اليوم التالي يلتقي 
بواحد فيقول له: أنت فعلت كذا؟ ثمّ يلتقي بآخر فيقول له: أنت فعلت كذا؟ يصل إلى ثالث 

                                                           
 . ۸سورة المائدة، الآية   1

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

ول له: أرأيت ماذا قال فلان حول هذا الأمر؟ يصل إلى رابع فيقول له: أرأيت ماذا قال فيق
فلان... وشيئاا فشيئاا وبالأحاديث المختلفة والأمور المختلفة التي تعرض للإنسان، والتي 
يوجدها زيد وعمر وبكر وخالد والجوّ المحيط والمسائل والوسائل وهذا النوع من الأمور 

تلك القوّة ويضعف ذلك الثبات والاستحكام والاستقامة التي كانت في البداية.  يفيد الإنسان
يمسي فيقول: لا قدّر الله أن أكون مخطئاا في طريقي! لا قدّر الله أن يكون العمل الذي أقوم به 
ا،  ا، وذاك قال كلاما خطأ! لا قدّر الله أن يكون تركي لهذا العمل خطأ! لماذا؟ لأنّ هذا قال كلاما

 ذاك قال شيئاا، وذاك قال شيئاا. و

 الحق  والباطل في تجربة الحركة الدستوري ة

ا. ففي  إنّ التجربة التي حصلنا عليها من مرحلة الحركة الدستوريّة كانت تجربة عجيبة جدًّ
أمر واحد أمر الحكومة المتسلّطة والمستبدّة وتبديلها إلى حركة دستوريّة، إلى حركة تراعي 
مصالح الناس حسب اعتقادهم، فهي لم تكن تراعي مصالح الناس، أين كانت تراعيها؟! فهل 

رضا شاه وتلك الحكومة المستبدّة وذلك الظلم والفساد حكومة دستوريّة؟ هل كان  كان مجيء
فيها مراعاة لمصالح الناس؟! ألف رحمة على الحكومة القاجاريّة وأولئك الحكّام الذين كانوا 
قبل رضا شاه وكانوا يحكمون الناس. تلك الحكومة التي لم يكن الإنسان فيها يشعر بالثقة 

واحدة. أين كان الحكم الدستوريّ في تلك الحكومة؟! أين كانت ملاحظة رأي والأمان للحظة 
 الناس ومصالحهم فيها؟ أين كانت حكومة حرّة؟

ولكناّ نرى في ذلك الزمان أنّه في مجال واحد... ـ الناس العوامّ هم عوامّ، الذين لا 
د بحسب ما لديه من يمتلكون رؤية و... ربّما لا يكون عليهم ذنب، وبالطبع كلّ إنسان يعتق

الفهم وسعة الإدراك، فيرى أنّ هذا أمين، ويعمل بهذا أو بذاك، ويعتمد على هذا أو على ذاك، 
إمّا على هذه الفتوى أو على تلك ـ ولكنّ الكلام هو أنّه كيف يمكن في مجال واحد أن يكون 

وفي كلّ منهما أصحاب  هناك قطبان متقابلان مائة وثمانين درجة، وفي كلّ منهما علماء ومجتهدون،
ا فالحقّ لا يمكن أن يكون في مقابل  ثقل ووزن، وفي كلّ منهما أصحاب اعتبار وشأن. إن كانا حقًّ

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

الحقّ! وليس لدينا حقّان اثنان. وليتهم كانوا يكتفون بذلك ]التقابل[ ويتوقّفون عنده، حينها لما 
بشكل طبيعيّ عند الناس في مثل  ظهر السباب والشتم وهتك الحرمات وسائر اللوازم التي تلزم

 هذه الأحداث. 
ففي جانب من الجانبين يفتي أمثال الآخوند الخراساني رحمة الله عليه بوجوب الحركة 
الدستوريّة، وفي جانب آخر يفتي أمثال السيّد اليزدي رحمة الله عليه بحرمة المشروطة. كلّ منهما 

لنجف، ذاك منزله بعد بضعة أزقّة وهذا منزله هنا. عالم، وكلّ منهما من الكبار، وكلّ منهما في ا
فأيّهما هو الحقّ؟! أفيمكن أن يكون لدينا في حادثة واحدة ومجال واحد حقّان اثنان؟لماذا؟ ربّما لم 
ا. ا، لم يكن مغرضا ا. رحمة الله عليه لم يكن معاندا ه ذلك أيضا  يكن يتصوّر الآخوند الخراساني نفسح

 العلم ومحوري ة النور

كنّ الكلام هو في أنّ الأحداث والأمور التي هي خارجة عن محيط الإنسان تحفرَض على ول
محيطه الفكريّ، وتجبرح محيط إدراكه ومشاعره وتتسّّب إليه، وشيئاا فشيئاا لو لم يكن الإنسان 

 1«العلم نور يقذفه الله في قلب من يشاء»صاحب نور وتشخيص وقوّة تمييز والتي قال عنها: 
بهذا البلاء الذي ابتلينا به، بهذا البلاء! درستَ وبذلتَ الجهد، رأيت الروايات والتاريخ لابتلّ 

ولكنّ الكلام هو أنّ ذلك الشيء الذي تتمحور حوله كلّ تلك المعلومات لتكون مفيدة، سواء 
الدراسات التاريخيّة والدراسات الفقهيّة والدراسات الفلسفيّة والدراسات العرفانيّة والأرفع 
من كلّ تلك الدراسات الدينيّة روايات الإمام الصادق عليه السلام، لا مزاح يا سيّدي، إنّ كلّ 
هذه الأمور مفيدة إذا تمحورت حول ذلك النور، لو لم يكن ذلك النور فليس فقط لن تكون 

تمحور مفيدة، بل ستكون مضّرة. فهذه العلوم الحقّة والعلوم الإلهيّة وهذه التجريبيّات لا بدّ أن ت
 حول العدل، حول الحقّ، حول محوريّة ذلك النور، حول محوريّة ذلك الاتّصال. 

أفهل كان شريح القاضي إنساناا جاهلاا؟ لو كان جاهلاا لما بقي من زمان عمر إلى زمان 
أمير المؤمنين عليه السلام، وعندما أراد أمير المؤمنين عزله ارتفعت الأصوات من الناس بأنّك 

                                                           
 . 6۱مصباح الشريعة، ص   1

https://madrasatalwahy.org/


  ٩ 
 

عمر. فقال الإمام: فليبق. ثمّ يبقى ويبقى وعندما يصل إلى الإمام الحسين عليه  تخالف سنةّ
السلام يفتي شريح القاضي هذا نفسه بقتل الإمام الحسين عليه السلام. بكلّ بساطة وبكلّ 
سهولة، بسهولة اثنين في اثنين تساويان أربعة. الخليفة الآن هو أمير المؤمنين يزيد، والخروج 

أمير المؤمنين فساد في الأرض، ودفع الفساد واجب، ولأنّ الحسين بن علّّ قد خرج  على الخليفة
 على أمير المؤمنين فلا بدّ من دفعه بأيّ نحو ممكن. 
. ماذا تكون النتيجة؟ النتيجة أن يقتلوا ابن 1هذه الصغرى وهذه الكبرى، وهذه النتيجة

لم تتمحور حول هذا المحور. هذه هي النبيّ. بكلّ بساطة وسهولة، لماذا؟ لأنّ هذه العلوم 
المسألة المهمّة. الاستدلال استدلال إلهيّ، ولكنهّ يتمحور حول عدم الارتباط، حول محور 

 قطع العلاقة مع الله، حول محوريّة عدم التهذيب، ذلك التهذيب الذي هو نور. 

 النور الذي كان لدى الحاج هادي الأبهري  والكربلائي كاظم

ج هادي الأبهريّ ـ ذلك الذي كتب عنه المرحوم العلّامة في كتبه، وقبره رحم الله الحا
ا في مقبرة علّ بن جعفر إلى جانب قبر الشيخ الأنصاري ـ فقد كان أميًّا، لقد كان أميًّا إلى  أيضا
درجة أنّه لم يكن يستطيع الإمضاء، وكان قد أعدّ ختماا ووضعه في جيبه، وكلّما أراد أن يكتب 

يكتبها له أحد ما ثمّ يخرج هذا الختم ويختم به كإمضاء له. ولكنّ الخصوصيّة التي رسالة كان 
كان عليها هي أنّه كان له ذلك النور. كانوا يأتون وينقلون له فتاوى العلماء والمجتهدين فيقول 
هذه الفتوى صحيحة وهذه باطلة! لا تتعجّبوا لا عجب في ذلك. ألم تقرؤوا بأنفسكم في هذه 

ا للعناية ألم تروهم؟! ألم ير الجميع حادثة الكربلائي كاظم  الكتب؟! هؤلاء الذين صاروا موضعا
                                                           

 المراد من الصغرى والكبرى مقدّمات القياس المنطقي كقولنا:  1
 كلّ إنسان فان )كبرى(  

 وسقراط إنسان )صغرى( 
 سقراط فان )نتيجة(

 وترتيب المثال المذكور في المحاضرة: كلّ من خرج على الخليفة فيجب دفعه بأي نحو ممكن )كبرى( 
 والحسين خرج على الخليفة )صغرى( 

 الحسين يجب دفعه بأيّ نحو ممكن )نتيجة(. )م( 

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

، فقد رأى رفقاؤنا 1والذي استقرّ القرآن في قلبه بواسطة الخلوص وصدق العمل الذي كان عليه
بأنفسهم ذلك، وقد نقل لي بعض معمّري الرفقاء فقالوا إنّهم شاركوا بأنفسهم في تلك المجالس 

كان فيها، قالوا إنّهم شاركوا في مجلسين من تلك المجالس. وكان المرحوم الوالد يقول:  التي
أنا لم أره ولكن سمعت عن أحواله من أصدقائه. جاء إلى قم وامتحنه السيّد البروجردي، 
وامتحنه علماء قم، ذهب إلى طهران إلى مسجد الهداية، مسجد السيّد طالقاني وامتحنه، جاء إلى 

نا السيّد معين الشيرازي وامتحنه، كثير من الناس رأوه، الجميع رآه. فهذا من منزل جدّ 
المسلّمات في النهاية. إنسان لا يمكنه أن يحمضي كالحاج هادي رحمة الله عليه يصل بالعناية الإلهيّة 
إلى حيث يقرأ القرآن، يقرؤه عن ظهر قلب، يضع يده عليه. إن كان هناك في كتابة ما قرآن يقول 
من هنا إلى هنا من القرآن، وغيره كتابة أخرى. من أين يدرك ذلك؟ ثمّ يأتي العلماء ويمتحنونه 

ا في هذه الصفحة؟ وكم باء فيها؟  ويسألونه: كم ألفِا
كان أحد الأصدقاء يحدّثنا عنه أنّه كان يقول: أنا أتعجّب من هؤلاء العلماء الذين امتحنوني 

ا في الصفحة؟ كم ع يناا في هذه السورة؟ ولم يسألني أحد ما تفسير هذه الآية؟ كم تاء وكم ألفا
لأخبره. انظروا لم يسأله أحد ما تفسير هذه الآية؟ انظروا لم يسألني أحد عن شأن النزول، في 
ا بمقدار سعته الخاصّة، نحن لا  ا قد نزل علّّ أي استقرّ في قلبي ـ وطبعا حين أنّ شأن النزول أيضا

ا. لم يأت واحد من علماء قم  نقول إنّه... ـ لقد كنت أعلم تفسير هذه الآية وبطن هذه الآية أيضا
ا؟  ا فيها وكم باء وكم تاء وكم صادا ويسألني عن تفسير هذه الآية ما هو؟ وفيم نزلت؟ كم ألفا

                                                           
ته باطلة، وطلب من والده الكربلائي كاظم مزارع إيرانّي سمع من أحد العلماء أنّ من لا يدفع خمس أمواله وزكاتها فإنّ صلا 1

أن يدفع ذلك فرفض والده وعنفّه، فاعتزل العيش معه فأعاده أبوه فلمّا طرح عليه الأمر من جديد رفض أن يدفع الحقوق 
الشرعيّة فخرج مرّة ثانية إلى طهران، فأعاده أبوه، واستمرّ النزاع بينه وبين أبيه حتّى توسّط بعض الوجهاء وأصلحوا بينهما 

ا من البذور يستقلّ بزراعتها، فلمّا استلمها دفع نصف البذور إلى الفقراء، ثمّ نصف واتّفق وا أن يعطيه والده قطعة أرض ومقدارا
ا فصحباه إلى  ا من أرضه ذات يوم رأى شابّين وسيمين يشعّ وجهاهما نورا ا، فبارك الله له فيها. وبينما كان راجعا المحصول أيضا

راه أن يقرأ آية أشارا إليها في الأعلى ومسح أحدهما على جبهته وصدره وقرأ سورة الحمد في وجهه مرقد أحد أبناء الأئمّة وأم
فشعر بأنّ القرآن كلّه في صدره، ومنذ ذلك الحين صار حافظاا للقرآن الكريم وانتشر خبره في كافّة مدن إيران. )عن كتاب قصص 

 باختصار(  564وخواطر من أخلاقيّات علماء الدين ص 

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

ا. اطلبوا من الحاسوب أن يعيّن  اقرأ من هنا! واقرأ من هناك! حسناا فالحاسوب يمكنه ذلك أيضا
 ة والعصر مثلاا، فإنّه يقول مثلاا أربعة، ثلاثة. كم عيناا في سور

 ملك يوم الدين ومالك يوم الدين

وقد تذكّرت الآن هذا الأمر فسأذكره، الرفقاء يعلمون أنّ رأي المرحوم العلّامة في سورة 
وإن شاء الله سأكتب رسالة في ذلك.  1{مالك يوم الدين}بدلاا من  {ملك يوم الدين}الحمد 

، وكان يقول: {مالك يوم الدين}ربلائي كاظم لم يكن يصلّّ خلف من كان يقرأ وينقل أنّ الك
هي الصحيحة، لم يكن يعرف قراءة عاصم ولا قراءة قاسم، فقط  {وملك يوم الدين}هذه خطأ، 

بواسطة خلوص النيّة وبواسطة العلاقة والصلة التي كانت لديه، وذلك النور الذي أودعه الله 
 فيه، وانتهى الأمر. 

ا  ا، كانوا يأتون إليه بالفتوى وأنّ فلانا وكان الحاج هادي الأبهري رحمه الله من هؤلاء أيضا
ا. جاء إليه أحدهم فقال  أفتى بالقيام بهذا العمل، فكان يقول: كلّا، يفترض أن لا يكون صحيحا

د له: فإذن من نراجع؟ فقال: أليس لديكم السيّد محمّد حسين؟ اذهب واعمل بكلام السيّد محمّ 
 حسين، أليس لديك السيّد محمّد حسين؟ 

تعلّمنا، حصّلنا معرفة بالأمور، ولكنّ معرفتنا هذه وعلمنا أين جعلانا؟ هنا المشكلة. فما 
؟ يعني تفكيره والعمل الذي يقوم به «ولا يدع أيّامه باطلاا »معنى ما يقوله الإمام عليه السلام: 

ـ أنّه يقوم  2{وهم يحسبون أنهّم يحسنون صنعًا }لا يكون يتصوّر ـ كما ذكرنا في الجلسة السابقة
 بعمل في سبيل رضا الله والحال أنّه في رضا الشيطان، هذا هو الأمر المهمّ.

د للإنسان حالة تعيقه الأمر المهمّ هو أنّ المحيط وتلك الأمور التي تحيط بالإنسان توج
عن التجاوز عن تخيّلاته واعتباراته، فعلى الإنسان دائماا أن يحافظ على هذه النقطة حيّة في حياته 

                                                           
 . 4سورة الفاتحة، الآية   1
 .4۱۰سورة الكهف الآية   2

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

وأنّ العمل الذي يقوم به هو حقّ أم باطل؟ ينبغي أن لا يغمض عينه ويقول إن شاء الله حقّ. ما 
 أفضل؟! وما معنى ذاك أفضل؟!  معنى إن شاء الله حقّ؟! إن شاء الله صحيح؟! وما معنى هذا

 حوار في المسجد الحرام مع بعض أهل السن ة

في هذه الرحلة الأخيرة التي وفّقني الله لها، حيث تشّرفت قبل أسبوع أو أسبوعين، لم 
ا لا في المدينة ولا في مكّة. ولكن في الليلة الأخيرة  يحصل أن تحدّثت مع أحد وحاورت أحدا

ا مع الرفقاء، فقال الرفقاء سنذهب ويبدو أنّها كانت ليلة  السبت ـ السبت الماضي ـ كنت جالسا
قبلكم لدينا عمل ثمّ ننتظركم. فجلست عشرين دقيقة أو نصف ساعة مقابل المستجار ثمّ 
توجّهت إلى الخارج، وعندما مررت من مقابل حِجر إسماعيل ووصلت إلى الزاوية اليمنى منه 

جانب المسجد الحرام، ولم أجد علّة لذلك، وكأنّه يجب  أحسست فجأة أنّ علّّ أن أجلس إلى
 علّّ أن أجلس. قلت: حسناا فلأجلس إلى أن يخرجوني، سأجلس الآن. 

 ما إن مضت عدّة دقائق حتّى جاء رجل وجلس إلى جانبي وقال: هل أنت شيعيّ؟! 
 قلت: نعم. 

 قال: من أين؟ 
. قلت: من إيران. لم يكن وضعي ولباسي يبيّن ذلك ولم   أكن معمّماا

 قال: لديّ سؤال بأيّ دليل تعتقدون بعصمة أئمّتكم في حين أنّ العصمة تختصّ بالأنبياء؟ 
فبدأ الكلامح وقلت: بالدليل عينه الذي نقول بسببه بعصمة الأنبياء، به بعينه نقول بعصمة 

 أئمّتنا؟ ثمّ قلت: أنتم بأيّ دليل تقولون بعصمة الأنبياء؟ 
 لقرآنية التي تقول إنّهم معصومون. فقال: لأجل الآية ا

 فقلت: لا يمكن أن لا يكون هناك وجه لذلك. 
 فقال: فما هو الدليل إذن؟ 

https://madrasatalwahy.org/


  13 
 

ا هو استدلّ باستدلال ضعيف لأنّ لدينا في  ا هو هكذا. وطبعا فقلت: دليل القرآن أيضا
صراطًا  ليغفر لك الله ما تقدّم من ذنبك وما تأخّر ويتمّ نعمته عليك ويهديك}سورة الفتح: 

 حيث وعد الله النبيّ أن يغفر له ما تقدّم من ذنبه وما تأخّر فإذن النبيّ معصوم.  1{مستقيمًا
ا؟ وقلت: هل  فقلت: فإذن باعتقادكم أنّ هذه الآية تريد أن تقول إنّ النبيّ أذنب لاحقا

إلى البعثة  أنتم تعتقدون بذلك؟ أمّا قبل الرسالة وقبل البعثة فإنّهم يقولون لأنّه لم يصل بعد
والرسالة فهو إنسان جائز الخطأ. يعني النبيّ حتّى بعد الرسالة! فهذا ما تقوله الآية في النهاية، 
هي تقول: ليغفر لك فأوّلاا أنت أذنبت ثم نحن نعفو. فمن دون ذنب لا معنى للمغفرة. فإذن 

ا وفق هذه الآية!   النبيّ أذنب لاحقا
 فقال: فما معناها إذن؟ 

الذنب هنا ليس هو المعصية. معنى الذنب هنا هو تبعات الأعمال التي قام قلت: معنى 
بها النبيّ، وتلك التبعات يمكن أن تسبّب له موانع، والله يقول: بواسطة فتح مكّة انقطعت تلك 
التبعات واتّسعت حكومة المسلمين وأزيلت العقبات من أمام تلك الرسالة والبعثة والتبليغ. 

 2لمسلمون. هذا المعنى هو معنى الذنب. فبفتح مكّة يغلب ا

                                                           
 . 2سورة الفتح، الآية   1
: تميم القرشي، عن أبيه، عن حمدان بن سليمان، عن علّ بن محمد بن الجهم ۱۸۰، ص 2عيون أخبار الرضا (عليه السلام( ج  2

قال الرضا عليه  "ما تقدم من ذنبك وما تأخر  ليغفر لك الله "قال: سأل المأمون الرضا عليه السلام عن قول الله عز وجل: 
لم يكن أحد عند مشركي أهل مكة أعظم ذنبا من رسول الله )صلى الله عليه وآله(، لأنهم كانوا يعبدون من دون الله »السلام: 

إلها واحدا إن أجعل الآلهة  "ثلاثمائة وستين صنما، فلما جاءهم بالدعوة إلى كلمة الاخلاص كبر ذلك عليهم وعظم، وقالوا: 
هذا لشئ عجاب * وانطلق الملا منهم أن امشوا واصبروا على آلهتكم إن هذا الشئ يراد * ما سمعنا بهذا في الملة الآخرة إن 

فرَِ لِيَغْ "مكة  " إنِاَّ فَتَحْنَا لكََ } فلما فتح الله عز وجل على نبيه محمد )صلى الله عليه وآله( مكة قال له يا محمد: "هذا إلا اختلاق 
رَ  خَّ

َ
مَ مِنْ ذَنبْكَِ وَمَا تأَ ُ مَا تَقَدَّ عند مشركي أهل مكة بدعاءك إلى توحيد الله عز وجل فيما تقدم وما تأخر، لان  "{لكََ الَلهّ

مشركي مكة أسلم بعضهم وخرج بعضهم عن مكة، ومن بقي منهم لم يقدر على إنكار التوحيد عليه إذا دعا الناس إليه، فصار 
 فقال المأمون: لله درك يا أبا الحسن... ز«  ذلك مغفورا بظهوره عليهمذنبه عندهم في

https://madrasatalwahy.org/


  14 
 

فالذَنْب يعني الشيء الذي من الذَنَب. والذنب هو ذلك العضو المعروف الذي يتبع 
فلا يتصوّر  1الحيوان، ويقال للمعصية ذنب لأنّها تتبع وتعقب الإنسان في ذلك العالم ولا تتركه.

يفعل ما يحلو له فقد انتقل إلى مكان آخر. الإنسان أنّه إذا فارق هذه الدنيا فقد انتهى الأمر، فهو 
 كلّا بل ستأخذ تبعاته بتلابيبه هناك. ولأجل هذا يقال إنّ معنى الآية هو هذا. 

ا من هذا النحو من البيان الذي بيّنته، وتابع فسأل ما يقرب من عشرة أو اثني  فسّّ كثيرا
ثمانية من الناس. وجاء عدد  عشر سؤالاا، وبينما هو يسأل جاء آخرون، فاجتمع حوالي سبعة أو

ا وأخبروا غيرهم، فجاء عدد من شرطة الأمر بالمعروف  من هؤلاء الشرطة وجلسوا أيضا
والنهي عن المنكر وبدأوا بالكلام: لماذا جلستم؟ لماذا تتكلّم مع هذا الرجل؟ فقلت: أعزتي 

ا استفيدوا! ودون أن ينظر إلّي بدأ: هؤلاء ا اجلسوا، أنتم أيضا كذا، هؤلاء يرجّحون  أنتم أيضا
عليًّا على النبيّ. يحبّون عليًّا أكثر من النبيّ. قوموا تفرّقوا لماذا أنتم جالسون؟ لم يكن ينظر إلّي 
ا مثلهم ولتقل شيئاا  ا، هل أنت منزعج، فلتجلس أنت أيضا أصلاا. فقلت له: أنت تتكلّم كثيرا

 نستفيده. قال هذا ومضى. 
ثمّ التفتُّ إليهم وقلت: هل أنتم تقبلون بكلام هذا الرجل؟ قال: ما رأيك أنت؟ قلت: ما 

ونحن  2 «.أنا عبد من عبيد محمّد»دام أمير المؤمنين علّّ عليه السلام يقول في نهج البلاغة: 
ا  الشيعة نعتقد بهذا فما معنى هذا الكلام الفارغ الذي يقوله هذا؟ فقال: عجيب وهل قال كلاما

كهذا؟! قلت: بلى، اذهب واقرأ نهج البلاغة. نهج البلاغة نحن نطبعه، أنتم لا تطبعونه، أنتم لا 
 تقبلون بعلّّ. 

وبدأ الحديث، ورجع ذلك الرجل، وجاء غيره فقال: ثمّ جلستم ثانياا ألا تتركه وشأنه؟! 
فمضى  فقال له: لا ليس هناك مشكلة. إن أحببت أنت ولم يكن لديك عمل فاجلس واستفد.

                                                           
نْبح في الأصل: الأخذ بذنب الشي۱33في المفردات ص  1 : أصبت ذنبه، و يستعمل في كلّ فعل يستوخم : الذَّ ء، يقال: ذَنَبْتحهح

ا بذنب الشي ا لما يحصعقباه اعتبارا نْبح تبعة، اعتبارا  . )م(ل من عاقبتهء، و لهذا يسمّى الذَّ
 . 4۱3، ص ۱؛ مرآة العقول، ج ۰٩، ص ۱الكافي، ج   2

https://madrasatalwahy.org/


  15 
 

للمرّة الثانية وكان يتردّد على الدوام ذاهباا جائياا. وقد أخّرت الرفقاء في ذلك المنزل ما يقارب 
 الساعة والنصف وكانوا يقولون: ماذا حصل حتّى تأخّر؟!

كان هناك رجل من الجزائر وكان قد جلس معنا، وهو من الطلّاب الذين يدرسون هناك، 
ا ما، وكان له اطّلاع ما على الأمور والمسائل، وكان يسأل أكثر وكانت معلوماته لا بأس بها نوعا 

 من الآخرين ويتابع ويشجّع. وعندما انتهى الكلام التفت إلّي وقال: 
 أريد أن أسألك سؤالاا. هل يختلف قرآنكم عن قرآننا؟ أنتم تقرأون قرآناا آخر؟ 

 قم إلى منزلنا وانظر أنّ هذا قلت: أنا مستعدّ لأدفع لك كلفة الطائرة فتفضّل إلى إيران إلى
القرآن الموجود في المسجد الحرام موجود في جميع الغرف. فقال: عجيب! فلماذا يقال إنّ 

 لديكم قرآناا يسمّى مصحف فاطمة وأنّه محرّف، وقد بدّل ما فيه، وهو قرآن آخر؟! 
قلت: تفضّل وانظر بعينك. فقال: ما قصّة مصحف فاطمة هذا؟ قلت: قصّة مصحف 
فاطمة هي هذه: إنّه القرآن الذي أعطاه النبيّ إلى أمير المؤمنين عليه السلام وإلى السيّدة الزهراء 
سلام الله عليها والآن هذا القرآن عند إمام الزمان عليه السلام وعندما يظهر يأتي به، وهو مطابق 

يه الأمور للنزول وقد كتبت فيه الآيات التي نزلت بترتيب معيّن وفق ذلك الترتيب، وف
والأحداث التي ستجري إلى يوم القيامة، كلّ ذلك هو في هذا القرآن، من كان من أهل السعادة 
أو من أهل الشقاء والأعمال التي يقوم بها والأمور التي لا يقوم بها. هذا القرآن هو قرآن غير 

 متعارف. 
 فقال: أليس هذا القرآن الموجود الآن عندنا على أساس النزول؟ 

 ماذا كانت أوّل سورة نزلت على النبيّ؟  قلت:
 فقال: سورة اقرأ. 

قلت: فهل هذه السورة الآن هي في أوّل القرآن أم في آخره؟ هذا القرآن هو هكذا. هذا 
القرآن الآن فيه تقديم وتأخير، جمع في زمان عثمان وجعل هكذا. في حين أنّ أوّل سورة كانت 
ا لما نزل على النبيّ،  شيئاا آخر وآخر سورة كانت شيئاا آخر، وترتيب الآيات كان شيئاا آخر مغايرا
ولم يكن الأمر في هذا القرآن على الترتيب الذي نزل على النبيّ. وفي جميع الأمور التي جرى فيها 

https://madrasatalwahy.org/


  16 
 

الحوار كانوا يطأطئون رؤوسهم ولا يتكلّمون. حتّى قلت لهم إلى هذا الحدّ: إنّ هذا الكلام الذي 
ا أن ا أقوله لكم اذهبوا أنتم إلى كتبكم فإن لم تجدوه فيها فالحقّ معكم. هذا أيضا ا أقبل به، وهذا أيضا

 عنواني، وهذا أنا، والحقّ معكم وأنا سآتي وأقبل بمذهبكم ومدرستكم. 
وعندما انتهت هذه الأمور، وهنا الموضوع الذي كنت أريده، وهو أنّه ماذا علينا أن نصنع 

 لنطبّق أعمالنا على الحقّ؟ هذه هي مشكلتنا. وماذا نصنع حتّى نكون بعيدين عن الباطل؟
 ا هو السبب في الاختلاف بين الشيعة والسنةّ؟ قال: م

فقلت: أحسنت، هذا ما كنت أنتظر سماعه من لسانك. السبب في الاختلاف بين الشيعة 
والسنةّ هو أنّ الشيعيّ يقول: لا بدّ من اتّباع العقل والفطرة والمنطق، والسّنة يقولون: لا بدّ من 

 عجيب؟!  تنحية العقل والمنطق والوجدان والفطرة. قال:
 فقلت: نعم هذا هو. 

 قال:كيف؟ الآن أثبت لكم. 
 فقلت: أنا أتكلّم معك الآن من منطلق الأخوّة. من منطلق الأخوّة. 

وقلت: فلنخرج أنفسنا كلانا من هذا المحيط ـ هذا هو ما أريده ـ قلت: أنا أترك كوني 
ا كونك سنيًّا جانباا، فهل تقبل بذ  لك؟ شيعيًّا جانباا، وأنت دع أيضا

وقلت: نعم. أنا من الآن لم أعد شيعيًّا وأنت من الآن لم تعد سنيًّا فلنتركهما جانباا، فأنا لم 
ا تدع جانباا  ا. وأنت أيضا أعد أعرف عليًّا، ولا عمر ولا أبا بكر ولا الإمام الصادق، لا أعرف أحدا

أن نصبح مسلمين  أولئك الخلفاء حشرك الله معهم إن شاء الله. كلانا مسيحيّان، ونحن نريد
مع هؤلاء الشرطة والذين جاؤوا، الآن في ليلة السبت الساعة كذا نريد أن نسلم. ولدينا في 

 الوقت نفسه اطّلاع على الأمور المتّفق عليها بين الطرفين، بالالتفات إلى ذلك. 
وقلت: أنا لا أتكلّم بشيء من كتب الشيعة، وأعطيكم هذا المقدار من الامتياز، أعطيكم 
ا: لولا علّّ  نقطة الامتياز هذه أن لا أتحدّث من كتب الشيعة. أليس في كتبكم أنّ عمر قال مرارا

 لهلك عمر؟ 
 قالوا: بلى. 

https://madrasatalwahy.org/


  17 
 

قلت: أليس في كتب أهل السنةّ أنّ عمر كان يقول في مسائل متعدّدة: لا أبقاني الله بعدك 
 ؟ قالوا: بلى. 1يا أبا الحسن

يرسل إلى أمير المؤمنين عليه السلام في موارد عديدة قلت: أليس في كتبكم أنّ عمر كان 
 من الأقضية، فيخرج أمير المؤمنين من بيته إلى مسجد المدينة وكان أمير المؤمنين يقضي لهم؟ 

 قالوا: بلى. 
فقلت: أليس في كتبكم أنّ عمر أراد أن يرجم تلك المرأة فمنعه أمير المؤمنين وأوضح 

 الأمر؟ قالوا: بلى.
 ت لهم شيئاا قالوا: بلى. وكلّما قل

فقلت: هل لديكم مورد واحد توقّف فيه أمير المؤمنين فجاء عمر وحلّ له العقدة؟ 
 2أنا مدينة العلم وعلّّ بابها، ومن أراد المدينة فليأتها من بابهاوقلت: أليس لدينا أنّ النبيّ قال: 

 ؟ 
 قالوا: بلى هو في كتبنا. 

  «.علّّ أتقاكم، علّّ أعلمكم، علّّ أورعكم» فقلت: أليس لدينا أنّ النبيّ قال:
 قالوا: بلى.

وهنا سؤالي: نحن اثنان مسيحيّان نريد أن نسلم، لا أنا شيعيّ ولا أنتم سنةّ، هذا عمر 
بأعماله التي قام بها وكلامه الذي في كتبكم، وهذا علّّ بأعماله هذه وكلامه الذي في الكتب. نحن 

بع عليًّا أم عمر؟ فطأطأ الجميع رؤوسهم فقلت: ما لكم لا اثنان مسيحيّان هل علينا أن نتّ 
 تنطقون؟ أيّهما؟ فلتقولوا في النهاية! 
 قالوا: نحن نذهب ونحقّق. 

                                                           
 .٩۰3، ص 2؛ كشف الغمّة، ج 6۸، ص 2السّلام، ج عيون أخبار الرضا عليه   1
 .۰43تحف العقول، ص   2

https://madrasatalwahy.org/


  18 
 

قلت: أنتم بأنفسكم تقولون. فما معنى أن تحقّقوا بعد هذا؟! أنتم الآن تقولون. قلت: 
حال لا يمكن معه أن انظروا هذه هي المشكلة، المشكلة أنّ محيطكم قد جعلكم في وضع و

 تتركوا باطلكم. هذه هي المسألة. 
ا وعلّّ أو النبيّ قال كونوا هنا... العقل  الشيعيّ لا يقول ذلك، يقول: لو اتّبع الناس أمرا
ا إلى كتبكم ووجدنا أنّ لعمر فضيلة على علّّ  قال ـ حتّى أنا قلت لهم هذه العبارة ـ لو ذهبنا معا

بع عمر وأترك عليًّا. حتّى هذا قلته لهم. فكيف يتكلّم الإنسان بعد هذا؟ فأنا الشيعيّ الإيرانّي سأتّ 
 كيف يريد الإنسان أن يوضّح بعد ذلك هذا الحقّ الواضح البيّن؟ إلى هذا الحدّ. 

فاطمة بضعة فقط أشرت إلى قصّة السيّدة الزهراء سلام الله عليها وقلت: إنّ النبيّ قال: 
قلت لهم: أموجود هذا في كتبكم أم لا؟ قالوا:  1.من آذاها فقد آذانيمنيّ، من أحبّها فقد أحبّني و

موجود. فقلت: أليس بعده أنّ هذين الرجلين جاءا وأعرضتْ عنهما وقالت ألم تسمعا من 
ا عجيب، يحتار الإنسان أن كيف يريد الناس أن يتعاملوا مع هذه  ا عجيب واقعا النبيّ... فواقعا

بيّ أنّه قال: من آذى فاطمة فقد آذاني ومن آذاني فلعنة الله عليه؟ ألم تسمعا من النالأمور؟! ـ 
 2.قالا: بلى. فقالت: اللهمّ فاشهد أنّهما آذياني

                                                           
نى»، 4۱۰الأمالى) للصدوق(، ص   1 ها فقد سَََّ  .«انّ فاطمة بضعةٌ منى فمن آذاها فقد آذانى و مَن سَََّ
: فقال عمر لأبي بكر، رضي الله عنهما، انطلق بنا إلى فاطمة، فإنا قد ۰2، ص ۱الإمامة والسياسة، ابن قتيبة الدينوري ج  2

أغضبناها، فانطلقا جميعا، فاستأذنا على فاطمة، فلم تأذن لهما، فأتيا عليا فكلماه، فأدخلهما عليها، فلما قعدا عندها، حولت وجهها 
يها، فلم ترد عليهما السلام، فتكلم أبو بكر فقال: يا حبيبة رسول الله والله إن قرابة رسول الله أحب إلّي من إلى الحائط، فسلما عل

قرابتي، وإنك لأحب إلي من عائشة ابنتي، ولوددت يوم مات أبوك أني مت، ولا أبقى بعده، أفتراني أعرفك وأعرف فضلك 
لا نورث، ما »سمعت أباك رسول الله )صلى الله عليه وسلم( يقول: وشرفك وأمنعك حقك وميراثك من رسول الله إلا أني 

قالا: نعم .  «أرأيتكما إن حدثتكما حديثا عن رسول الله صلى الله عليه وسلم تعرفانه وتفعلان به ؟»، فقالت: «تركنا فهو صدقة
سخطي، فمن أحب فاطمة ابنتي  نشدتكما الله ألم تسمعا رسول الله يقول: رضا فاطمة من رضاي، وسخط فاطمة من»فقالت: 

قالا نعم سمعناه من رسول الله )صلى الله  «فقد أحبني، ومن أرضى فاطمة فقد أرضاني، ومن أسخط فاطمة فقد أسخطني ؟
، فقال أبو «فإني أشهد الله وملائكته أنكما أسخطتماني وما أرضيتماني، ولئن لقيت النبي لأشكونكما إليه»عليه وسلم(، قالت: 

 عائذ بالله تعالى من سخطه. بكر أنا

https://madrasatalwahy.org/


  1٩ 
 

فقلت لهم: فإذن ألن تكون لعنة الله عليهما؟! قلت لهم بصراحة: إمّا أن نترك هذه الرواية 
قلت: هذا هو الفرق بين الشيعة وقد نقلتموها أنتم. أو إن كان الأمر كذلك فالحقّ لا مزاح فيه. ف

والسنةّ. الشيعيّ يقول: في كلّ خطوة تخطوها يجب أن ترى أنّها حقّ ثمّ تخطوها. لا تنظر ماذا 
فعل هذا وماذا فعل ذاك؟ ما شأنك أنت. هذا نظره هكذا وذاك نظره هكذا، جميع الناس مالوا 

 الشيعة والسنةّ. إلى هذه الناحية. جميع الناس قالوا هذا، هذا هو الفرق بين 
ا هم أخذوا عنواني ليتابعوا الموضوع. وبعد  هنا قلت: بعد هذا الحجّة عليكم تامّة. وطبعا
ذلك لا يدرى كم يشمل التوفيق الجميع إن شاء الله. فقلت: هذا هو الأمر فاذهبوا وفكّروا فيه. 

ربعمائة سنة؟ فالآن هنا هي مشكلة الشيعة والسنةّ. قلت: الآن، لماذا أنتم تفكّرون في ألف وأ
عمر جالس هنا وعلّّ جالس هنا هذه الليلة أمامنا، فماذا نصنع؟ لماذا نذهب إلى ألف وأربعمائة 
سنة خلت، لماذا فعل الصحابة ذلك؟ لماذا فعل فلان كذا؟ ما شأننا نحن؟ الآن، وهذه كتبكم 

ا.   أيضا
هذه المسألة هي التي يقول الإمام الصادق عليه السلام عنها إنّ على الإنسان أن لا يقضي 
ا في هذه المرتبة وفي هذه المرحلة،  أوقاته بالبطالة، هذا هو المقصود. أي إنّ الإنسان...، وطبعا
 وإن شاء الله في المجلس اللاحق سنتحدّث عن هذا الأمر بنحو أدقّ وهو الذي نقصده. وأمّا

الآن فإنّ كلام الإمام الصادق عليه السلام يفيدنا أنّ التابع لأمير المؤمنين عليه السلام... 
ا في يوم القيامة في أيّ صفّ يجعلوننا؟ مع من؟ فأمير المؤمنين لا يختلف الأمر لديه بين  وواقعا

لمؤمنين باق مع ألف وأربعمائة سنة وبين الآن. أمير المؤمنين أبديّ، أمير المؤمنين خالد، أمير ا
الدهر، باق في الدنيا والآخرة، إنّه باق، ففي يوم القيامة في أيّ صفّ يجعلوننا؟! لا قدّر الله أن لا 

 نجعل في صفّ أمير المؤمنين! 

 النقطة الأساس في مدرسة المرحوم العلا مة

النقطة الأولى والأخيرة للمرحوم العلّامة في مدرسته خلال هذه السبعين سنة التي قضاها 
كانت أنّه أينما يكون الحقّ فيجب أن تكون، ولو كان على لسان أيّ إنسان ومن أيّ جهة. وهذه 

https://madrasatalwahy.org/


  20 
 

الأمور التي كبتها في كتبه ونشرها لأيّ شيء كانت؟ لكي يبيّن تلك الحقيقة بشكل منطقيّ، وإلا 
ا، لقال: الأمر  لقال الأمر هو هكذا، لما احتاج إلى تأليف الكتب، لما احتاج إلى كتابة سبعين مجلّدا
ا ونراه نثبته بهذا المنطق وبهذا البيان. فلو أردنا أن نقوم  هو هكذا. جاء وقال: ما نعتقده نحن حقًّ

باع هذه بعمل آخر على خلاف هذا المنطق وهذا البيان فهل سنكون من أتباعه؟ من أت
 المدرسة؟

ا. المطّلعون بنسبة ما على الأمور والأحداث يعلمون ماذا أريد أن أقول.  الأمر مهمّ جدًّ
ا من أتباع هذه المدرسة؟ ونسعى إلى تحقيق هذا الأمر؟   هل نحن واقعا

لقد كان من اعتراضات هؤلاء الناس أنّ هؤلاء الذين يأتون يقولون هذه الأمور ـ فقد 
ا ـ ا جاؤوا وجمعوا في كتاب بعض الأمور السلبيّة التي يطرحها  كان هذا حقا فبعض الكتّاب أخيرا

بعض العوام وجعلوها في متناول أيديهم. هؤلاء يقولون عن الحسين كذا، ويقولون عن علّّ 
 كذا، وجمعوا الشعر الذي قاله بعض شعرائنا عديمي الفهم والذي فيه رائحة الغلوّ . 

لّ مكان يوجد من جميع الأصناف، أنا أوافق على ذلك. أنا أقول: فقلت: سيّدي العزيز في ك
ا، وأقول إنّ الأمر هو هكذا.  أنا شيعيّ ولديّ شيء قليل من الاطّلاع على الأمور، وأنا إيرانّي أيضا
ا قال كذا. ثمّ هناك من لا ينظر إلاّ إلى الجانب السلبيّ ولا يلاحظ  الآن أنتم تقولون إنّ فلانا

ضعون يدهم على هذه الأمور. عزيزي هناك مئات النقاط الإيجابيّة وأنت أخذت نقطة الإيجابّي في
سلبيّة واحدة وأنّ فلاناا في مكان ما قال كذا. قلت: هل سمعت هذا الكلام الذي فيه غلوّ من 

ا كهذا.  ا كهذا؟ الآن جاء واحد وطرح أمرا  عالم شيعيّ؟ هل سمعت من كبير أمرا
التي يأتي الشيطان ويتابع الطريق بواسطة أدواتها. ولكن ما دام انظروا فهذه هي الجوانب 

ا بالنسبة إلينا فلا حاجة إلى هذه الأمور.   الأمر واضحا

 استقبال شهر رجب

نحن في شهر جمادى وعلى مشارف الدخول في شهر رجب، والإخوان مطّلعون على 
ا شهر فضيلة شهر رجب وشعبان وكذلك رمضان، وأنّه كم لها من الأهميّة  والمقام! وخصوصا

https://madrasatalwahy.org/


  21 
 

رجب. وكما يقول المرحوم العلامة، فإنّ الأعاظم ينتظرون شهر رجب قبل مدّة مديدة، وعلى 
حدّ تعبيره يعدّون أنفسهم للدخول إلى شهر رجب قبل بضعة أشهر، فيزيدون من مراقبتهم 

تّى يتمكّنوا ويضاعفون من سكوتهم، ويقلّلون من كلامهم، حتّى يتمكّنوا من الاستفادة أكثر، ح
 من تثبيت الحقيقة في أنفسهم أكثر، حتّى يصلوا أنفسهم أكثر بذلك الحقّ ويثبّتوا موقعهم أكثر. 
شهر رجب هو شهر نزول الأسماء والصفات الكليّة. الشهر الذي يجب أن تكون النفس 

هذا لا يتحقّق فيه مستعدّة لكي تصل إلى المطالب الكليّة، أن تأتي تلك الحقائق الكليّة إلى ذهنه و
بدون مراقبة، أنواع الكلام، الدخول في أمور لا يعتنى بها، في الأمور غير المتعارفة، ماذا قال 
فلان، وماذا قال فلان؟ كيف الأوضاع؟ كيف الأحوال؟ من ذهب ومن جاء؟ كلّ هذا يبعد 

تكون  الإنسان عن ذلك الاستعداد ويقوّي في النفس التخيّلات والاعتبارات. والنفس التي
 تخيّلاتها قويّة لا يمكن أن تجذب تلك الأنوار الإلهيّة. 

كلّما عملنا في جانب التخيّل والقوّة الواهمة والمتخيّلة في النفس فإنّا سنخسّ في الطرف 
المقابل. وكلّما أنقصنا القوّة المتوهّمة والمتخيّلة أمكننا أن نستفيض أكثر من أنوار العقل وأنوار 

ا. فليراقب الإنسان ليوم واحد فإنّه البهاء والجلال  والجمال الإلهيّ. وامتحان ذلك سهل جدًّ
ا مع زيد وبكر وخالد وهؤلاء ويتحدّث  يدرك حاله في أثناء الصلاة، وليجلس الإنسان يوما

 معهم حول الأمور المختلفة في الأعلى والأسفل وسيدرك بعد ذلك حالاته في الليل. 
بائي يقول: في كلّ يوم كنت أزيد مراقبتي كانت مشاهداتي كان المرحوم العلّامة الطباط

في الليل ألطف. أي إنّ جهة الاتّصال والتجرّد في تلك المشاهدات في الليل تكون أقوى. ولكن 
لو اشتغلت في النهار بأحاديث مختلفة أو تخيّلات وأمور تأتي إلى النفس وتشغلها وتقيّدها وتحدّها 

بالنسبة إلى الإخوة في الإيمان، فتستقرّ في النفس وتقطع القلب  وتوجد كدورة وتوجد سوء ظنّ 
 عن الاتّصال وتغلقه، فإذا انقطع لم تعد له قابليّة. 

فإذن بناء على ذلك، علينا أن نسعى مهما استطعنا في شهر جمادى في هذا المجال، فنحدّد 
مور التي لا علاقة لنا بها علاقاتنا مع الناس، ونقلّل من كلامنا، أن نهتم ّبالسكوت أكثر. والأ

ولا ارتباط والتي ستمشي شئنا أم أبينا فلنترك إلى الآخرين أن يهتمّوا بها أكثر، أن يسّحوا بها 

https://madrasatalwahy.org/


  22 
 

ا، يحملون عنّا، يرفعون ثقلها عناّ فنتفرّغ نحن إلى أمور  أكثر، أن يتابعوها أكثر، جزاهم الله خيرا
سائل الدنيا وفي الأوضاع والأحوال التي ليس أخرى. فهذا لا يتيسّّ لأيّ إنسان، الدخول في م

لها كثير ارتباط بالإنسان، الدخول في أمور ليس فيها إلا إتلاف الوقت وليس فيها نتيجة بعد 
انقضاء الوقت، يجلس الإنسان ساعة يتكلّم، وقد قلت للرفقاء أن يسجّلوا الكلام في هذه 

نا؟! لا شيء، فقط أفادنا أنّه أذهب ساعة من الساعة، فإذا انتهت فليستمعوا إليه، ولنر كم أفاد
 وقتنا. 

يقول الإمام الصادق عليه السلام: لا تقض عمرك بهذا. فهذا معنى بطلان الأيّام، يعني 
أنّ الإنسان إذا ما قضى ساعة ينظر فهل يجد أنّ هذه الساعة كانت مفيدة أم لا؟ ما الذي ارتفع 

ذا، وهذا كذا، من تلك الأمور التي لا تسبّب سعره؟ وما الذي رخص سعره؟ وذاك حصل له ك
 إلا إتلاف الوقت، وتزيد من قوّة الخيال والتوهّم لدى الإنسان. 

إن لم يكن لدى الإنسان كلام يقال، فليجلس ساكتاا. هل يجب على الإنسان إذا ذهب إلى 
تفيد، ففي مجلس ما أن يتكلّم؟! أحياناا يذهبون إلى مجلس فيقولون: سيّدنا تفضّل بشيء لنس

النهاية لا يمكن أن يمضي المجلس بالسكوت! أفهل الاستفادة هي فقط بالكلام. تضعون 
شريطاا فيتكرّر لعدّة مرّات. هؤلاء غير ملتفتون إلى أنّ ما يستفيده الإنسان بالسكوت هو أكثر 

كثر بكثير مماّ مماّ يستفيده بالكلام. لو أنّ إنساناا قضى ساعة بالسكوت وخلّى فكره، فإنّه يستفيد أ
 لو أراد أن يحصّل شيئاا من الكلام. 

ا، وعلينا أن نستعدّ للدخول إلى الشهر. وكان  وعلى كلّ حال فالأوقات حسّاسة جدًّ
ا:  المرحوم العلّامة رضوان الله عليه في مثل هذه الأوقات يقول مرارا

 ديك چشم زدن غافل از آن ماه نباشيد *** شايد كه نگاهى كند آگاه نباشي
 يقول: 

 لا تغفل طرفة عين واحدة عن ذلك القمر فربّما نظر نظرة وأنت غافل
ا إلى العمل بمعالم الدين ومعالم التشيّع والأمور التي  إن شاء الله. نأمل أن يوفّقنا الله جميعا

 وصلت من الأعاظم وأولياء الدين. 

https://madrasatalwahy.org/


  23 
 

 اللهم  صلّ على محم د وآل محم د

  

https://madrasatalwahy.org/

	الحقّ والباطل من زوايا جديدة
	ما هي الصلاة الباطلة؟
	ضرورة المراقبة أثناء العمل
	أثر المحيط في تمييز الحقّ والباطل
	الحقّ والباطل في تجربة الحركة الدستوريّة
	العلم ومحوريّة النور
	النور الذي كان لدى الحاج هادي الأبهريّ والكربلائي كاظم
	ملك يوم الدين ومالك يوم الدين
	حوار في المسجد الحرام مع بعض أهل السنّة
	النقطة الأساس في مدرسة المرحوم العلاّمة
	استقبال شهر رجب

