
 

 

 

  

 هو العليم

  

 مراتب الستّارية ومقام )خير الساترين(

  

 المحاضرة الثانية عشرة -هـ ق  ۱٤٣۸سنة  -شرح دعاء أبي حمزة الثمالي 

  

 محاضرة ألقاها

 آية الله الحاجّ السيّد محمّد محسن الحسينيّ الطهرانيّ 

 قدس الله سره

  

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 أعوذ باللـه من الشيطان الرجيم

 بسم اللـه الرحمن الرحيم

 الحمد لله ربّ العالمين

 والصلاة والسلام على سيدّنا ونبينّا أبي القاسم محمد

 وعلى آله الطيبين الطاهرين

 واللعنة على أعدائهم أجمعين

  

  
ولو خفت تعجيل العقوبة لاجتنبته، لا لأنّك أهون »يقول الإمام السجّاد عليه السلام: 

عين؛ بل لأنّك يا ربّ خير الساترين، وأحكم الحاكمين، وأكرم الناظرين وأخفّ المطّل
 «الأكرمين

لو كنت أخشى أن تعجّل لي العقوبة يا ربّ، لكنت قد اجتنبت الذنب؛ ولكن عدم خوفي 
ليس لأنّك غير ناظر علّي، ولا لأنّك غير مطّلع على أعمالي وأفعالي؛ بل بسبب أنّك يا رب أفضل 

أنت أفضل حاكم ومحاسبٍ لي، وفي مقام الكرم، عندك أعلى مراتب  ساترٍ، وفي مقام الحكومة،
الكرم؛ فهذه الأمور الثلاثة هي التي جعلتني أتجرّأ على الذنب، وأتخلّى عن الحذر و المراقبة عند 

 ارتكابي للذنب.

 منهج الأولياء في كيفية التعامل مع الذنوب

ذكرنا في الجلسات السابقة بأنّ ممشى ومرام العظماء في مسألة الخطأ والذنب الذي يصدر 
من الإنسان، هو أنّ الإنسان عليه أن يكون حذراً مراقباً وألاّ يقترف ما هو مخالف لرضا الله، 

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

نا من ولكن طبعاً نحن لسنا معصومين؛ إذ أنّنا نذنب أحياناً ولا مجاملة في الأمر! ولا نبّرئ أنفس
الخطأ والذنب؛ ولكن مع ذلك فقد أمرنا العظماء بالمراقبة، فينبغي على الإنسان أن يراقب نفسه 
قدر المستطاع، وإذا تساهل في هذه المسألة فسيتوقّف! يعني ذاك السير وتلك الحركة التي 

لة ينبغي أن تحصل له ستصير حركةً بطيئةً، بل في بعض الأحيان ستكون تلك الحالة ـ وهي حا
الذنب والمعصية ـ حالة عاديّة بالنسبة له، بحيث سيقلّ شعوره بذلك القبح والحياء الذي كان 

 يحصل له عندما تصدر منه معصية، ثمّ يضمحلّ شيئاً فشيئاً، وهذا الحال ليس جيداً.

 ما هي حقيقة المحاسبة والاستغفار؟

المحاسبة لأجل هذا نعم، عندما يصدر من الإنسان خطأ عليه أن يتوب، وقد أمرونا ب
الأمر؛ فالمحاسبة تعني أنّه: ينبغي على الإنسان في كلّ ليلة قبل النوم أن يحاسب نفسه، ويستغفر 

فقط، بل يجب  "أستغفر الله"الله على ما صدر منه من ذنب، والاستغفار ليس عبارة عن قوله 
لى نفسه ويكفّها عن ذلك، لا أن أن يبني على ألاّ يعود إلى هذا الذنب في اليوم التالي، وأن يلتفت إ

تكون المحاسبة عبارةً عن تكليف روتيني ينبغي القيام به في كلّ ليلة لنرى ماذا صدر مناّ، 
فنقول: أستغفر الله أستغفر الله أستغفر الله، ثمّ نقول لله تعالى: ها قد استغفرناك فلا شيء لك 

  فائدة فيه.علينا! وفي اليوم التالي نفعل نفس الشيء!! كلا هذا لا
هو أن يبني الإنسان على ألاّ يصدر منه أيّ عمل مخالف لرضاه تعالى،  إنّ معنى الاستغفار

 هذا هو الاستغفار. وطبعاً للاستغفار معانٍ أخرى عميقة مختلفة، ليس الآن مورد ذكرها.
 هذا الممشى هو الذي أكّد عليه العظماء؛ ولكن هذا بالنسبة للإعمال والذنوب والأخطاء

العاديّة؛ فالإنسان قد تتغلّب عليه أهواؤه فيقع في شراكها، ويغفل فيصدر منه كلام أو فعل أو 
ذنب، ثمّ يلتفت ويندم ويقول: إلهي ماذا فعلت؟! ها أنا أتوب إليك وأستغفرك، وإذا كان هناك 

 حقّ للناس )كما لو قال شيئاً بحقّ أحد(، فإنّه يتدارك ذلك ويعتذر منهم.
رد دأب العظماء وديدنهم هو أن لا يقف الإنسان على هذا الذنب، بل عندما في هذه الموا

يتوب، عليه أن ينساه.. ينساه، ويبني على أساس رحمة الله ويعتمد على مغفرة الله، عليه أن 

https://madrasatalwahy.org/


  4 
 

يستحضر رحمته ومغفرته ويقوّيها في نفسه؛ حتى يتحرّك بنشاط وحماس، فمن يكون دائمًا في حالة 
غلّب عليه هذه الحالة، لن يكون سيره وحركته كما ينبغي! إذ رحمة الله أعلى من الندم بحيث تت

من ذلك؛ حيث يريد الله من المؤمن ومن عبده أن يستحضر جانب رحمته ومغفرته أكثر، وقد 
، يعني أنّ المؤمن مهما يكن اعتقاده بي فأنا "أَنَا عِندَْ ظَنِّ عَبدِْيَ الْمُؤْمِنِ بِي "ورد في الروايات: 

كذلك، مهما كان ظنهّ، ]فسوف أتعامل معه طبقاً لذلك[؛ فإن كان ظنهّ هو أنّ الله غضوب وقهّار 
ومعاقب ولا يسامح، فالله يقول له: بما أنّك تظنّ ذلك، فسأكون أنا هكذا! إذ أنت تريدني هكذا. 

ما يمضي في نفس وأمّا إذا كان ظنهّ به بأنّه رحيم ومسامح، فالله يقول له: أنا كذلك؛ يعني أنّ كلّ 
 الإنسان يكون الله تعالى بهذا المقام والصفة معه، وهذه مسألة لطيفة جداً!

لذا يقولون لا ينبغي للإنسان أن يقف على ذنبه، وبشكل عام نفس تذكّر الذنب مكدّر 
للنفس؛ بأن يقول: فعلت هذا الفعل، وتكلّمت بهذا الكلام، ويستحضر ذلك، فإنّها توجب 

لى الإنسان أن يتجاوز هذه المسائل، وأن يتوب منها إلى الله، ويقول: إلهي لن الكدورة له، وع
 أعود إليها، فلا يقف عند الفعل الذي صدر منه.

 أخطر الذنوب: الاستكبار أمام الحقّ، و مواجهة أولياء الله

هذا بالنسبة إلى الذنوب العادية التي تكون بين الإنسان وبين الله، والتي ينبغي على 
نسان أن يستغفر منها، ولكن هناك قسمٌ آخر من الذنوب؛ وهي عبارة عن الاستكبار، الإ

والوقوف أمام الحق، ومواجهة الحقّ، وقطع الطريق، فهذه الذنوب خطرةٌ، ويحتاج فيها 
الشخص أن يستنقذه الله منها، وذلك حينما يأتي الإنسان ويقف عائقاً في الطريق، ويجابه أوامر 

 .1فسه ووجوده أمام مطالب ولي الله ويقف بوجهها، ويظهر نفسه في قبالهاأستاذه، ويبرز ن
هذا وليس بالضرورة أن يكون أستاذه و ولّي الله حيّاً في الظاهر فلا فرق في المسألة، إذ 
حتّى لو كان ميّتاً بحسب الظاهر فهو في الواقع حيٌّ ويقوم بعمله، ولا ينبغي للإنسان أن يتصوّر 

                                                           
ضَا عليه السلام قَالَ:    1 أَحْسِنِ الظَّنَّ باِللَّهِ فَإنَِّ الَلَّه عَزَّ وَ جَلَّ يَقُولُ أَنَا عِندَْ ظَنِّ عَبْدِيَ الْمُؤْمِنِ بِي إنِْ خَيْراً عَنْ أَبِي الْحسََنِ الرِّ

اً فَشََ.   .۷2، ص 2الكافي، ج فَخَيْراً وَ إنِْ شَرّ

https://madrasatalwahy.org/


  5 
 

شخص في الماضي ولديه خصوصيّات معيّنة، ولم نكن نستطيع مخالفته في حياته،  بأنّه كان هناك
 أمّا الآن بعد وفاته فيمكننا أن نقوم بأيّ عمل نريده!

كلّا، إذ لا يمكن اللعب والمزاح مع أولياء الله؛ بأن يأتي الإنسان ويلعب بمطالبهم 
ن كان ولّي الله قد تكلّم بشيء في مكان، وعباراتهم وكلماتهم، وينتقي من كلماتهم ما يفيده فقط! فإ

فقد تكلّم بكلامٍ مخالفٍ في ألف مكان آخر، لكن يأتي الإنسان ويأخذ بهذا الكلام المطابق 
لميوله وأوضاعه وفضائه، ويدع سائر كلامه جانباً.. فهذا العمل يعدّ من تلك الأمور الخطرة! 

ال أنّه يعلم يقيناً ـ قسمًا بالعباس ـ ما هو هذا من قبيل اللعب بذيل الأسد! تراه يفعل ذلك والح
رأي ولي الله ويعلم ما هو مراده! إنّ هذا هو ما نعنيه بالتوقّف؛ وهو أن يقف الإنسان مقابل ولّي 
 الله، ويحمّله ما يريد ويجرّه معه إلى منافعه؛ اليوم يجرّه إلى هذه الجهة، وغداً إلى تلك الجهة، واليوم

 يريده وتقتضيه مصلحته، بينما يأتي غداً بكلام آخر ... وهكذا يلعب يأتي بكلام مطابق لما
 1]بكلمات الأولياء[ ، فهم يؤمنون ببعض ويكفرون ببعض!

هذا من الأمور الخطرة، حيث تأتي هذه المسألة و تنفذ بقوّة إلى القلب وتسدّ نوافذه، 
شيطان وسيطرته على قلبه وتنقل الإنسان إلى عالم الشكّ، وعالم أشراك الأبالسة وإحاطة ال

وفكره، وتسخيره لأمياله، فيصبح ميله ميل الشيطان، وفكره فكر الشيطان، وطريقته طريقة 
 الشيطان! يصلّي ولكن... فعُمر كان يصلّي أيضاً، وأبو سفيان كان يصلّي!

كان أمير المؤمنين يصلّي في حرب صفّين والمسلمون يقتدون به، وفي المقابل كان معاوية 
 وأصحابه يقتدون به! كلّ منهما كان إمام جماعة، وكلّ منهما له مأمومون، وكلّ منهما يقرأ يصلّي 

 الحمد وسورة التوحيد، هل التفتم؟!
والخطر يكمن هنا، إذ لا يمكن للإنسان أن يشخّص من خلال الظاهر، بل عليه أن يأتي 
ويفكّر في عمل هؤلاء وتصّرفهم؛ فلو كان الأمر ظاهراً جدّاً ويمكن تشخيصه بسرعة، لما كان 

 بحاجة إلى حشد الجيش وهذه الأمور.

                                                           
فَتُؤْمِنُونَ ببَِعْضِ الكِْتَابِ وَتكَْفُرُونَ ببَِعْض  ﴿من سورة البقرة:  5۸ية اقتباس من قوله تعالى في الآ   1

َ
 . ﴾أ

 

https://madrasatalwahy.org/


  6 
 

 في أصل المنهجالاستكبار أمام الأولياء ومواجهة الحقّ تؤديّ إلى حصول التشكيك 

كناّ في زمان المرحوم العلامة رضوان الله عليه نرى الكثير من هذه المسائل؛ وهي أنّه 
كانت تظهر لدى بعض الأشخاص جنبة المواجهة وإبراز النفس، وإبراز الأنانيّة، كانت هذه 
الجنبة تأتي وتظهر لدى بعض الأشخاص، وكانت تأخذ مكانها لديهم شيئاً فشيئاً، بحيث 

صلهم إلى التشكيك في أصل المسألة! عندما أقول: إنّ الخطر هنا فالمقصود هو هذه المسألة؛ تو
يعني أنّه ينتهي به الأمر بالتشكيك في أصل المنهج والطريق! ويتساءل هل مسلكنا صحيح أم 
لا؟ ]فيقول:[ من قال بأنّه صحيح؟! من قال بأنّ هذا المسير سليم ومن قال بأنه هذه 

 حيحة؟!الدستورات ص
كان هناك شخص في زمن المرحوم العلامة، وكان ... الأفضل ألاّ أذكر تفاصيل أوصافه 
أكثر، ولكن بشكل عام كان هناك الكثير من هؤلاء؛ ففي أول علاقته ]بأستاذه[ كانت حالته 
مختلفة؛ فكان احترامه وتعظيمه وتكريمه جيداً، ولكن شيئاً فشيئاً ضعفت تلك الحالة وتبدّلت 

نظرة تساوٍ معه، ثمّ تبدّلت تدريجياً إلى حالة من النقد والاعتراض، وكثيراً ما كانت الحالة إلى 
تصل إلى السخرية والاستهزاء. وكان هذا الأمر ملحوظاً حتى في زمن المرحوم السيّد الحداد 

ت رضوان الله عليه، وكيف أنّ بعض الأشخاص في بداية ارتباطهم به كانوا يتكلّمون معه بعبارا
ويتصّرفون بنحوٍ ]من الاحترام[، لكنهّم شيئاً فشيئاً، عندما كانوا يخرجون من هذه الحالة كانت 
عباراتهم وكلماتهم تتغيّر؛ إذ صاروا يستخدمون عبارات وكلمات مغايرة، إلى أن كانوا يقفون 

دين، و مقابله ويخالفونه، وعندما كانوا يصلون إلى هذا الحدّ كانوا يبدؤون بالبحث عن المؤيّ 
حشد المناصرين؛ فتراهم يذهبون إلى هذا ويقولون له: ما رأيك في هذه المسألة؟ هل سمعت 
بهذه المسألة؟ لقد سمعنا بهذا الأمر، فما رأيك فيه؟ والحاصل أنّهم شيئاً فشيئاً يحاولون جمع 

انت المؤيدين حولهم. أجل، لقد شاهدنا أمثال هذه الأفلام في ذلك الزمان! أليس كذلك؟ وك
 هذه المواجهة والمخالفة تؤدّي إلى حصول التشكيك في أصل المنهج.

أعطى المرحوم العلامة يوماً أحد الأشخاص دستوراً، وقد ابتلي هذا الشخص بهذه 
المشكلة، وقد كان هذا من أقارب السيّد الوالد، لكنه كان مبتلى بهذه القضيّة.. أجل، أمره السيّد 

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

على أقسام، وقد أمره  "لا إله إلا الله"بكيفيّة خاصّةٍ، فذكر  "له إلا اللهلا إ"العلامّة بقراءة بذكر 
 ـبقوله:   ـوكان رجلاً وسواسياً!  السيّد العلّامة بقراءة الذكر بكيفيّة معينةّ.. فسأله هذا الشخص 

 بهذه الكيفيّة إشكال شرعاً؟! "لا إله إلا الله"أليس في تلاوة ذكر 
لا "لم مجتهدي النجف! وتأتي أنت وتسأله عن شرعيّة ذكر )يا عزيزي هذا الرجل كان أع

 ؟!("إله إلا الله
 سأله: أليس فيه إشكال؟ -
فقال له السيّد العلّامة: أجل ، لا شكّ أنّ فيه إشكال، بل هو حرام ولا ينبغي عليك  -
 فعله...

فأنت كان هذا الشخص يتوقّع من السيّد العلامة أن يدافع عن كلامه، ويقول له: اخجل! 
طوال هذه المدّة كنت معنا دون أن يُسمع لك صوت، فالآن بدأ صوتك ]بالظهور[؛ ولكن 
العلامة لم يقل له ذلك، بل بمجرّد أن رآه يشكّك في المسألة قال له: أنهِ المسألة وأغلق الباب، 

 وانتهى الأمر! فما إن دخل الشكّ في قلبه حتّى انتهى أمره وقرأت له الفاتحة مع الصلوات.
إنّ من يحصل له شكّ لا يحصل له خلال ليلةٍ واحدة، بل يكون له أرضيّة، وهذه الأرضيّة 
عبارةٌ عن الأعمال التي كان يقوم بها، و البرامج والأمور التي كان يقوم بها طوال شهر أو شهرين 
أو سنة، حيث كانت تأتي إلى نفسه بشكل تدريجي، فكانت تهيّء الأرضيّة التي جعلت النفس 

وقف وتعلق في هذا المورد ولا تستطيع العبور، وعندما يعلق الإنسان ويتوقّف بهذا الشكل، تت
 يقال له: في أمان الله! هذا هو الخطر!

! "في أمان الله"واعلموا أنّ هناك الكثير من الأشخاص قد يكونون الآن ممنّ يقال لهم 
، هم في "في أمان الله"ممنّ يقال لهم نعم، في الظاهر يقال لهم: السلام عليكم، لكنهّم في الواقع 

الواقع في حالة من الشكّ والترديد، وفي الواقع قضيّتهم هي هذه. تراهم في الظاهر يأتون 
ويدافعون ويحامون عن المدرسة؛ ويقيمون مؤتمرات وندوات، ويدوّنون الكتب ويخطبون، 

 !"في أمان الله"ولكنهّم في الواقع ممنّ يقال لهم 

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

ماذا؟ لأنّ أصل الشكّ قد تحقّق في وجوده بالنسبة إلى هذا المنهج، والذي هل التفتم؟ ل
اختلف هو فقط أنّ المرحوم العلامة ليس موجوداً، حظّه أنّ المرحوم العلامة غير موجود.. 

 وهذا هو السبب في الكثير من الأمور الأخرى.
نحو؛ ففي النهاية هناك والله تعالى برنامجه يسير بسيرة واحدة ونمط واحد ويستمرّ بهذا ال

شخص بهذا الشكل وشخص آخر بشكل آخر، فالناس مختلفون؛ هذا ينظر إلى ذاك، وذاك ينظر 
إلى آخر، ويقول: هذا الرجل معزّز جداً ومعظّم ومحترم، وهذا آية الله وذاك حجّة الإسلام 

 والآخر ملاذ الأنام وكهف الفقراء.
لقد سمعنا من العظماء تأكيدًا كثيًرا على هذه المسألة وهي أن علينا أن ننتبه إلى هذا الخطر! 
يعني الخطر الذي يأتي وينفذ إلى القلب بشكلٍ تدريجيّ، فيأتي وينخر في هذا القلب شيئاً فشيئاً 

 حتّى لا يبقى منه شيء، سوى الجلد، فجميع نوافذ قلبه تغلق! جميع نوافذ قلبه تغلق!
ذات يومٍ كنت عند المرحوم العلامة، وكانت تُطرح بعض المسائل ]والإشكالات[ في 
زمانه وكنت بطبيعة الحال محلّ الأنظار وعرضةً لمثل هذه المسائل ]وكنت أتصدّى للجواب 

 عنها[، فناداني يوماً وقال لي: يا
ماذا قال فلان، لا تصرف وقتك في هذه المسائل، وإذا أردت أن تصرف وقتك في معرفة 

هذا اليوم وتردّ عليه، وماذا قال ذاك غداً وتجيب عليه، فستضيّع عمرك، وهذه المسألة لا تقف 
 عند حدّ! بل عليك أن تقوم بعملك، وتكمل طريقك ودع الآخرين يقومون بما يريدون.

؛ يعني شاكلته هكذا فلا "إنّ بعض هؤلاء أصل وجودهم منبعٌ للإشكالات"ثم قال: 
ى خلف الأمور الحسنة، ولا أن يمشي في طريق مستقيم، فهو بمثابة السيّارة التي يمكنه أن يسع

في عجلاتها انحراف فهي تمشي هكذا ]أشار سماحة السيّد بيده أنها تمشي باتجاهين مختلفين معًا[، 
فلا يمكن لهذه العجلات أن تمشي بشكل صحيح؛ فإحداها تمشي في هذا الاتجاه والأخرى تمشي 

خر، فماذا سيحدث للسيّارة عند ذلك؟! فهذا أصل وجوده عبارةٌ عن وجودٍ مولّدٍ في اتجاه آ
للإشكالات، ووجوده قائم على إيجاد العيوب.. طبعًا إشكالاته في الحقيقة ليست بشيء ولا قيمة 
لها؛ لا أنّ هناك عيباً أو إشكالاً في الواقع، بل هو يختلق الإشكال ويخترع العيب؛ فحتى لو كتبت 

https://madrasatalwahy.org/


  9 
 

شيء آخر، وكذا  "الله "شيء آخر ومرادك من "بسم"يقول مرادك من  "بسم الله"ة عبار
 ... يعني وجود هذا الشخص هو هذا."الرحمن"

ولذا لا ينبغي أن يضيّع الإنسان وقته معهم، بل عليه أن يقوم بعمله ويمضي، وعليه أن 
 يفهم لم يفهم، فلا ينبغي يقدّم جواباً على هذا الإشكال ويترك الأمر! فمن فهم فقد فهم، ومن لم

أن يكون هناك إصرار! نعم، المهمّ أن تكون المسألة واضحة للإنسان نفسه، هذا هو المهمّ 
فالمهمّ أن يكون المطلب واضحاً للإنسان وأن تكون القضيّة واضحةً للإنسان، وإذا وصل إلى 

ُ ثُمه ذَرهُْ ﴿ هذا الأمر، فعليه أن يمتثل قوله تعالى: يعني قل: الله، 1﴾مْ في خَوضِْهِمْ يلَعَْبُونَ قُلِ اللَّه
ودعهم يخوضوا في أوساخهم وتجاذباتهم، ودعهم يغوصوا في مستنقعاتهم العفِنة، دعهم يسبحوا 
في هذا المجال كالدود! لا شأن لك بهم، بل امشِ في طريقك، ولا تعطّل نفسك بسببهم، 

قط، ويلعب بك فيلقي عليك كلاماً فبعضهم يقول اليوم كلاماً عنك، ويريد أن يشغلك به ف
اليوم ليشغلك به مدّة أسبوع، وعندما ينتهي، يلقي عليك كلاماً آخر فيشغلك مرّة أخرى 
أسبوعين آخرين، وعندما ينتهي يطرح عليك أمراً آخر وهكذا يتلف وقت الإنسان! فمتى يكون 

 وذاك. هناك وقت للذكر وللتفكير بالنفس؟! لقد صار جميع وقته مصروفاً لهذا
أجل فهذا النوع من المسائل ]أي الذنوب التي هي من قبيل الاستكبار أمام الحقّ 
ومواجهة الأولياء[ هو ما يستحقّ التوقّف والتفكير به، وإلا فإنْ كان الذنب ذنباً عادياً وخطأً 
وزلّة وأمثالها فينبغي للإنسان أن يستغفر منه ويتوب من عمله ويمضي، وأن يأمل بعفو الله 

 ورحمانيّته ومغفرته وستّاريّته، هذا هو المهمّ.

 مقام ستاّرية الله له مراتب متعددّة

والآن ما هو مقام الستّارية؟ تقدّم الكلام في أنّ ]ستّارية الله تعالى لها مراتب[ والمرتبة 
 الأولى من مقام الستّارية هي أن لا يدع أحداً يطّلع على خطأ إنسان، هذه هي صفة الله؛ فهو لا

                                                           
 .۱9من سورة الأنعام، الآية    1
 

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

يدع أحداً يطّلع، والذي يطّلع على هذا الأمر هو الإنسان وربّه فقط، و كذا الأولياء الذين 
تجاوزوا مرتبة النفس وصاروا ينظرون إلى الإنسان بنظرة أخرى، فهؤلاء حسابهم مختلفٌ تمامًا؛ 

 كما يقول الخواجة الشيرازي:
العجيب المحيّر هو أنّه من أين سمع )يقول: لم يخبِر العارفُ السالكُ أحداً بسّر الله ؛ لكن 

 الخمّار به؟!(
وطبعاً فإنّ مراد الخواجة حافظ هنا هو تلك الأسرار الأخرى، لا المسائل العاديّة 
والظاهريّة. أجل، فالذين يطّلعون على هذه المسائل هم من الأولياء الذين تكون نظرتهم 

الخطأ وأمثالها بنظرةٍ مختلفةٍ تماماً عن نظرة للإنسان بشكلٍ مختلفٍ أصلًا، فهم ينظرون إلى الذنب و
سائر الناس.. ينظرون إليها بشكل آخر تماماً؛ فهؤلاء قد خرجوا من مرتبة البشَيّة والميول 

 والرغبات الإنسانيّة.
إذ لم تظهرها لأحدٍ من عبادك " لقد ورد عندنا في دعاء كميل؛ بل في المناجاة الشعبانيّة

يا إلهي، تلك الذنوب التي لم تظهرها حتّى لعبادك الصالحين، تجاوز عنها  ، إنّه يقول:"الصالحين
 واغفرها!

إذ لم تظهرها لأحد من عبادك الصالحين، فلا "أمير المؤمنين عليه السلام يقول: 
فإن كان الأمر كذلك، فلا تأتِ يوم القيامة وتسوّد  "تفضحني يوم القيامة على رؤوس الأشهاد!

 وجهي بين الناس.
 ا أولياء الله الخاصّون فهم كما ذكرت لكم: لهم مراتب أخرى.طبعً 

 ؟"خير الساترين"ما هي مرتبة 

ثمّ إنّ لمقام الستّارية مرتبةٌ أعلى من هذه أيضاً وهي مرتبة عجيبة؛ فالإمام يدعوه ويقول 
،وتوضيح ذلك أنّ هناك درجة من الستّارية بحيث لا يدع الساترُ "خير الساترين"يا ربّ أنت

لآخرين يعرفون بذلك الذنب، فيضع غطاءً عليه ويغطيه، ولا يجعل الآخرين يطّلعون عليها؛ ا
أو إذا اطّلع أحد من عبيده عليه فإنه لا يسمح لهم بإفشاء ما علموه، خلافاً لما يفعله الآخرون 

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

ن، حيث تجدهم يتحدّثون بالسّر الذي انكشف لهم ويذيعونه في كلّ مكان؛ في الراديو، والتلفزيو
والجرائد وغيرها، ويقولون: انظروا إلى فلان فقد فعل كذا! أما أولئك ]الذين اطلعوا على الذنب 
من عبيد الله الصالحين[ فإنّهم لا يفعلون ذلك بل يسترونه، ويقولون: إنْ كان في إفشائه صلاحٌ 

فإنّها ترفع فالله سيفشيه لا نحن، وهذه حالةٌ من الستّارية لها أثر عجيبٌ على سير الإنسان 
 الإنسان سريعًا، وتترك أثراً كبيراً في نفس السالك؛ ففي ليلةٍ واحدةٍ تسيّره ما شاء الله!

ولكن هناك مرتبة لستّارية الله أعلى من هذه أيضاً؛ إذ إنّه يرفع أصل الذنب، حيث تنظر 
ذا الذنب؛ فترى وكأنّك لم تذنب أصلًا! فتقول: لقد فعلتُ هذا الأمر وارتكبتُ هذا الخطأ وه

 ولكننّي لا أرى شيئاً، فكأنّك لم تذنب أساساً!
بعض الأصدقاء نقلوا لي بأنفسهم بأنّهم في زمن المرحوم العلامة عندما كان يعطيهم 
دستورًا بالتوبة، فإنّهم عندما يقومون به، ينظرون إلى أنفسهم فيرون أنّهم كمن لم يذنب أساساً! 

فعلت هذا الفعل وارتكبت ذاك الأمر، فماذا حدث خلال عجيب! يا عزيزي قبل ساعةٍ من الآن 
 هذه الساعة حتّى صار الأمر كذلك؟! وما التحوّل الذي حصل؟! ما حقيقة الأمر؟

يفترض أنّ الرفقاء قد أدركوا ]من خلال ما تقدّم[ ما الذي حصل؛ فنحن ماذا قلنا عن 
العمل، وعبارة عن تلك حقيقة الذنب؟ الذنب عبارة عن ذاك الأثر الذي حصل نتيجة ذلك 

 الكدورة والظلمة التي حصلت في القلب والنفس بسبب ذلك.. هذا هو الذنب.
وعلى قدر وجود هذه الكدورة يكون مقدار هذا الذنب كبيراً ومن خلالها تتحدّد رتبة 
الذنب ودرجته، وتكرار الذنب يؤدّي إلى تكرّر الكدورة عند الإنسان؛ ولكن عندما يتوب 

 معنى التوبة وما الذي يحصل؟ التوبة تعني أنّك تقول: إلهي لقد تراجعت! لقد الإنسان؛ فما
قرّرت العودة إليك وعزمت على عدم ارتكاب الذنب! فهذا الحال والعزم والإرادة التي تحصل 
في نفسه بالنسبة إلى عدم ارتكاب الذنب، توجب حصول تبدّلٍ في قلبه، وتغيّرٍ في ذهنه ونفسه، 

ذا التغيّر فماذا يحصل لتلك الكدورة؟ إنّها تذهب، ولا تبقى! وعندما ننظر إلى وعندما يحصل ه
 أنفسنا لا نرى تلك الكدورة.

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

وعندئذٍ نصلّي بشكلٍ آخر، ونقرأ القرآن بشكلٍ آخر، ويصير التوسّل بالإمام الحسين عليه 
حالته تماماً! السلام بشكل آخر، ويذهب إلى حرم الإمام الرضا وله حالة مختلفة! لقد اختلفت 

اختلف حاله وتغيّرت نفسه؛ فأين تلك الكدورة التي كانت لديه؟! لقد ذهبت وانتهت! لا أنّه 
يذهب بهذه الكدورة إلى الزيارة ويأخذها معه.. وطبعاً ليس جميع الناس كذلك! بل الذين 

لكدورة يتوبون.. فهو لا يذهب إلى حرم الإمام الرضا عليه السلام بتلك الكدورة، بل تبقى ا
خارجاً ويدخل الحرم وحيداً؛ يدخل بقلبٍ نادمٍ وقلبٍ خاشعٍ منكسٍر يظهر عليه الذلّة 
والمسكنة، ويطلب من الإمام الرضا عليه السلام المغفرة، فيشفع له عند الله. وهذه الحالة التي 

 يذهب بها إلى الإمام لا كدورة فيها، وعندما لا يكون كدورة فلا ذنب له!
 زيارات الأئمّة عليهم السلام عند القيام بالأعمال العباديّة والتوسّل بالأئمّة، ولذا لدينا في

أو القيام ببعض الأعمال، بأنّه عندما يقوم بهذه الأعمال يكون عند انتهائه منها كمن ولدته أمّه! 
يتعجّب الإنسان كيف يحصل ذلك! فقد قام بجميع هذه الذنوب وفعل كلّ ذلك، ثمّ يقال له: 

 كمن خرج من بطن أمّه! يصير
وكذلك فيما يتعلّق بشهر رمضان المبارك، أصلًا الأمور عجيبة فيما يتعلّق بالشهر 

فإنّ الشقيّ من حُرم غفران الله في هذا الشهر "المبارك؛ حيث ورد أنّ النبي قال: 
شقيّ ،يعني أنّ رحمة الله في شهر رمضان تكون بحيث لا يبقى لديك أيّ ذنب أصلًا، فال"العظيم

والتعيس الذي يمرّ عليه شهر رمضان ولا تشمله هذه الرحمة، فهو في غاية الشقاء وفي غاية 
التعاسة، يعني عندما يأتي شهر رمضان يُلقى الإنسان في النهر ويعاد إخراجه، يلقى في البحر 

لها ويُخرج، فلا يبقى فيه أيّ شيء من هذه الأوساخ والأمور غير المناسبة، فماء النهر قد غس
 كلّها، لذا عندما ينتهي شهر رمضان يرى الإنسان أنّ حالته تغيّرت كثيراً.

يقول المرحوم العلامة: عليكم أن تحافظوا على شهر رمضان بعد انتهائه! لا أن تتصرفوا 
على أنّه عندما ينتهي شهر رمضان فقد انتهى كلّ شيء، لا! بل عليكم أن تحافظوا على حالة شهر 

عكم، أبقوها معكم وأبقوا أنفسكم في هذه الأجواء، ولا تدعوا تلك الحالة رمضان وتبقوها م

https://madrasatalwahy.org/


  13 
 

التي حصلت لأنفسكم ودخلت قلوبكم تفرّ منكم سريعاً وتخرج من قلوبكم على عجل، بل 
 اتركوها تبقى وتستمرّ.

مثلاً بالنسبة إلى يوم عرفة والذين هم في عرفات، حيث ورد عندنا أنّ رحمة الله تعالى تشمل 
درك عرفات في يوم عرفة بحيث يصير كمن قد خرج من بطن أمّه، حيث قال رسول الله من ي

، اتجهوا نحو المشعر؛ فإنّ الله قد غفر لكم ورحمكم "ارحلوا رحمكم الله"للذين كانوا هناك: 
وصرتم كمن خرج من بطن أمّه، يعني أنّكم عندما تنتقلون يكون الأمر قد انتهى، لا تنظروا 

ل انظروا أمامكم وما الذي ستفعلونه؛ فقد صرتم كالذي خرج من بطن أمّه وراء ظهركم، ب
 وعليكم أن تمشوا كذلك نحو المشعر.

وكذا الذين يدركون زيارة سيّد الشهداء عليه السلام ليلة عرفة أو من يزوره في ليلة 
المختلفة الجمعة، وأمثال ذلك، وكذا الأمر في زيارات الأئمة عليهم السلام، وكذا في المواقف 

 ]التي تنزل فيها الرحمة[.
لماذا يحصل ذلك؟ لأنّ الإنسان عندما يدرك الموقف فإنّ حاله يتغيّر دفعةً واحدةً ويعود، 

يأتي ويمحو جميع الماضي، لقد محى كلّ شيء وأعدم  "خير الساترين"فإن الأمر قد انتهى، فإنّ 
كلّ شيء، وتنتهي المسألة، فلا معنى حينئذٍ لأن ينظر ماذا صدر منه! تلك الكدورة التي كانت 
معه بسبب الذنب الذي فعله، إنّما تبقى ما دام الذنب معك وتبقى ما دام مع نفسك، ولا يدعك؛ 
فهو معك أثناء صلاتك وأثناء قراءة القرآن، وأثناء سيرك وذهابك؛ وأما الآن فبعد أن توسّلت 

أتيت بسيّد الشهداء وذهبت للزيارة، لزيارة الإمام عليه السلام أيّ إمام من الأئمّة.. بعد أن 
وتغيّرت حالتك، وصار مشهوداً لديك حضور الولاية في قلبك ]فإنّ الكدورة قد ذهبت[؛ إذ 
كيف يمكن أن تحضر الولاية وتبقى الكدورة موجودة أيضاً؟! إنّهما لا يجتمعان معاً! عندما تحضر 

 تلك الولاية في نفسك فمعناه أنّ ذنوبك قد ذهبت.
يوماً: تشَّف الإمام سيد الشهداء عليه السلام  قال المرحوم العلامة رضوان الله عليه

 ذات مرة بالذهاب إلى مكّة للحج...

https://madrasatalwahy.org/


  14 
 

ذات مرّة كنت أتحدّث مع السيّد العلّامة رضوان الله عليه، وقلت أثناء حديثي: لقد شّرف 
سيّد الشهداء أو أمير المؤمنين مكّة بالذهاب إليها، فقال لي: بل قل: تشَّف بالذهاب إلى مكّة! 

هذا الأمر عجيباً بالنسبة إلّي! فموقعيّة الإمام أعلى ]من كلّ تلك البقاع[، حيث ورد عندنا وكان 
أنّ مكّة وعرفات وغيرها إنّما هي لمعرفة الإمام، وزمزم والصفا والمشعر.. كلّها للوصول إلى 

ذِهِ الأحَْجَارَ فَيَطُوفُوا بِهَا، ثُمَّ إنَِّمَا أُمِرَ النَّاسُ أَنْ يَأْتُوا هَ  الولاية! والإمام الباقر عليه السلام يقول:
، جميع هذه الأمور إنّما هي لأجل الولاية، والإمام عليه السلام 1يَأْتُونَا فَيُعْلمُِونَا وَلايَتَهُمْ لَناَ...

هو قلب عالم الإمكان. وقد التفت المرحوم العلامة إلى الشبهة التي حصلت لي، وإن لم أطرح 
نّ نفس الإمام يذهب إلى هناك لإدراك التوحيد، غاية الأمر كلّ شخص عليه السؤال؛ فقال: إ

بحسب حاله؛ فنحن بحسب حالنا، وهو بحسب حاله، وهو وإن كان وليّاً وموجودًا في كلّ 
مكانٍ؛ لكنّ هذا الولّي يذهب إلى هناك للحصول على التوحيد العالي والمرتبة العالية من 

 المقامات العالية لا يأتي إلى المقام الأدنى ويجعل نفسه التوحيد. وبعبارة أخرى: من يكون في
في المرتبة الأقل! هل التفتم؟ وهذه نكتة مهمّة! وهي كيف أنّ الإمام مع كونه حائزاً على هذا 

 المقام والمرتبة لكن يجب ـ من ناحية الكلام والخطاب ـ أن تحفظ هذه المسألة وتراعى.
وعلى كل حال، ]تشَّف الإمام سيد الشهداء عليه السلام ذات مرة بالذهاب إلى مكّة 
للحج[، وكان الإمام يطوف بالبيت وكان معه أفراد آخرون، وكان هناك عبد أسود يطوف 
أيضاً، فشاهد هذا العبد امرأةً قد بدت يدها من تحت لباس الإحرام، فانجذب لهذا المنظر 

فالتصقت يده بها وتيبّست وبقيت كذلك! وطبيعي أنّ هذا المشهد ووضع يده على عضُدها، 
قبيح، فأتوا به وأخذوه جانباً، وقالوا ماذا نفعل به؟ فقيل: لا ذنب لهذه المرأة، وهذا هو المذنب؛ 
لأنّه تعرّض لها ووضع يده عليها، فهو المتجاوز ولا بد أن نقطع يده! فقال هذا المسكين: لقد 

ن قطع يدي! وكان الإمام مشتغلًا بالطواف، فأتوا إليه ونقلوا له ما أخطأت وهؤلاء يريدو

                                                           
 .392، ص ۱الكافي، ج    1
 

https://madrasatalwahy.org/


  15 
 

جرى، وقالوا: إنّ المفتي جالس هناك وبيده السكين ـ وما أكثرهم في هذه المواقع ـ والحاصل 
 أنّهم أرادوا أن يقطعوا يده! فأتى الإمام

دّ المرأة، ودعا بدعاء ثمّ مسح بيده على يد ذلك الشاب، فاانفتحت وانفصلت يده عن ي
فقال له الإمام: اذهب في حال سبيلك! فقالوا له ـ والمسألة المهمة هنا ـ لماذا يذهب؟! فقد 
أذنب وأخطأ، وينبغي أن نقيم عليه الحدّ، فقال الإمام: كلّا، بل أتت رحمة الله وأنهت المسألة، 

 اذهب! ولكن راقب بصرك.
يده فإنّه يمحو الباطل كلّه؛ وعندما ثم قال المرحوم العلامة: عندما يأتي الإمام ويضع 

يذهب أصل الذنب وأصل الخطأ والكدورة .. عندما يذهب الأصل لا يبقى مجالٌ للعقاب، ولا 
يبقى جلدٌ ولا حدّ؛ لأنّ أصل المسألة قد محيت، لقد انتزعت الكدورة من النفس. وهذا المقام 

 أيُ مقام هو؟ هذا هو مقام خير الساترين.
ب أخرى أيضاً، وهي تقع في درجة أعلى من هذه بحسب ما أتخيّل طبعاً هناك مطال

 وأتصوّر. إن شاء الله إذا وفقنا الله نتركها لفرصة أخرى.
  

 اللهم صل على محمد وآل محمد

https://madrasatalwahy.org/

	منهج الأولياء في كيفية التعامل مع الذنوب
	ما هي حقيقة المحاسبة والاستغفار؟
	أخطر الذنوب: الاستكبار أمام الحقّ، و مواجهة أولياء الله
	الاستكبار أمام الأولياء ومواجهة الحقّ تؤدّي إلى حصول التشكيك في أصل المنهج
	مقام ستّارية الله له مراتب متعدّدة
	ما هي مرتبة "خير الساترين"؟

