
 

 

 

  

 هو العليم

  

 تجليّ الله في أوليائه

  

 المحاضرة الحادية عشرة -هـ ق  ۱٤٣۸سنة  -شرح دعاء أبي حمزة الثمالي 

  

 محاضرة ألقاها

 آية الله الحاجّ السيّد محمّد محسن الحسينيّ الطهرانيّ 

 قدس الله سره

  

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 أعوذ بالله من الشيطان الرجيم

 بِسمِْ الله الرَّحمنَِ الرَّحيِمِِ 

 وَصلََّى الله علَىَ سَيِّدنِاَ ونَبَيِِّنَا أبَِي القاَسمِِ مُحمََّد  

 وَعلََى آلهِِ الطيَِّبيِنَ الطَاهرِيِنَ 

 واَللعَْنةَُ علََى أعَدْاَئِهمِ أَجمَعِينَ 

  

  
طّلعين، بل لأنّك ولو خفت تعجيل العقوبة لاجتنبته لا لأنّك أهون الناظرين وأخفّ الم»

 « يا رب خير الساترين وأحكم الحاكمين وأكرم الأكرمين
لو كنت أخشى أن لي تعجّل العقوبة يا ربّ لكنت اجتنبت الذنب والمعصية، وهذه الحالة 
عندي ليست لأنّك غير ناظر إلّي، ولا لأنك غير مطّلع على أعمالي وأفعالي، ولا لأنّ اطّلاعك 

ا ولم يص ل إلى مرتبة يمنعني من ارتكاب الذنب. لا، ليس الأمر كذلك، بل هو علّي يسير جدًّ
 ، لأنّك لست فقط أفضل ناظر، ولديك أعلى مرتبة من الاطلاع بالعلم الحضوري وبالعلم العِليي
، وعلمك بأعمالي وتصّرفاتي علم حضوريّ ـ لا حصولّي بحيث لا يحصل  فاطلاعك اطلاع عِليي

إلا بعد توسّط الوسائط والأدوات ـ بل لأنّك أفضل ساتر لعيوبنا، اطلاع العالِم على المعلوم 
فلهذا السبب ]ارتكبتُ المعصية[، فعندما أرى بأنّك تستر الذنب، تحصل لديّ الجرأة على 

 ارتكاب المعصية وعلى صدور الخطأ منيّ! 
كم ولأنّك أحكم الحاكمين؛ فأنت في مقام المحاسبة على أعمال عبادك وأفعالهم أفضل حا

 وقاضٍ ومحاسب؛ تضع كلّ عمل في موضعه، لا أعلى ولا أسفل.

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

والصفة الثالثة هي لأنّك أكرم الأكرمين، فأنت بالإضافة إلى أنّك خير ساتر وأفضل 
محاسب، وليس لديّ أي قلق أو خوف من الجور في حسابك؛ لأنّّ أعلم بأنّ حسابي عليك، 
ولستَ كالقاضي الذي يتصّرف بملف القضيّة ]ويغيّر فيه[ فيأخذ منه بعض الملفّات ويضيف 

مثل هذه الأمور غير موجودة عندك، بل إنّ حسابك اللّائق وحُكمك أخرى من عنده.. لا! ف
الحسن هو الذي سيحكم علّي ويحاسبني، فبالإضافة إلى ذلك فأنت أكرم الأكرمين؛ يعني في مقام 
الكرم وفي مقام عظمتك التي تُعامل بها عبادك، لديك مرتبة لا يمكن تصوّرها أبداً، ولا يُدركها 

 التصوّر!

 اللـه في أوليائه ولوازمهصفاء تجلّي 

أحياناً نرى آثار كرم الله في أوليائه، واقعاً عندما يريد الإنسان أن يرى الله، عليه أن ينظر 
إلى الأولياء ويرى كيف يتعاملون في المسائل والأمور الدقيقة، ويرى كيف يتعاملون مع الناس، 

م؟! وكم لديهم من العظمة؟! وكيف يلتفتون إلى بعض النقاط الدقيقة، فكم لديهم من الكر
ا من أفعالهم! لماذا نتحيّر ونُبهت منها؟! لأنّنا بعيدون عنهم  بحيث يقف الإنسان مبهوتاً ومتحيّرً
ا عن تصّرفات العظماء والأولياء فلذلك نتحيّر من أعمالهم ولا ننسجم  ا، فلأنّنا بعيدون جدًّ جدًّ

تنسجم مع معادلاتنا! ولأنّ هؤلاء الأولياء  معها، فأعمالهم لا تتوافق مع فكرنا ومنطقنا، ولا
والعظماء بالإضافة إلى كونهم تجلّياً لله، فهم تجلٍّ لظهور الله وظهور لأسمائه بدون اختلاط 
وبدون امتزاج بتلوّثات عالم الكثرة! وبدون اختلاط بتجاذبات ومعاملات عالم الكثرة، فتأتي 

قلمهم وعبر آرائهم ] دون تغيّر[. أما نحن فلا، بل الحقائق إلى أنفسهم وتخرج على لسانهم وعبر 
عندما تريد العلم الإلهيّ أن يظهر فينا، فما إن يقارب الخروج أوووه ماذا يحلّ به؟! يكون على 
حال ويخرج مناّ على حال أخرى! مثل الماء الذي يخرج من النبع، تنظر إليه النظرة الأولى 

دو صورة الإنسان فيه، كم هو ماء صافٍ وزلال! بحيث فتتعجّب: يا له من ماءٍ زلال! بحيث تب
يرى الحصى داخل الماء من خلاله، ويتمكن من عدّها وإحصائها، وبعد أن يبتعد كيلومتراً واحدًا 
عنه يرى أنّ هذا الماء الذي كان صافياً صار شيئاً آخر! فماذا جرى على هذا الماء في الطريق من 

https://madrasatalwahy.org/


  4 
 

ى خرج بهذا الشكل بحيث لم يعد ينفع إلا للمزروعات؟ هذا إذا النبع إلى هنا، وبماذا ابتلي حت
احترمناه، وإلا فيقول بعضهم بأنّ هذا الماء لا ينفع حتى للزرع! كيف حصل ذلك؟! فهذا الماء 
لم يكن كذلك في البداية! الماء الذي يُشبّه به الأولياء هو ما يخرج من النبع ويبقى هو عينه إلى ما 

كما هو في خصوصياته وكيفيّته، لذا بعد كيلومتر يكون مثلما خرج من النبع. بعد كيلومتر؛ يبقى 
أو إذا فرضنا الماء الذي يكون في الأنبوب، فالماء لا يتّسخ في الأنبوب، بل يبقى كما هو إذا كان 
الأنبوب سالمًا ونظيفاً، فإنّ الماء الذي يخرج منه هو نفس الماء الذي يدخل فيه. لذا ينبغي اتّباع 

 الأولياء؛ لأنه لا شوائب لديهم، فخروج الماء عندهم ليس فيه شوائب.

 تكدر مرايا غير الأولياء

أما نحن فكلّنا شوائب، جميعنا كذلك دون مجاملة، جميعنا، لكن نسأل الله أن يرفعها عناّ، 
ما ونسأل الله أن يأخذ بأيدينا، أما نحن فنعرف أنفسنا فلا نخدعها، جميعنا لدينا شوائب! عند

نسمع كلمة من الأولياء أو من النبيّ، نجعلها تجول في ذهننا قليلًا حتى نجعل لها صبغة فنمزجها 
بشيء آخر، ونضيّقها أو نوسّعها، ففي النهاية نتصّرف بها بأي شكلٍ كان! ثم عندما ننقل 

ذه الموضوع نرى أنّه يختلف عمّا ذكره الأولياء، نقول: ماذا قال السيّد؟ ـ وقد جرت مثل ه
 الأمور كثيراً في زمان المرحوم العلامة ـ 

 فيقول: قال كذا، يعني رأيي أنّه قال كذا.
 يا عزيزي لا أريد أن تقول لي رأيك، بل قل لي نفس عبارة العلامة! 

 يقول: أنا أعتقد بهذا وقد فهمت من كلامه ومراده هذا الأمر.
نعرف كلام أبينا، لا أقل نعرف فترى أنّه لا ينسجم مع كلام العلامة، ففي النهاية نحن 

كلامه بهذا الشكل! إذ لم نكن بُلَهاء إلى هذا الحدّ بحيث لا نفهم، بل يكفي الحدّ الطبيعي 
والاستعداد العادي حتى يفهم الإنسان ماذا هناك! ليس بحاجة إلى أن يكون لديه استعداد ابن 

 سينا حتى يفهم، ويكفيه الفهم الطبيعي. 

https://madrasatalwahy.org/


  5 
 

م ليس كلام والدنا، ثمّ بحثنا فوجدنا أنّه لا ربط له به أساساً، بل قال رأينا أنّ هذا الكلا
أمراً آخر تماماً. وأحياناً كناّ نسأله عن بعض الأمور فيجيب: لم أقلها. بل إنّ نفس المرحوم 
العلامة قال: يا سيد محمّد محسن! قد أقول شيئاً في مشهد، فينتقل إلى قم بشكل معاكس! يعني 

ك وذاك يقول للآخر، وهذا يزيد شيئاً وذاك ينقص شيئاً، ويوجّه الكلام يميناً هذا يقول لذا
وشمالاً، بحيث تصل المسائل وتُطرح في مكان آخر بشكل آخر تماماً. فهل يمكن والحال هذه 

 أن يثق الإنسان بأحد؟! 

 عدم حجيةّ خبر الواحد في الاعتقادياّت

الفنيّة، وهذا الطّرح والمبنى الأصولي وهنا يمكن أن يُطرح مبحث أصولي من الناحية 
والذي يعتقد به كثير من العظماء ومن جملتهم العلّامة الطباطبائي رضوان الله عليه، وهو أنّه لا 
حجيّة لخبر الواحد في المسائل الاعتقاديّة، فالمسائل الاعتقادية والعقائد والأصول تعدّ من 

ناقل ونقل خبراً عن الإمام... فلو سمعت من الإمام مبانّ التكاليف، ومبادئ الأحكام، فإذا أتى 
أمراً بنفسك فلا إشكال؛ إذ أنت سمعت من الإمام مباشرة، ولا حاجة لأن يكرّر الإمام المسألة، 
بل يكفي أن يقولها مرّة واحدة وينتهي الأمر. لكن أحياناً لا يكون الأمر كذلك، بل تسمع خبراً 

لكنهّ في النهاية بشٌر، والإنسان لديه أذن، وأذنه فيها غشاء من زرارة، وهو أفضل راوٍ فليكن، 
الطّبلة، وفيها عظيمات، ومطرقة وسندان، وألف أمر آخر حتى يدخل الكلام، وبعد ذلك كيف 
ا! فكيف يمكن له ]القبول بخبر  يدركه؟ ثم كيف ينقله؟ وغير ذلك من الأمور المعقّدة جدًّ

رتكز عليها اعتقاد الإنسان، وعلى أساس هذا الاعتقاد الواحد[ في مسألة مهمّة كهذه والتي ي
يتعيّن تكليفه. فكيف يمكن للإنسان أن يتمسّك بخبر الواحد ويجعله الملاك في ذلك؟! وقد 
جرّبنا ذلك بأنفسنا، لقد جرّبنا صحّة هذه المسألة بأنفسنا، وهي أنّه لا يمكن الوثوق بخبر 

 جرّبنا ذلك في موارد عديدة، وفي مسائل مختلفة. الواحد والاعتماد عليه! نعم جرّبنا ذلك،

https://madrasatalwahy.org/


  6 
 

نعم، لا إشكال بالعمل بالأخبار الموثوقة في الأحكام ضمن شروط وقرائن، فإذا كان 
الخبر موثوقاً فللإنسان التمسّك به، وأما في المسائل الاعتقاديّة والأساسيّة والأصوليّة فلا 

 بخبر الواحد، نعم. يمكن ذلك أبداً أبداً! فليس فيها قابليّة العمل

 ضرورة التمسكّ بأولياء اللـه والوظيفة في حال عدم توفّرهم

فلهذا السبب ينبغي على الإنسان أن يجعل سلوك الأولياء أسوة له، لماذا؟ لأنّ عمل 
الأولياء لا يمتزج بالحوادث ولا يمتزج بالظّواهر الماديّة وعالم الشهوات، ولا يمتزج بعالم الهوى 

 فسانيّة، ولا يختلط بها. بل يأتون بالواقع كما هو، ويقولونه كما هو. والميول الن
وإذا لم يوفّق الإنسان للوصول إلى الأولياء، فعليه أن يبحث عن واسطةٍ ثقةٍ في نقل أقوال 
الأولياء! فالأولياء غير متوفّرين في كلّ حين؛ مثل هذا الوقت، من هو ولّي الله في هذا الوقت؟! 

ي كان موجودًا وكناّ نعرفه قد ارتحل عن الدنيا، والآن لا نعرف أحداً فجميعنا لا نعلم. والذ
سواء، فنحن رأينا ذاك العظيم وسمعنا حديثه وجلسنا بعض الشيء في مجالسه، وكناّ من أولئك 
الذين كانوا ورأوا، ففي النهاية نعرف بأنّ هؤلاء ]الأولياء[ يختلفون عناّ، وحسابهم مختلف 

: لديه حافظة جيّدة أولاً هنا ينبغي على الإنسان أن يبحث عن صديق ورفيق يكون كذلك، نعم، ف
فلا ينسى، ويكون السّهو والخطأ والنسّيان أقلّ في كلامه، لا أن يكون بدون ذلك، فتلك صفة 
المعصوم.. لا، فجميعنا لدينا ذلك، فيبحث عن الأقل ]خطأ ونسيانًا وسهوًا[ وهذه من 

 اوي في السند؛ وهي أن يكون خطأه وسهوه ونسيانه أقل ]من الآخرين[. مرجّحات الرواية والر
ا. وعلينا أن وثانياً  : أن تكون خصائصه ومسائله النفسانيّة أقلّ مشاكلَ، وهذه مهمّة جدًّ

نبحث عن هكذا إنسان بحيث لا يأتي ويخلط أهواءه بما يقوله؛ بأن يقول: رأي المرحوم العلامة 
ه ليس كذلك! وأنا شخصيًّا سمعت بنفسي أكثر من مرّة من المرحوم هو كذا، والحال أنّ رأي

العلامة في حياته بأنّه قال: الطلاب الذين هم في مشهد إذا أرادوا استمرار دراستهم وتحصيلهم، 
والاستمرار في التقدّم في مراتبهم العلميّة، ورأوا مكاناً أفضل لهم ـ سواء في قم أو في أيّ مكان 

لذهاب إليه بدون الرجوع إلّي وأخذ إجازتي! وقد سمعت ذلك أكثر من مرّة، آخر ـ فعليهم ا

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

وأنا أشهد الله أنّه قال هذا الأمر لي؛ ولكن بعد وفاة المرحوم العلامة سمعنا بأنّه نقل عنه أنّه 
قال: على الطلاب الذين يريدون الانتقال من مشهد أن يأتوا إلّي لأرى إلى أيّ مكان عليهم أن 

وفقًا لمصلحتهم!! يا للعجب!! يا عزيزي، لقد قال هذا الكلام لي مراراً!! فكيف يحصل ينتقلوا 
 ذلك؟! هل التفتم؟! 

هذه إحدى الموارد، ولن أوضّح أكثر من ذلك، هذه إحداها إذ طُرحت خلافًا لرأيه  
متوقّعاً الصّريح وخلافًا لما نتوقّعه منه، يعني حتى لو لم يكن قد قال ذلك لنا، لكان هذا الأمر 

منه؛ فأنا ابنه وأعرف مزاجه وكيفيّة تعامله مع مثل هذه المسائل! فيُمكن للإنسان توقّع ما 
يصدر ]عن الشّخص إثر معاشرته[ وبعد وفاة المرحوم العلامة رأينا أنّ المسألة اختلفت فنحن 

قولون[ لا نعرف من الذي أشاع هذا الأمر، فهناك الكثير من الأشخاص والدّوافع مختلفة! ]ي
رأيه كان بأنّ الطلاب لا ينبغي أن يذهبوا إلى مكان آخر قبل مجيئهم إلي وأخذ الإجازة؛ إذ قد لا 
 يكون في ذهابهم مصلحة لهم! وعلى أساس هذه المسألة حصلت مسائل أخرى وابتنت عليها. 
نحن نعلم بأنّ هذا الكلام خاطيء! كلامٌ خاطيء، حسناً؟ وبعد ذلك طُرحت مسائل 
وأمور مختلفة في هذا المجال. وكما قلت لقد جرّبنا هذه المسألة، وخلصنا إلى أنّه ينبغي التدقيق 
في مثل هذه المسائل؛ فينبغي أن لا يسمع الإنسان أيّ شيء، وأن لا يقبل من أيّ إنسان، ولا 

لأثر مباشرة ويعكس مسيره بناءً على أيّ أمر يُنقل له؛ فقد يكون لا أصل له أساسًا! لا يرتّب ا
أصل له ولا فرع ولا شيء.. لا شيء ! والآن الأمر كذلك، يعني الآن أيضًا تحصل معنا أمور 

 مشابهة، إذ يأتي بعض الأفراد فينقلون أمرًا عناّ، وبعد ذلك يبلغني سؤال: 
 فلانّ في المسألة الفلانيّة؟ هل أفتيت بالحكُم ال-
 أصلًا هل يُمكن أن يكون هذا رأيي؟!! -
 فيقول: لقد نُقل ذلك عنك! -
كيف يُمكن أن تصدر منيّ هذه الفتوى؟! وهل ذلك ممكنٌ أصلًا؟! ألا ينبغي على -

الإنسان أن يدقّق أكثر في الأمور؟! ألا ينبغي عليه ذلك؟ فذاك الذي نقل المسألة بشكل مختلف 

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

يكن متعمّداً في ذلك إن شاء الله! لكن ينبغي على الإنسان أن يعرف عواقب الأمور التي لم 
 ينقلها. 

 عدم ضرورة إجابة الفقيه البصير على بعض المسائل

وهناك الكثير من المسائل التي لا آتي على ذكرها، مثلًا يأتي سائل ويسألني عن حُكم 
 وتكليف فلا أجيب بشيء! 

 في الأمر الفلانّ؟! سيّدنا ماذا أفعل -
 الأمر إليكم.  -
 نريد أن نعرف رأيكم. -
 الأمر إليكم!-
 سيّدنا ماذا نفعل في هذه المسألة؟-
الأمر إليكم. ولو سألتمونّ عن هذه المسألة إلى العام القادم سيكون جوابي: الأمر  -

وكان لديك ذكاء وفطنة وقدرة على « الأمر إليكم»إليكم! فاسأل. فإذا قلتُ لك مرّة واحدة: 
فهم كلامي، فافهم! وإذا لم تصل إلى هذه الدّرجة من الفطنة فجوابك هو هذا: الأمر إليكم! 

نّ الجواب على هذه المسألة يحمل آلاف التّبعات، فإن قلت: نعم، فسيترتّب عليه لماذا؟ لأ
تبعات! وإن قلت: لا، فسيترتّب عليه تبعات أخرى! والفقيه لا ينبغي أن يجيب على كلّ مسألة 

 يُسأل عنها، كلا، المسألة ليست كذلك، بل كلّ شيء له حسابٌ خاص!

 تفتاء الميرزا الشيرازي فيهاقصّة قتل المرحوم الجنابذي ومحاولة اس

الآن تذكّرت هذه المسألة، في زمان المرحوم الآخوند الميرزا الشيرازي، عندما أثيرت 
، الذي كان من العظماء ومن 1والمرحوم الآخوند الملا سلطان محمد گنابادى« گناباد»مسألة 

ا؛ حيث كان هناك گناباد وكان لديه محفل ومجلس يأتي  العرفاء العظام، وله مقام وقدر رفيع جدَّ
إليه الناس ويستفيدون منه، وبطبيعة الحال كان هناك بعض المخالفين له والمعارضين للعرفان، 

                                                           
 صاحب تفسير بيان السعادة ويسمى بالعربية الجنابذي. )المترجم(   1

https://madrasatalwahy.org/


  9 
 

مثل بعض المعمّمين الذين عادةً لا يصدر منهم غير الفتنة وأمثالها! والحاصل أنّه بعد مضايقته 
لزمان، فقد كانت المرجعيّة وأذيّته، ذهب بعضهم إلى سامرّاء، حيث كانت المرجعيّة في ذلك ا

العامّة للمرحوم الميرزا حسن الشيرازي في سامرّاء، وكان المرحوم الميرزا حسن رجلًا ذكيًّا، 
بل كان حادّ الذّكاء وكان رجلاً فَطِناً وكان من أهل المعنى والباطن وكان لديه نصيب من ذلك، 

علاقته بالمجتمع وبالناس يرجع وكان لديه أحوال ومسائل، وكان من أهل البصيرة، وكان في 
إلى أمور أخرى ]غير ظاهريّة[ وكان لديه أحوال خاصّة به، والحاصل أنّه كان إنساناً عظيمًا جداً، 
هذا بالنسبة إلى المرحوم الميرزا حسن. وكذا الميرزا محمد تقي الميرزا الأصغر كان رجلًا 

ا، وقد قال عنه المرحوم العلامة مراراً بأ نّه كان رجلاً بلا هوىً نفسانّّ، نعم المرحوم عظيمًا جدًّ
الميرزا محمد تقي الشيرازي، وكان يلقّب بالميرزا الأصغر أو الميرزا الثانّ، وكان المرحوم 

 الميرزا محمد تقي في كربلاء، بينما كان المرحوم الميرزا حسن في سامرّاء.
اء لأخذ الإجازة في القضاء الحاصل أنّهم أرادوا أن يؤذوه ]الجنابذي[ فجاؤوا إلى سامرّ 

على المرحوم سلطان محمد ومحو أثره، فأتوا إلى منزله ]الميرزا حسن[ وقالوا للخادم: نحن 
جماعة أتينا من جنابذ لنقابله، فأجابهم بأنّه لا يمكنه الآن، فقالوا سلّمه هذه الرسالة، فأخذ الخادم 

لرسالة ثم وضعها تحت الفراش الجالس الرسالة وسلّمها إلى المرحوم الميرزا حسن، فنظر في ا
عليه وعاد لمواصلة أعماله! مضت خمس دقائق، وعشر دقائق، ونصف ساعة، وساعة! وهم 
ينتظرونه في الخارج لمدّة ساعة، فقالوا: كم تحتاج هذه الرسالة حتى يجيب عليها! فجاءه الخادم 

لهم لا جواب على هذه الرسالة! وسأله: يقول الرجال لماذا لا تجيبهم على رسالتهم؟! فقال: قل 
ولكن بصورة مختلفة. هذه الرسالة لا جواب لها! فماذا يجيبهم في  "الأمر إليكم"هذا هو قولنا 

هذه الحالة؟! هل يقول لهم أنا لا أقول كذا.. فسوف يعترض عليه جماعة، أو لا قدّر الله ـ نعوذ 
 بالله نعوذ بالله ـ يصدر فتوى بجواز... 

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

 يخ فضل اللـه النوري ولعنه على المنابر وتوبة أحد الخطباء عن لعنه قصّة قتل الش

ألم يفعلوا ذلك في قضيّة الحركة الدستوريّة والمشروطة؟! فمن الذي أصدر فتوى قتل 
الشيخ فضل الله النوري؟! المطّلعون على تلك الأحداث يعلمون من أولئك الذين أصدروا 

 عالم ويصدر فتوى بقتل الشيخ فضل الله النوري؟! الفتوى! فهل كان ذلك صحيحاً؟! أن يأتي
رحمة الله على المرحوم... فقد كان لدينا صديق سابق في زمان المرحوم العلامة، وهو الخطاط 
الهمدانّ المرحوم السيد همايونّ، لا بدّ أن بعض الرفقاء كانوا قد رأوه سابقًا، كان في ذلك 

ا، حيث كان الزمان السابق، كان خطّاطًا من أصدقاء  المرحوم العلامة، وكان رجلًا جيّدًا جدًّ
مستقيمًا في عمله وتصّرفه.. نقل للمرحوم العلامة هذه القصّة، وهي أنّ المرحوم الأنصاري 
رضوان الله عليه قال بأنّ أحد السادة، وكان قد ذكر اسمه كما ذكر ذاك الرجل اسمه؛ لكننّي 

الخطباء المعروفين في همدان، أو في طهران، ظاهراً  نسيته، كان ذلك السيد من المعمّمين ومن
كان في طهران، كان من الخطباء المعروفين في طهران، وكان سيّداً من السّادة، فكان في كلّ 
محاضرة يلقيها يلعن الشيخ فضل الله ـ حيث كان من أنصار الحركة الدستوريّة، وكان مع 

اً من أنصار الحركة الدستوريّة ثم تراجع بعد المرحوم الشيخ فضل الله النوري الذي كان أيض
أن التفت إلى حقيقة المسألة، والذين قتلوه هم أنصار الحركة الدستوريّة ـ كان يلعن المرحوم 
الشيخ فضل الله النوري على المنبر! وكانت هذه عادته، يقول المرحوم الشيخ الأنصاري: رأى 

امت، والنبيّ واقف والناس يأتون إليه ويسلّمونه هذا الرجل في منامه يوماً بأنّ القيامة قد ق
رسالة، فيأمرهم النبيّ بالذهاب إلى هذا الاتجاه أو ذاك، بعد أن ينظر في رسالة أعمالهم، فجاء هذا 
الرجل ووقف إلى جانب النبيّ وصحيفته في يده، يريد أن يعطيها لجدّه ليحدّد له مسيره، نظر 

والنبيّ ينظر إليه باحترام وتعظيم، نظر جيّدًا فإذا به الشيخ فإذا برجلٍ يقف إلى جانب النبيّ، 
فضل الله النوري، يقف إلى جانب النبيّ والنبيّ يعامله باحترام وتعظيم ويتحدّث معه، فلمّا أراد 
أن يعطي صحيفته إلى النبيّ، نظر الشيخ فضل الله النوري إلى النبيّ وقال له: يا رسول الله أنا 

 ذا. أشكو إليك ابنك ه
 قال النبيّ: وما هي شكواك؟  

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

قال: إنّه يلعنني في كلّ يوم على المنبر، فأنا واحد من الذين يلعنهم، فهو يلعن الذين تسبّبوا 
 في هذه الأحداث لا سيّما الشيخ فضل الله.

 فقال النبيّ: ما دام الأمر كذلك فقد أخرجناه من بنوّتنا.
السيّد الواعظ من نومه، وأخذ يلطم على رأسه فلمّا قال النبيّ هذا الكلام أفاق هذا  

ويقول: يا لتعاستي، لقد خسرت الدنيا والآخرة، وانتهى أمر حياته وصار يقضي وقته بالبكاء 
 والنحيب أن ما هذا الخطأ الذي كنت أرتكبه! 

لم يكن هذا المسكين يعلم حقيقة الأمر، ولم يكن معاندًا، والخلاصة وبعد ذلك يقرّر أن 
سيّدة المعصومة في كلّ أسبوع مرّة في يوم الجمعة، ويزور قبر المرحوم الحاج الشيخ يزور ال

فضل الله ـ والذي يقع في صحن السيدة المعصومة الكبير الذي في وسطه حوض ماء، ويقع 
قبره على يسار الداخل إلى الحرم من جهة المدرسة الفيضيّة في الغرفة الثانية أو الثالثة ـ فيزوره 

 ويزوره حتّى يشفع له ويُعيده ]رسول الله ابناً له[ وكأنّه ألهم أن يقوم بذلك. ويزوره 
والحاصل أنّه بدأ بالمجيء والزيارة. يقول المرحوم الأنصاري: جاء إلى قم أربعين مرّة 
في أيام الجمعة وجلس قرب قبره في كلّ مرّة ساعة يقرأ القرآن والفاتحة يريد منه أن يشفع له 

وبعد المرّة الأربعين رأى النبيّ ليلةً في منامه وتكرّر ذلك المشهد نفسه، فقال  ويصلح الأمر.
المرحوم الحاج الشيخ فضل الله: يا رسول الله لم تعد لديّ شكوى على ابنكم هذا فاقبلوه من 

 جديد ابناً لكم.
ا، قبلنا شفاعتك وقبلناه من جديد ابناً لنا.   قال النبيّ: جيّد جدًّ

دقيق حساب هذه الأمور! فهناك حساب ودقّة، ولا يكفي أن تكون ابناً انظروا كم هو 
للنبيّ، بل هناك حساب وتدقيق، ولا بدّ أن تكون الأمور في مواضعها، صحيح؟! ماذا صنع 

 أتباع المشروطة هذه؟ إنّهم من أصدروا فتوى القتل. 

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

 حكمة موقف الميرزا الشيرازي في قضيةّ الجنابذي

المرحوم الميرزا حسن ذهبوا إلى الآخرين وحصلوا على فتوى قتله ثمّ ولمّا يئسوا من 
]المرحوم الجنابذي[ منهم، ثمّ قاموا بقتله في منتصف الليل حين قام لصلاة الليل، فهاجمه 
رجلان أو ثلاثة من الذين كانوا قد جاؤوا وكمنوا له في منزله، وكان يمرّ في منزله نهر ، فقاموا 

في النهر، فلمّا أفاق الناس في الصباح جاؤوا ووجدوه ملقى، ثمّ وأثناء بخنقه بمنديل ورموا به 
تغسيله تنبّهوا إلى آثار الخنق على رقبته. وقد مات كلّ واحد من هؤلاء بنحو مُفجع، حتّى غدوا 
مضربًا للمثل واشتهر أمرهم، فقد أصيب هؤلاء الذين أقدموا على قتله بشقاء عجيب، وابتلي 

راض غريبة وماتوا على إثرها. فهل الأمر بهذه البساطة لتأتوا وتحصلوا على كلّ واحد منهم بأم
فتوى وتقتلوا أولياء الله؟! بهذه السهولة؟ كيف يكون ذلك؟! فهل اتضح الأمر؟ لا يمكن 

 للإنسان أن يقول كلّ ما يخطر على باله وكلّ ما يحلو له، بل عليه أن يتأمّل.
الذكاء وواعيًا، فإن لم يكن على اتصال بتلك العوالم، فعلى  وعلى الفقيه أن يكون ذكيًّا، حادّ  

الأقلّ ومن ناحية ظاهريّة عليه أن لا يقول كلّ ما يجول في باله، وعليه أن لا يطرح أيّ شيء، 
 «. لا»أو « نعم»هناك آلاف المفاسد خلف كلّ كلمة 

لآن هناك من فقبل عدّة أيّام اتصل بي رجل من طهران وسألني عن قضيّة معيّنة ـ وا
يسألني عنها ـ فيقول: سيّدنا هل نحجّ هذه السنة أم لا؟ خصوصًا النساء، ما هو رأيكم؟ وأنا 
أقول: ليس لي كلام في هذا الموضوع أبدًا، والآن أيضًا أكرّر فلا داعي لأن يسألني أحد عن هذا 

 ؟ الموضوع. ليس لي رأي في هذا الموضوع وكلّ منكم يعرف تكليفه بنفسه. حسناً
ا، ونحن تعلّمنا منها مقدارًا بسيطًا من  وأمثال هذه المسائل وهذه القضايا كثيرة جدًّ
والدنا، فقط مقدارًا يسيًرا منها. ففي أيّ مرتبة كان هؤلاء؟ أين نحن منهم؟! ولكن في النهاية 

 شيء. هل لقد تعلّمنا مقدارًا ما في تلك الأوضاع التي كناّ نراها وهو أنّه لا ينبغي أن يُقال كلّ 
التفتّم؟ ولا ينبغي أن تضع قدمك في أيّ موضع، ولا ينبغي للإنسان أن يزجّ بنفسه في كلّ قضيّة 
بل اجلس جانبًا، استر ذهبك وذهابك ومذهبك، نعم، ففي فترة من الزّمان كناّ نقوم ببيان 

م بنحو أكثر المسائل بشكل أكثر وضوحًا وصراحة ثمّ تحمّلنا عواقب ذلك، فقلنا علينا أن نتكلّ 

https://madrasatalwahy.org/


  13 
 

هدوءًا واتّزانًا، وباحتياط أكبر، صحيح سيّد اشكوري؟ أتؤيّدون هذه الطريقة وهذا النهّج؟ ولن 
 يختلف الأمر فلا فرق. 

قيل: ليحترق قلبكَ على شخصٍ يحترق قلبُهُ كثيًرا لأجلكَ، وعندما يرى الإنسان أنّ هناك 
زارهم وأحمالهم؟ فما هو الداعي إلى أن من هم ليسوا في هذه العوالم فهل يجب عليه أن يحمل أو

يتكلّم الإنسان بهذا الكلام؟ لا، فهو ليس مكلّفًا بذلك، يريد أن يكون ملكيًّا أكثر من الملك 
 ويتدخّل، لا داعي لذلك. 

أيكفي أم نستمرّ بالبيان؟ ]السيد ممازحًا[ الحقيقة أنّّ عندما جئت إلى هنا لم أكن أنوي أن 
ا في مكان وكان هناك جلسة طويلة، ثمّ لمّا جئت إلى هنا كانت طاقتي أتكلّم؛ لأنّّ كنت م دعوًّ

قد نفدت كليًّا، أردت أن أستريح في الطابق العلويّ، ثم قلت لآتي وأجلس مع الرفقاء على 
 الأقل، فإن لم تكن محاضرة، فعلى الأقل أراهم ويرونّ، فقال لي السيد مير حسيني ماذا ستفعل؟ 

 ظر ماذا أصنع، فجئت وجلست وفرض الحديث نفسه. فقلت: لأذهب وأن 
 وتتمّة المسائل والكلام ـ إذا شاء الله وبتوفيقه ـ نتركها للّيالي القادمة.

  

 اللهم صلّ على محمدّ وآل محمدّ

https://madrasatalwahy.org/

	صفاء تجلّي اللـه في أوليائه ولوازمه
	تكدر مرايا غير الأولياء
	عدم حجيّة خبر الواحد في الاعتقاديّات
	ضرورة التمسّك بأولياء اللـه والوظيفة في حال عدم توفّرهم
	عدم ضرورة إجابة الفقيه البصير على بعض المسائل
	قصّة قتل المرحوم الجنابذي ومحاولة استفتاء الميرزا الشيرازي فيها
	قصّة قتل الشيخ فضل اللـه النوري ولعنه على المنابر وتوبة أحد الخطباء عن لعنه
	حكمة موقف الميرزا الشيرازي في قضيّة الجنابذي

