
 

 

 

  

 هو العليم

  

 التدرّج في السير والسلوك

  

 المحاضرة العاشرة -هـ ق  ۱٤٣۸سنة  -شرح دعاء أبي حمزة الثمالي 

  

 محاضرة ألقاها

 آية الله الحاجّ السيّد محمّد محسن الحسينيّ الطهرانيّ 

 قدس الله سره

  

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 أعوذ باللـه من الشيطان الرجيم

 بسم اللـه الرحمن الرحيم

 الحمد لله ربّ العالمين

 والصلاة والسلام على سيدّنا ونبينّا أبي القاسم محمد

 وعلى آله الطيبين الطاهرين

 واللعنة على أعدائهم أجمعين

  

  
وَلَوْ خِفْتُ تَعْجِيلَ الْعُقُوبَةِ لاجْتَنبَْتهُُ، لا لِِنََّكَ أَهْوَنُ النَّاظرِِينَ وأَخَفُّ الْمُطَّلعِِيَن، بَلْ »

اترِِينَ وأَحْكَمُ الْْاَكِمِيَن وأَكْرَمُ الِْكَْرَمِينلَِِ   .«نَّكَ يَا رَبِّ خَيُْْ السَّ
يقول الإمام السجّاد عليه السلام: يا إلهي، أنا لا أخاف من تعجيل عقوبتك، وأن تُسّرع 
جزائي بحيث ما إن أرتكب معصيةً حتّى تعاقبني عليها مباشرة، لا، فأنا لا أخاف من ذلك! 

خوفي ليس ناشئًا من أنّك غيْ مطّلع على أعمالي وغيْ عالم بتصّرفاتي؛ لا، ليس بسبب ذلك!  وعدم
فأنت أقرب إلّي من جميع الناس، بل ومن حبل الوريد، ومن نفسي؛ فأنت أقرب إلّي من نفسي؛ 

 لِنّك أنت مبدأ وعلّة نشِأتي، وأنا معلول ومخلوق لك.
، وليس اطّلاعًا علميًّا اكتسابيًّا مبتنيًا على القواعد  ٌّ فاطّلاعك عَلََّ هو اطّلاع عِلَِّ
والِصول؛ لذا فإن اطّلاعك أكثر من الاطّلاع العلميّ؛ ولهذا، فإنّ عدم خوفي ليس ناشئًا من 

لك هذه الجهة )أي أنّك غيْ مطّلع على أعمالي(؛ فإذن ما هو السبب في عدم خوفي منك؟ إنّ ذ
يرجع إلى معرفتي بأنّك خيْ الساترين، أي أننا لو قارنّاك مع أولئك الذين يسترون العيوب 

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

لكنت تفوقهم جميعًا، فأنت تمتلك نوعًا من الستّاريّة لا يمكن لِيّ أحد آخر أن تكون عنده؛ 
 فهذه هي الستّاريّة التي تمتلكها أنت.

فاتي، فإنّك الِحكم؛ أي إنّ وكذلك في مقام الْكم والقضاء وحساب أعمالي وتصّر 
حكمك هو عين الواقع ونفس الْقيقة، ونابع من ذلك المقام المتّصف بهذه الصفات... 

 وسنتحدّث لاحقًا عن فقرات: )أحكم الْاكمين وأكرم الِكرمين( إذا وفّقنا الله تعالى لذلك.

 ستاّرية الله: الغضّ عن السيّئة والنظر إلى الحسنة حتىّ من المشرك 

فقد ذكرنا للرفقاء في الليالي السابقة أنّ الستر يعني إخفاء  "خيْ الساترين"ا فيما يخصّ وأمّ 
؛ 1"ذكرك أخاك بما يَكره"العيوب؛ ]في مقابل الغيبة والإفشاء[ فعلى ماذا تُطلق الغيبة؟ على: 

هي غيْ أي أن تذكر أخاك أمام الناس، بنحو يُؤدّي إلى انزعاجه؛ فهذا هو الذي يُقال له غيبة، و
التهمة والبهتان الذي يعني أن تنسب إليه شيئًا لا حقيقة له؛ فعلى الإنسان ألاّ يرضى للآخرين 
بما لا يرضاه لنفسه، وإذا كان لا يُُبّ أن يتحدّث الآخرون بمساوئه، فكذلك عليه أن يكون في 

يقوم الإنسان علاقته مع الآخرين؛ فليس حديثنا هنا عن البهتان بتاتًا؛ لا! بل عن مسألة أن 
بفعل، ويصدر منه نقص أو عيب من دون أن يطّلع عليه أحد، فيأتي أحدهم ويُفشي عيبه هذا 
للآخرين؛ فهذا عمل قبيح، والله تعالى يتنزّه عن هكذا أفعال، وهو سبحانه لا يُفشي العيوب 

 للآخرين.
ي يتّصف بها وبشكل عامّ، فإنّ الله تعالى يأخذ بعين الاعتبار تلك الصفات الْسنة الت

الناس، وترجع إلى ذاته المقدّسة؛ فقد يكون هناك إنسان غيْ موحّد، لكنهّ يتّصف بصفةٍ حسنة؛ 
نظيْ حاتم الطائي الذي كان سخّيًا لكنهّ لم يكن موحّدًا، كما كان هناك العديد من الِفراد الذين 

وا مستضعفين، أم لا، يتحلّون بصفات حسنة، مع أنّّم لم يكونوا من أهل التوحيد، سواءً أكان

                                                           
 قلت: يا رسول الله وما الغيبة؟ قال: ذكرك أخاك بما يكره.ورد في حديث رسول الله صلّى الله عليه وآله وسلّم لِبي ذرّ:    1

 .۸٩، ص ۷٤بحار الِنوار، ج 

https://madrasatalwahy.org/


  ٤ 
 

لكنهّم كانوا يتحلّون بهكذا صفات، ونرى بأنّّم مُدحوا في الْكايات والروايات والِخبار 
 بسبب امتلاكهم لهذه الصفات.

 قانون التغيرّ التدريجي في السير والسلوك

فعلى الإنسان أن يتحرّك في هذا الاتّّاه، ويمشي، ويُغيّْ من نفسه؛ لِنّ هذه الصفات هي 
ت الله تعالى، ولكي يصل العبد إلى الذات الإلهيّة، عليه أن يتبدّل ويتغيّْ، ويُخلّص هذه صفا

النفس المتوغّلة في الشهوات والمادّيات والِهواء شيئًا فشيئًا من هذا التوغّل، حتّى يتسنىّ له 
ل، الاستئناس بذلك العالم، العالم المجرّد والمنزّه من العيوب والنقائص والشوائب والزل

 ليتمكّن بذلك من الولوج في تلك الِجواء.
 آئينه شو وجمال پرى طلعتان طلب *** جارو بزن خانه و پس ميهمان طلب

]يقول: كن مرآةً ثمّ ابحث عن جمال الوجوه الملائكيّة، اكنس بيتك ثمّ ابحث عن 
 الضيف[

 المراتب، إنّ هذا لِصل حقيقيّ وواقعيّ، فمن يُرِد أن يصل في العلم والبحث إلى أعلى
فلا يمكنه الْضور إلى قاعة الدرس والانخراط في أجواء التعليم هكذا من غيْ مقدّمات 
تتناسب مع مرتبته؛ بل ينبغي عليه أن يدرس الِمور السابقة ويتقنها، أي عليه أن يدرس لمدّة 
خمسة عشر سنة بالتدريج ويطوي مرحلة تلو الِخرى حتى يُصّل هذه العلوم بشكل تدريجي، 

إن فعل ذلك فسيكون بمقدوره حينها أن يشارك في الدرس الفلاني ]الذي هو في مرتبة عُليا ف
 كالبحث الخارج في الْوزة[.

كنت أتباحث مع الإخوة في مدرسة الفيضيّة أو دار الشفاء، الظاهر أنّا دار الشفاء، وكان 
ر؛ فجاء أحد عندي ثلاثة دروس وكنت في الدرس الثالث، وقد كان درس فلسفة حسب الظاه

الطلاب وكان عراقيًا، ولم يكن إيرانيًّا، وعندما شرعنا بالدرس قلتُ في نفسي من الواضح من 
نظرات هذا الطالب أنّه سيبدأ بالاعتراض، وقد بدأ بالاعتراض فوجدتُ أنّه يتفوّه بمسائل لا 

 طائل منها وكلّما أجبته فكأني لم أجبه، فيعود ويعترض.

https://madrasatalwahy.org/


  5 
 

 البحث الذي نطرحه الآن هو بحث للأسفار، فماذا درست أنت فقلت له: يا عزيزي إنّ 
 قبل هذا؟ 

فقال: مهما كان ما درستُه، فما شأنك أنت في هذا؛ فأجب عن أسألتي ولا شأن لك فيما 
 كنتُ قد درستُه.

فقلتُ: أطلب العذر منكم فأنا لا أستطيع أن أجيب على أسئلة طالب إلا إذا كان دارسًا 
 كم المعذرة، فلذا تفضّلوا.من قبلُ، فأطلب من

 فاستاء كثيًْا و اغتاظ وقال: ما هذا الكلام؟! ثم قام وذهب.
فالْمد لله قد خُتم الِمر على خيْ بسرعةٍ، فعلى الِقل لم تصل الِمور إلى حدّ العراك 

 والمصارعة؛ فقد كان ممنّ يمكن أن تصدر منهم مثل هذه الِمور، ولكنهّا ختمت على خيْ.
تأتي إلى هنا عليك أن تكون قد درست لثمان سنوات على الِقل؛ فما الذي  يا عزيزي حتى

 تتفوّه به؟! هذا غيْ ممكن.
فهو بحضوره هذا لن يستفيد أيّ شيء ]من جهة[، وسيسبّب الإزعاج للآخرين ]من جهة 
أخرى[، لذا من يُرِد أن يُضر عليه أن يكون مؤانسًا للحاضرين وفي نفس مرتبتهم أو قريبًا منهم، 

 وأجواؤه مقاربة لِجوائهم؛ فعندها يمكنه الْضور. 
يستفاد منه فإنّم يقومون بتنقيته شيئًا عندما يريدون تحويل أحد المعادن إلى معدن آخر 

فشيئًا؛ فيبدؤون بغسل الْجر وإزالة التراب والمواد الزائدة منه، ثم يأخذون المادّة المستخلصة 
منه، ثم يذيبونّا، وبعد ذلك يبدّلونّا إلى المعدن المراد شيئًا فشيئًا؛ فلابد من فصل المعدن 

 سبيكة الخالصة.المستخلص عن غيْه حتى لا يبقى غيْ تلك ال
وكذلك الِمر في جميع الِمور والتخصّصات، وكل ما هو موجود في هذه الدنيا، فإن 
الِمور لا تحدث دفعة واحدة بل تحتاج إلى زمان وتغييْ حتى تحصل، فحتّى يصيْ الشيء شبيهًا 

 ريبيّة.بشيء آخر لابدّ من التغيّْ التدريجي، وهذه المسألة يستفاد منها كثيًْا في العلوم التج
وكذا نفس الإنسان فهي تريد الْركة نحو العالم العلويّ، فما هو العالم العلويّ؟! العالم 
العلويّ هو عالم الصفاء، والصدق، والوفاء، والتوحيد، والوحدة، والِنس، والمحبّة؛ ولا يوجد 

https://madrasatalwahy.org/


  6 
 

، هناك صراع، وكذب، ونفاق، وخداع، وغش، ودجل؛ هذه الِمور تنتسب إلى هذه الدنيا فقط
فالْمد لله جميع التخصّصات لا يخلوا أصحابها من هذه الِمور، وكلّ واحد منهم أخذ نصيبه 
من هذه الِمور بمقدار ليس بقليل؛ فكلّ الناس على اختلاف أصنافهم لا يخلون من هذه 
الِمور، وبالخصوص المتلبّسين بلباسنا نحن فإنّ نصيبهم أكثر، لذلك علينا نحن أن نلتفت إلى 

 أكثر. التفتم؟!أنفسنا 
فمن يرد الذهاب إلى ذلك العالم ]فعليه أن يشرع بالاتّصاف التدريجيّ بصفات أهل ذلك 
العالم[، هناك من يقول: نحن نريد أن نبقى هنا ولا نريد أن نذهب إلى هناك، فها نحن نصلَّ 

يقولون:  صلاتنا ونكذب في اليوم كذبتين، ولا نريد أن نقول الصدق، فمن يرانا؟! فهؤلاء هكذا
 نحن أصلًا نريد أن نكذب.!!

 التدرّج في عمليةّ التلوثّ والانحراف

إنّ بعض الناس قد تغيّْت ذاتهم من كثرة كذبهم بحيث صاروا يثيْون العجب من سهولة 
الكذب لديهم، فكيف يمكنهم ذلك؟! أو من سهولة الخداع عندهم، أو من سهولة اتّهام 

 الآخرين؛ كيف يمكنهم ذلك؟! 
أنّّم من كثرة كذبهم، وخداعهم، وقلّة حيائهم، صار عدم الْياء وجودًا ثانيًا بالنسبة فيْى 

لهم؛ فذلك الوجود الِوّل ذهب جانبًا أي الذي كان يُتوي على الصفاء ـ لو سلّمنا أنّم كانوا 
 يمتلكونه ـ ذهب شيئًا فشيئًا.

اء صاف ليس فيه أي فعلى سبيل المثال لو نظرتم إلى كأس الماء هذا فهو يُتوي على م
لون، فلو وضعتُ فيه قطرةً واحدة من الْبر لبدأت تلك القطرة بتغييْ لون هذا الماء، وبعد مرور 
مدّة لا ترى وجودًا للقطرة ولكنك ترى بأنّ الماء قد تكدّر، فحاله الآن يختلف عن حالته 

صفائه التي كان عليها،  السابقة، ولكنه مع ذلك لم يصر داكناً تمامًا، انظروا لقد خرج من حالة
وهذا خطر كبيْ بالنسبة لنا والخطورة هي هذه؛ فلو أضفت له قطرة أخرى تبدأ هذه القطرة 
بالْركة والدوران في الكأس حتى تذوب فيه ولا ترى منها شيئًا إلا أثر الكدورة الإضافية التي 

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

 لون هذا الماء أسود تمامًا أضافتها على الإناء، وإن أضفنا له قطرة ثالثة ورابعة وهكذا حتى يصيْ
بحيث لا يكون هناك أي فرق بينه وبين المحبرة ذاتها؛ فهذا الإنسان ينبغي أن يُقرأ عليه الفاتحة 
عندئذٍ، لقد أصبح مثل ذلك الماء تمامًا، فكما أنّ هذا الماء صار أسود فقد صار قلب هذا الرجل 

، فهو يصل إلى درجة لا يستطيع أن يقول أسود أيضًا؛ وحينئذٍ لا يعود قادرًا على قول الصدق
الْقّ معها، ولا يستطيع أن يساعد أحدًا من الناس، ولا يستطيع أن ينظر نظرة توحيديّة؛ فذاته 
لا يعود بإمكانّا أن تفعل الخيْ؛ فيصيْ الخداع هو نفس ذاته؛ نعم فالإنسان يصل إلى هذا الْد! 

لا يبالي؛ بل لا يتنزّه عن الكذب حتى لو قيل نعم يصل! يصيْ الكذب عين ذاته، فتراه يكذب و
له: يا عزيزي إن كذبتَ فسيظهر كذبك هذا يومًا ويُعرف أنّك كاذب. يقول بكلّ صراحة: ليكن 

 ذلك، فلا إشكال فيه.
 وإن قيل له: سيُفتضح خداعك هذا يومًا على الملأ.

 يقول وبكل سهولة: لا إشكال وليكن ذلك.  
يعني أنّه ينحدر شيئًا فشيئًا إلى هذا الْدّ، وإذا وصل إلى هذا الِمر يصيْ ممن يصدق عليه 

ُ عََ ﴿ بصْارهِمِْ غِشاوَة سَمْعهِِمْ وَ عََ  قُلُوبهِِمْ وَ عََ  خَتَمَ اللَّه
َ
، يعني أنّه تعالى يضع ستارًا على 1﴾أ

واء المستترة أن يرى شيئًا؟! قلوبهم وسمعهم وأبصارهم، وهل يمكن للإنسان في هذه الِج
وهل يمكنه أن يرى الصدق؟! وهل يمكنه أن يرى الْقيقة، وأن يرى الصفاء، وغيْها؟!! أبدًا 

ُ عََ ﴿ بصْارهِمِْ غِشاوَة سَمْعهِِمْ وَ عََ  قُلُوبهِِمْ وَ عََ  خَتَمَ اللَّه
َ
الختم هو الطبع، وهو نّاية الِمر؛  ﴾أ

نور عنده، فقد صار هذا الماء أسود تمامًا! وفي هذه الْالة يكون حيث لا يبقى هناك أي منفذ لل
الإنسان قد انتهى أمره. والسبب في ذلك يرجع إلى عدم الالتفات ]من جهة[، ولِن هذه المسألة 
حصلت بالتدريج ]من جهة أخرى[، فهذا الماء الذي هو الآن كذلك لم يُصل هكذا دفعة 

برة كلّها دفعة واحدة في الماء، فسيختلّ الِمر دفعة، لكن واحدة، فإذا فرضنا أنّك أفرغت المح
إذا كان الْبر يتقاطر قطرة قطرة وقليلًا قليلًا، وإذا كان قلب الإنسان يخرب بشكل تدريجي، لا 
دفعة واحدة.. لذا عندما يذنب الإنسان ذنبًا يكون الذنب عظيمًا بالنسبة إليه، ويكون في ذاك 

                                                           
 .۷سورة البقرة، الآية    1

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

بال؛ ]يقول[ ما هذا الذنب الذي فعلتُه! ولكن عندما يتكرّر يكون اليوم غيْ مرتاح ومشتّت ال
أسهل عليه، وهكذا إلى أن يصل الِمر به إلى أن يذنب الذنب دون أن يهتمّ أصلًا. هذا الذي يقال 
له بأنّه صار مغلقًا؛ وعلى هذا الِساس ترى بأنّ فكره سيكون في نفس هذا الطريق، وسليقته 

ورغبته ستكون في هذا الاتّاه، وسيصيْ ميله إلى الذنب أكثر من ميله تتّجه بنفس هذا النحو، 
إلى الصواب! فعندما يجلس في مجلس يكون فيه الغيبة والكذب وأمثالها، يجلس فيه إلى الصباح. 
أما إذا دخل مجلسًا يُذكر فيه روايتان وحديثان، يقول: لقد مللت! ويذهب! فهو يميل إلى تلك 

تّّاه، والِصدقاء الذين يريد أن يختارهم، يختارهم على هذا الِساس! وفي الجهة، ويُبّ ذاك الا
المقابل، الِصدقاء الذين يتخلّى عنهم هم الِصدقاء الذين يكونون في الطرف المقابل لِولئك 
تمامًا، فلا يستطيع الجمع بينهما، لا يمكنه!! ولا يمكنه أن يتكلّم معهم أساسًا! فعندما يتحدّث 

 ..معهم قليلًا.
يقول المرحوم السيد الْداد رضوان الله عليه عندما كان يتحدّث أحدهم في مجلسه عن 
بعض الِمور العاديّة والظاهرية، لا في المعصية، كان يقول: لماذا تصرفون أوقاتكم بهذه الِمور، 
لماذا تضيّعون أوقاتكم بهذه الِحاديث؟! يعني لم يكن يتحمّل حتى الكلام العادي، بل يريد 

تحدّث عن التوحيد وعن الله وعن صفات الله، فقط يريد أن يكون في هذا الجانب. لذا عندما ال
يجلس الإنسان في مجالس هؤلاء يشعر بأنّه في عالم آخر وجوّ آخر، أما عندما يجلس مع أهل الدنيا، 
ويكون حديثهم: هذا فعل، وذاك سرق، وهذا ارتفع، والآخر هبط، هذا ارتفع ثمنه وذاك 

أمثال ذلك.. فجميع كلامهم في هذه الِجواء، فإذا أتى الإنسان وتحدّث معهم في مجال رخص و
آخر.. فأما أولئك الذين بقي في قلوبهم مجال، فمن الممكن أن يُصل لهم حالة انبساط 

فتراهم يقولون:  "ختم الله"واستئناس، وأمّا أولئك الذين ليسوا كذلك؛ بأن كانوا من الذين 
ر؟! لقد استفدنا كثيًْا، هل تسمحون لنا بالذهاب؟! ]فيقال لهم:[ جزاكم هل لديك كلام آخ

الله خيًْا، من الِول اذهبوا! فأنت تكاد تنفجر هنا! فيذهب ويُرّر نفسه من ماذا؟! من الِجواء 
التوحيديّة، فهذا الجو بالنسبة له سجن وأغلال، يريد أن يخرج من أجواء النور الذي صار بالنسبة 

وأغلالاً، ويذهب إلى كلام الدنيا: هذا ارتفع ثمنه وذاك رخص وكذا.. يدخل في  إليه سلاسل

https://madrasatalwahy.org/


  ٩ 
 

هذا الجو وهذه المجالس وهذه الِمور، فالإنسان يمكنه أن يختبر نفسه ويرى أين هو؟! أين هو 
 من هذين الطرفين؟ هل هو قريب من هذا الطرف أم من ذاك؟!

 معيار تقدمّ السالك همّته لا كثرة عمله المعتاد

سأل أحدهم المرحوم العلامة: كيف يمكننا أن نعرف في أيّ وضعيّة نحن؟ نريد أن نعلم 
وضعيّتنا؟! فقال: المعيار هو أن تنظر إلى نفسك وميلك وعملك بالنسبة إلى السابق.. لا أن 
تنظر إلى صلاة الليل؛ بدلاً من أن تصلّيها أحد عشر ركعة تصلّيها ثلاثة وعشرون ركعة أم لا، 

  من حزب أو جزء تختم القرآن كلّه، لا!أو بدلاً 
أتى إلى الإمام الصادق عليه السلام أو الإمام الباقر أحد أصحابه، وقال له بأنّي أختم القرآن 

فماذا دهاك حتى تختم 1"لا يعجبني أن تقرأه في أقل من شهر!"في كلّ يوم، فقال له الإمام: 
تتلو؟ وهل تدرك من أين أتت هذه المطالب؟!  القرآن في كلّ ليلة؟! هل تفهم ماذا تقرأ وماذا

. ومع لا يعجبني أن تقرأه في أقل من شهرأم أنّك تقرأ هكذا من الِول إلى الآخر! قال له الإمام: 
 ذلك أتيت إلّي تخبرني ]لتظهر فضلك[!

فانظر إلى هّمتك وحبّك لله وتمسّكك بهذا الطريق، وقارن بين حالك الآن وفي السابق، 
ر إلى عفوك وتغاضيك؛ مثلًا كم لديك من القدرة على التغاضي عن أيّ مسألة قد وأيضًا انظ

تحصل لك، وما هي نسبتها إلى السابق! وكيف كانت نفسك بإمكانّا أن تتخلّى وتتجاوز عن 
هذا! هل كانت تتوقّف نفسك أم لا، وقارن بينها وبين حالتها الآن! هذا هو المعيار، وهذا هو 

مت أم توقّفت أم تأخّرت! المعيار هو هذا! ويمكن لنا أن نعرف هذا الِمر، الملاك في أنّك تقدّ 
فحالنا لدينا نحن! حالنا في السنة السابقة وقبل سنتين وقبل ستّة أشهر، علينا أن نرى ما هي 
مكانة الله عندنا؟! وإلى أيّ حدّ قبلنا بالله، وإلى أيّ حدّ جعلنا لله مكانًا عندنا؟! فنحن قد جعلنا 

لّ شيء مكانًا في نفوسنا؛ لِطفالنا، لنسائنا وإخوتنا، لجارنا وشريكنا، جعلنا لكلّ شيء مكانًا لك

                                                           
 .5۱2، ص 6الْرّ العاملَ، وسائل الشيعة، ج   1

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

، فلا علاقة 1"الهبروت"وفتحنا له حسابًا.. فقط ]أغلقناه أمام[ الله المسكين وقذفنا به إلى عالم 
إذا كناّ نصلَّ في ، هذا "الله أكبر"لنا به إلا بمقدار ما يصيْ وقت صلاة الظهر أو العصر فنقول: 

أول الوقت، وإلا فأحيانًا نتركها إلى آخر الوقت، ونقول إلهي لماذا لم تّعلها ركعتين، فأنت 
رحمان، لماذا لم ترحمنا في أن تّعل الِربع ركعات ركعتين، ولو فعلت ذلك لكنت إلهاً عظيمًا! ولو 

منعك أن ترفع عناّ الصوم وتدعنا رفعت الصوم عناّ.. فأنت بهذا القدر من الرحمانيّة والعظمة، ما 
 نأكل، فلن يُصل شيء إذا فعلت هذا.. وأمثال ذلك.

من يمشي في طريق الله ينبغي عليه أن يجعل ميزانه ومعياره هذا الِمر، وهو أنّه ما مدى 
أهميّة الله عنده، ما مدى أهميّة إمامه عنده؟! وليس مرادي هو أن نذكر الإمام ونشارك في 

قول يا ابن الْسن! بل أن ترى كم جعلت للإمام نصيبًا في قلبك وما هو مدى المجالس وأن ن
أهميّة الإمام عليه السلام في قلبك! وكم جعلت لمطالبه ولِفكاره ولمبانيه ولقوانينه ولِوامره 
مكانة عندك؟! كم لهذه الِمور وقع في قلبك؟! من خلال هذه الِمور يستطيع الإنسان أن يعرف 

 نفسه.

 في التصفيةالتدريج 

هذه المسألة بذاتها تنتقل إلى تلك الجهة، فلو فرضنا أنّ الماء في هذا الكأس أسود اللون، 
وأردنا أن نبدّله إلى ماء زلال، فماذا علينا أن نفعل؟! علينا أن نأتي بمصفاة لتنقيته، نترك الماء يمرّ 

واد شيئًا ما، ولكنهّ غيْ صالح من خلال هذه المصفاة، فنرى أنّ الماء الذي خرج منها قلّ فيه الس
للشرب، فنضعه مرّة أخرى في المصفاة، وهكذا شيئًا فشيئًا وعندما يصفّى ستّ أو سبع مرّات 
نرى أنّه هو نفس ذاك الماء! ففي البداية كان أبيض ثم تبدّل إلى السواد، وبعده عاد السواد بياضًا؛ 

ا فشيئًا.. إلى أن صار الماء أبيض فعندها صار لماذا؟ لِنّه حصل لديه أنس شيئًا فشيئًا وصفّي شيئً 
يمكنه الدخول، يمكن أن يدخل إلى ذاك الجو الذي لا يوجد فيه كدورة ولا كذب ولا تهمة ولا 
خداع ولا احتيال على الناس، ولا التمسّك بالرأي ولا أنانيّة ولا نفسانيّات ولا شهوات ولا 

                                                           
 ملاحظة: كلمة الهبروت تقال من باب المزاح على نسق ملكوت وجبروت.   1

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

هذه عبر المصفاة وتبديلها إلى شيء آخر؛ بحيث  ولا ولا .. فينبغي التخلَّ عن كلّ واحدة من
صرنا نرى أنّ ذاك الإنسان قد صار شيئًا آخر! وصار له وضع آخر وحال آخر، وصار في فضاء 
آخر! ترى بأنّه هو الذي كان منذ خمس سنوات، لكن لماذا صار هكذا نورانيّاً؟! لِنّه غيّْ نفسه، 

غيّْ شيئًا، بل غيّْ نفسه، واهتمّ بطريقه وبعمله، وعمل لم يجلس هكذا راضيًا بما يُصل له دون أن ي
بدستورات العظماء، وسلّم نفسه لتربية العظماء، لا أنّه اعتبر نفسه موازيًا لهم، ولم يقم بدلاً من 
التسليم للعظماء بإثارة اللغط.. عندما سلّم لهم من جهته هو، يقومون هم من جهتهم بإدخاله 

، فهو بما أنه يريد أن يسلم فلن يجلسوا هكذا من دون ردّة فعل، وإلا في الطريق؛ فيضربونه ضربة
فما هو فرق التسليم عن غيْ التسليم؟! فبتسليمك هذا يترتب على ولي الله تعهّد ومسؤوليّة، 
فيأتي الولّي ويقول: بما أنّك مسلّم، فعليك أن تتلقّى الضربة أولاً، إذ أنت قلت بأنّك مسلّم، فإذا 

مًا فلا عمل لنا معك أصلًا، بل نقول لك: تفضّل مولانا، لقد مننت علينا وتفضّلت، لم تكن مسلّ 
أين نحن منك؟! فهذه الِمور إنّما تكون قبل التسليم، لكن بعد أن قلت بأنّي مسلّم، نريد أن 
نعرف هل تقول ذلك صدقًا أم لا؟ فإن قلت بأنّي أمزح معكم، دعوني وشأني! ولا توجعوا 

همّ أن لا أبتلى بذاك الامتحان الذي سأتلقّاه منكم بعد ثلاث سنوات، ولا رأسكم بي! فالم
 تتعرّضوا لِحد... فمن الِول لا تأتِ!

لكن عندما تقول بأنّي أريد أن أسلّم، سيقال لك بما أنّك مسلّم فبسم الله! وعند ذلك لن 
 تُترك؛ فاليوم امتحان وغدًا امتحان آخر.

 شق *** هر دم آيد غمى از نو بَه مباركبادمتا شدم حلقه بگوش درِ ميخانه ع
]منذ أن تعلّقت بباب خّمارة العشق، صار يأتيني في كلّ لْظة بلاءٌ جديد، فبارك الله به مِن 

 غم[

 دور الابتلاءات في عمليةّ التصفية والتزكية التدريجيةّ

بر.. كان بخ بخ! حافظ هو الذي كان مسلّمًا، يقول قبل أن أتعلّق بالباب لم يكن أي خ
هناك اعتباريّات وموقعيّة اجتماعيّة وأمر ونّي وأمثال ذلك، لكن بعد أن صار حلقة على باب 

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

العشق )يعني صار لديه تسليم( فبعد أن صار لديه تسليم ووضع كلّ شيء ضمن دائرته، وترك 
م الله! أنانيّة النفس جانبًا وقال اختياري لك واختيارك لي، عندما قال ذلك، قيل له: تفضّل بس

اليوم واحدة، وبعد شهرين واحدة أخرى، وبعد ثلاثة أشهر أخرى، وهكذا واحدة تلو 
الِخرى! عجبًا! الِولى صعبة جدًا، ثم بعد مدّة تحصل الثانية، وبعدها الثالثة، فيعتاد بعد ذلك! 
 ويقسو جلده! فلا يشعر، ويقسو جلده إلى حدّ لا يعود يشعر بما يجري له، فإذا وصل إلى هذا

الْدّ، يقال له: الآن صرت جيدًا، الآن صرت كما يريد، أنت عين ما يريده هو! صرتَ ما كان 
 يريده منك أن تصيْ. 

 ... *** هر دم آيد غمى از نو به مباركبادم
 ]في كل آن يأتيني غم جديد فبارك الله به[

ينال هذا الغمّ فهذا الغمّ والابتلاء الذي يأتي يقول لي: مبارك عليك، فأين جلست؟! أفهل 
أشخاصًا آخرين؟! هذا الغمّ إنّما جاء لِجلك أنت، وقد أرسل لك خصّيصًا! وعليك أن تقول: 
بارك الله به من غم، وأن تحتفل له! ثم بعد ذلك يرى الإنسان أنّه يتغيّْ شيئًا فشيئًا؛ فهو لم يعد 

]بحسب الظاهر[ بأنّه  نفسه الذي كان من قبل، بل صار شخصًا آخر، وتغيّْ، والْال أنّك تظنّ 
 هو نفسه؟! 

وهكذا هي حال الإنسان، فعندما تكون صلاته على ماهي عليه ولا يُصل فيها تغييْ، 
صومه هو نفسه، القرآن الذي يقرؤه هو نفسه وتوجّهه نفسه، فإذا اعتاد الإنسان على هذه الْالة 

شيء آخر! فيضطرب حال  يقول الله له: لقد اعتدتّ على ذلك! لا زال لديّ عمل معك! فيأتيه
الإنسان بذلك، ويكون من الجهة الِخرى جهاز التحكّم بيده ]تعالى[، لكي يكون كل شيء له 
حسابه وبحساب دقيق حتى لا تنقطع هذه الرابطة ومقدار ]البلاء[ بيده، وفجأة يرى نفسه قد 

نسان صارت تغيّْت! وعندما يذهب ذاك الغمّ، يقول الإنسان لماذا هكذا؟ ولماذا حال الإ
كذلك؟! ولماذا صار في جوٍّ آخر؟! كلّ ذلك لِجل أنّ الله اهتمّ به، اهتمّ به إيجابًا، لا أنّه اهتمّ به 
عبثًا! فهو يهتمّ بأولئك الذين لديه عمل معهم وتمّ اختيارهم لذاك العالم، فيأتي بهم واحدًا تلو 

 الآخر.

https://madrasatalwahy.org/


  13 
 

مًا: كلّما اختصّ شخص بالله أكثر، لذا كان المرحوم العلامة رضوان الله عليه يقول دائ
كلّما ابتلاه أكثر. وعليه فبما أنّ الِئمة عليه السلام كان لهم خصوصيّة أكبر، كان ابتلاؤه لهم أكثر! 
انظروا ماذا حلّ برسول الله وماذا حلّ بأميْ المؤمنين وبفاطمة الزهراء وبالإمام الْسن والإمام 

 الْسين.. فأيّ شيء لم يُصل معهم؟! 

 بتلاءات الإمام الحسين عليه السلام وتجليّ الذات الإلهيةّ لها

عندما يرى الإنسان صحراء كربلاء يعرف بأنّ كلّ ما يخطر على بال إنسان قد جرى 
عليهم! ولكنهّ يرى بأنّ الإمام الْسين كان يتغيّْ، ففي يوم عاشوراء كان يتغيّْ بين ساعة 

إمام ولم يتغيّْ من هذه الجهة، فهو إمام، فنفس الإمام  وأخرى، كان وجهه يزداد إشراقًا، مع أنّه
لديه حساب مع الله لا نعلمه نحن! الإمامة بمحلّها؛ ونحن لا علم لنا بما يعدّه الله للإمام من 

 خلال ذلك.
لذا الإمام الْسين عندما وقع على تراب كربلاء ظُهر عاشوراء، كان مختلفًا عنه في صبح 

صل؟! لا يمكن القول بأنّه أين هو أصلًا، وهذه مسألة عجيبة جدًا! إذ عاشوراء! فأين كان قد و
كيف ينبغي على الإمام أن يتجاوز هذه الِمور الواحدة تلو الِخرى، فهل التضحية بعلَّ الِكبر 
أمر سهل؟! هل الِمر لعب؟! وكذا علَّ الِصغر بهذه الوضعيّة وهذه الْالة.. والمسائل التي 

تلو الِخرى وعلى أهل بيته وعلى أصحابه! هناك عبارة سمعتها من جرت على إخوته واحدة 
المرحوم العلامة، وهي أنّه كانت هناك علقة بين سيّد الشهداء وبين حبيب بن مظاهر، بحيث 
إنّ حبيب عندما وقع على وجه الِرض كان الِمر صعبًا على سيّد الشهداء، حتى من الناحية 

يعني كان لْبيب حساب آخر من بين الِصحاب. فهل هذه الظاهريّة؛ فالنفوس لديها تعلّق، 
الِمور لا أثر لها كالْائط؟! كلا! بل كلّ شيء له حساب خاصّ، حبيب له أثر خاصّ؛ نعم نفس 
ما سيصل إليه حبيب فهو محفوظ في مكانه؛ ولكن الكلام عن ذاك الِثر الذي يتركه في نفس 

لمكانة والمقام الذي سيصل إليه أبو الفضل الإمام سيّد الشهداء عندما يرحل حبيب. وكذا ا
محفوظة في مكانّا؛ ولكن نفس فَقده له أثر؛ حيث قال: الآن انكسر ظهري وقلّت حيلتي! لم يكن 

https://madrasatalwahy.org/


  1٤ 
 

يكذب! بل كان كلامه صحيحًا! ولكنه يستقبل هذا الغمّ بالترحيب والمباركة! ففقْد حبيب 
بر! والمطالب التي تنقل عن المرحوم السيّد يتلقّاه بالتبريك والترحيب، ويتبارك بفقد علَّ الِك

الْداد ويُعترض عليها ويُشكل عليها هي هذه! فالغم غمّ، وهو تعلّق يوجب البكاء والدمع 
واحتراق القلب، فهذا له مكانه الخاص، ولكن علينا أن نرى الوجه الآخر للعملة، وهو أنّه ماذا 

هذا هو الوجه الآخر للعملة. ماذا فعلت به  فعل هذا الغمّ بنفس الإمام عليه السلام ومقامه؟
التضحية بعلَّ الِصغر! والتضحية بعلَّ الِكبر! والتضحية بالإخوة! وأما المسائل التي حصلت 
فيما بعد، فهو يراها أيضًا؛ المسائل التي جرت على أهله ومسألة الِسر وإلى أين ستنتهي، وكيفيّة 

 ـلا أنّ الإمام دخولهم على مجلس ابن زياد، وكيفيّة دخوله م على مجلس يزيد.. جميع هذه المطالب 
ا؛ لذا  يراها فحسب ـ لديها حضور في نفسه! فالإمام لديه حضور عينيّ، لا أنّ لديه اطلاعًا عاديًّ
كان يقول للسيدة زينب افعلَ كذا وافعلَ كذا! وهكذا أوصى الإمام السجّاد. فجميع هذه 

قوع الإمام على الِرض وانتهاء الِمر، وعند ذلك لا يعلم الِمور ستأتي إلى أن تصل إلى حين و
الإنسان ماذا جرى!! عند ذلك انتهى الِمر! فلا يوجد بعد ذلك شيء، وهو أمر لا يوصف! 
يقول المرحوم العلامة عن تلك المرتبة بأنّّا تّلَّ الذات بتمام جهاتها بعد الظهر من يوم 

ذلك الوقت حصل تّلَّ للذات، فهذا الِمر يعلمه عاشوراء عندما وقع الإمام على الِرض، في 
 الِولياء، أما نحن فلا نعلم، بل هم الذين يعرفون ماذا هناك!

لماذا ذلك؟ لِنّه حصل هذا الِمر للإنسان شيئًا فشيئًا، فقد جرى تبديل حاله بشكل 
د في الكأس تدريجي إلى حال آخر. وعليه فالسلوك يعني هذا، السلوك يعني أن يتبدّل الماء الِسو

والماء الملوّث.. لا نقول بأنّه ماء أسود، وانما كدر، فهذا الماء الكدر تضعه في المصفاة وتصفّيه 
في مصفاة بعد مصفاة.. تأتي مسألة تربويّة في أمر فتتجاوزها ولا تتوقّف عندها.. وهكذا تأتي 

ا بشكل كامل، عندئذٍ الواحدة تلو الِخرى إلى أن تّعله صافيًا، وعندما يصيْ صافيًا وشفافً 
 يكون المقام مقام التجلَّ، ويأتي ذاك التجلَّ ويمحو الإنسان ويجعله فانيًا في ذلك العالم. 

نسأل الله أن يقسم لنا ذلك إن شاء الله، عجبًا يا له من مكان! رزقنا الله جميعًا، وإن شاء 
 أن يعطف علينا نحن عباده الفقراء الله يرزقنا فعلًا! ولماذا لا يرزقنا؟! وأيّ استبعاد في ذلك؟! في

https://madrasatalwahy.org/


  15 
 

والمساكين؟! فهل يقلّل ذلك من عظمة الله؟! فنحن نريد ذلك. ولكن يقول الله لنا: أنتم 
تطلبون ذلك مجازًا! فنقول: يا رب نحن نطلبه بالمجاز، لكن اقبل ذلك مناّ وبدّله إلى حقيقة! 

ن وضعنا صحيحًا، ولكان انتهى فلماذا أنت ربّ؟! إذا كان المفترض أن نطلب ذلك حقيقة لكا
الِمر سريعًا! لكن نحن نطلب ذلك منك مجازًا، وقلوبنا مأنوسة بالمجاز، ففي النهاية لا نقول 
شيئًا آخر ومسائل أخرى، وعلى الِقل نقول ذلك، وهذا الِمر أنت الذي وفّقتنا إليه! فاجعل 

 ك! جميع هذه المجازات التي لدينا حقيقة وأبدلها إلى حقيقة بكرم
  

 اللهمّ صلّ على محمدّ وآل محمدّ

https://madrasatalwahy.org/

	ستّارية الله: الغضّ عن السيّئة والنظر إلى الحسنة حتّى من المشرك
	قانون التغيّر التدريجي في السير والسلوك
	التدرّج في عمليّة التلوّث والانحراف
	معيار تقدّم السالك همّته لا كثرة عمله المعتاد
	التدريج في التصفية
	دور الابتلاءات في عمليّة التصفية والتزكية التدريجيّة
	ابتلاءات الإمام الحسين عليه السلام وتجلّي الذات الإلهيّة له

