
 

 

 

  

 هو العليم

  

 أولياء الله تجلٍّ لمقام الستارية

  

 المحاضرة التاسعة -هـ ق  ۱٤٣۸سنة  -شرح دعاء أبي حمزة الثمالي 

  

 محاضرة ألقاها

 آية الله الحاجّ السيّد محمّد محسن الحسينيّ الطهرانيّ 

 قدس الله سره

  

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 أعوذ باللـه من الشيطان الرجيم

 بسم اللـه الرحمن الرحيم

 الحمد لله ربّ العالمين

 والصلاة والسلام على سيدّنا ونبينّا أبي القاسم محمد

 وعلى آله الطيبين الطاهرين

 واللعنة على أعدائهم أجمعين

  

  
ولو خفت تعجيل العقوبة لاجتنبته لا لأنّك »يقول الإمام زين العابدين عليه السلام: 

مطّلعين، بل لأنّك يا ربّ خير الساترين وأحكم الحاكمين وأكرم أهون الناظرين وأخفّ ال
 «الأكرمين.

يا إلهي لو كنت أخشى أن تعجّل لي العقوبة، أي لو كنت أخاف من أن تعاقبني سريعاً على 
ذنبي، لكنت اجتنبت الذنب والمعصية، فعدم خوفي من تعجيل العقوبة ليس بسبب أنّك لا 

ه لا قيمة لاطّلاعك، وأنّك أهون الناظرين، ولا احترام لنظرك إلّي، اطلاع لك على أعمالي، أو أنّ 
 وأنّ اطلاعك على عملي قليل، فلا أخشى من القيام بأيّ عمل.

 كيف تتغيرّ طريقة تصرّفاتنا عندما يطّلع علينا أحد

هذا هو دأبنا عادةً، فنحن عندما نشعر باطلاع أحدٍ علينا، وحينما نحسّ بالخوف من أنّ 
أحداً يراقبنا ويتجسّس علينا، ويحصي أعمالنا، فإنّنا ننتبه ولا نفعل شيئاً أمامه، ولا نقول أيّ شيء 

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

ا وعملنا بحضوره؛ لأنّه سيخبر بذلك وينشره. أو إذا فرضنا أنّنا كناّ في مكان بحيث كان كلامن
 مورد التفات الآخرين، فعندئذٍ ننتبه ونمتنع ولا نقوم بالعمل.

 ـيهتمّ كثيراً بتصّرفاته أمام الناس، كثيراً جداً... نعم،   ـولا زال موجوداً  كان هناك شخص 
 ، ينبغي على الإنسان أن يهتمّ بآداب المعاشرة؛ فلا يقوم بكلّ عمل دون انتباه، وهذا أمرٌ طبيعيٌّ

الذي يلبسه الإنسان في منزله، لا يلبسه في الخارج، أو ما يقوم به في المنزل أو أمام رفيقه فاللباس 
 )كأن يمدّ رجليه عند جلوسه(، ينبغي ألا يفعله عندما يخرج، و ينتبه أكثر. 

ولكن أحياناً يقوم الإنسان بجعل تمام أعماله في الخارج عبارة عن ديكور، وتكون جميع 
كأنه يصوّر فيلمًا، وهذا المقدار زائد عن الحدّ؛ أعني أن يراقب الإنسان نفسه تصّرفاته تمثيلًا و

ويدقّق في تصّرفاته وينتبه إلى جميع حركاته وسكناته عندما يكون في الملأ، إلى درجة أنّه لا يحرّك 
نسان حاجب عينه بدون داع.. فهذا كلّه نابع من النفس والأنانيّة، يعني أنّ أنانيّة النفس تدفع الإ

إلى التمثيل، فتصنع منه ممثلًا، فوظيفة الممثّل أن يتقمّص شخصية إنسان آخر، ويستبدل 
شخصيّته بشخصيّة أخرى، وأفضل الممثلين هو الذي يستطيع أن يؤدّي هذا الدور بشكل 

 عادي بحيث لا يبدو عليه التصنّع! فكلّما كان طبيعيّاً أكثر، اعتُبر أبرع من غيره في التمثيل.
ناّنون المشهورون يحاولون أن يعيشوا الدور الذي يريدون تمثيله إلى حدّ يتمكّنون والف

من تحقيق ذاك الدور وتجسيمه. فهذا هو الفنّ! يعني أن يخرُج الإنسان من جلده ويأتي بجلد 
 آخر. هكذا يكون الفناّن ممثلًا بارعاً.

فالنفس تضع نفسها في والذي يدفع الإنسان لمثل هذا التمثيل أمام الناس هو النفس، 
حرج و ضيق بحيث لا ترى مهرباً ومخرجاً، فقبل أن يحصل الإنسان على المنصب والمكانة 
التي حصل عليها، كان الجميع يراه في الشارع يمشي ويشتري، ويقف في صفّ الخبّاز، أو في 

ولكن  صفّ القصّاب ليشتري نصف كيلو أو كيلو من اللحم، وكذا لشراء الخضار وأمثال ذلك،
ما إن يحصل على موقعيّة معيّنة، فلا يعود أحد يراه في الشارع، ويترك استخدام وسائل النقل 
العامة كالتاكسي، بل يذهب ويأتي بسيارة خاصّة! وأما الوقوف في صفّ الخبز واللحم فهيهات! 

من  إذ تصير هذه من الأمور القادحة بالعدالة! فإذا وقف فلان في صفّ القصّاب لشراء كيلو

https://madrasatalwahy.org/


  4 
 

اللحم، ينظر الجميع إليه، ما هذا، لماذا وقف هنا؟! فماذا حصل حتى يأتي لشراء الدجاج أو 
 السمك؟! والحال أنّه لا داعي لذلك، فهو لم يختلف عن السابق، ولا ينبغي أن يفترق حاله! 

 حال الأئمةّ والأولياء لا يختلف قبل السلطة والشهرة وبعدها

السلام؟! وماذا كان يفعل أمير المؤمنين عليه السلام؟!  ماذا كان يفعل أئمّتنا عليهم
الأعمال التي كان يقوم بها قبل الخلافة؛ من الذهاب والإياب وحمل البطاطا والبصل في عبايته 
إلى المنزل، ظلّ يفعلها بعد خلافته! ولم يقل: لقد صرت الآن خليفة، وحملي للبطاطا والبصل 

 نبغي أن يذهب شخص آخر ليأتي بهذه الأمور إلى المنزل! إنّما كان يحصل قبل ذلك، والآن ي
لماذا؟! لأنّ نفس أمير المؤمنين لم تتغيّر، لم تغيّر الخلافة نفسه وتجعل منه شخصيّة أخرى، 
لم تتمكّن الخلافة أن تصنع منه ممثّلًا. أما نحن فهذه الأمور تجعل مناّ ممثّلين؛ يعني أنّنا كناّ إلى الآن 

فننتقل من الآن إلى قالب آخر، كناّ إلى الآن نقف في صفّ الخبّاز ولم نكن نرى  في قالب معيّن،
 إشكالاً في ذلك، وكناّ نقف في صفّ بائع الخضار، أما الآن فنقول: 

 لا يا عزيزي! إنّ وقت السيد لا يسمح له بالوقوف في الصفّ! 
. أما عندما تصل بل يسمح له وقته، إذ هو يجلس في منزله ويتحدّث لساعتين بأمورٍ..

المسألة إلى الوقوف في صفّ الخضار فنقول: لا يسمح له وقته بالوقوف، فوقته ثمين جداً؛ 
 كالكيمياء! وهذا يجعل الشخصيّة تتغيّر وتتبدّل إلى شيء آخر. 

عندما تشّرف المرحوم العلّامة بالانتقال إلى مشهد، مرّت فترةٌ لم يكن أحد في المنزل لا 
فكان يذهب بنفسه إلى الخبّاز لشراء الخبز وأمثال ذلك، وفي يومٍ كان مريضاً إخوتي ولا أنا، 

وحرارته مرتفعة )كانت مرتفعة درجتين(، جاءت إليه الوالدة رحمة اللـه عليه وأخبرته بأنّه لا 
يوجد خبز وبعض الأشياء الأخرى في المنزل، فعزم سماحته على الذهاب لشرائها، فحاولت 

أي ولكنّ جميع محاولاتها باءت بالفشل. قالت له: )أنا أذهب وأشتري؛ فأنت الوالدة ثنيه عن ر
مريض، وحرارتك مرتفعة(، وكان الطقس بارداً، إلاّ أنّه رفض قائلًا لها: كلا! بل اجلسي في 

 المنزل، وأنا أذهب. 

https://madrasatalwahy.org/


  5 
 

ن يقول رضوان اللـه عليه: ذهبت إلى الخبّاز لشراء الخبز )وكان يريد شراء برتقال أو ليمو
أو شيئاً آخر(، والحاصل أنّّ وقف في صفّ الخبّاز وكان في الصفّ سبعة أو ثمانية أشخاص 
فوقفت في نهاية الصفّ، فصبرت قليلًا حتى مضى شخص أو شخصان، فرأيت أنّ الذين كانوا 
هناك طلبوا منيّ أن أتقدّم عليهم، وقالوا: سيدنا ينبغي أن تتقدّم، فقال لهم: هذا مكانّ وينبغي 

أبقى هنا إلى أن يصل دوري! والحاصل أنّهم لم يقبلوا بل أجبروه أن يتقدّم عليهم.. وكأنّهم  أن
انتبهوا إلى أنّه مريض ولديه التهاب؛ حيث كان ذلك واضحاً.. فقالوا له تفضّل سيدنا، لا يمكننا 

 أن ننظر إليك والحال أنّك مريض.
 من خصوصيّات الأولياء: الصفاء وعدم التلوّن

وصار  "العلامة الطهرانّ"كيف أنّ حاله لم يفترق ولم يختلف مع أنّه قد صار  لاحظوا
عمره ستين سنة، ومع ذلك لم يختلف حاله عن عمر الثلاثين سنة! فقط السنّ هو الذي تقدّم، أما 

 النفس فلا تزال كما هي، وهذا هو عدم التلوّن! هنيئاً لهم.
 ه مولانا حيث يقول:هذا هو الصفاء و عدم التلوّن الذي يشير إلي

 رنگى اسير رنگ شد *** موسئى با موسئى در جنگ شدچون كه بى
]عندما يصير الوجود المطلق الخالص من التلوّن أسيراً للألوان، يشرع موسى بقتال موسى، أي 

 يصير الإنسان عدو لأخيه الإنسان[.
 فنحن طالما لم نتلوّن، فلن يحصل خلاف بيننا.

منذ بضعة ليالي ذكرت لكم بأنّ النبيّ قال: إنّّ أحبّ من الصبيان أربعة أمور؛ أنّهم يبكون، 
وذكرنا بعض التوضيحات في هذه المسألة، والأخرى أنّهم يختصمون من دون أن يكون لديهم 
حقد، فهم يختلفون لأجل لا شيء، وبعد ذلك يصطلحون لا لشيء، فهم يختلفون لا لشيء 

 لشيء! وهناك أمران آخران وهما؛ أنّهم يلعبون بالتراب وأنّهم يعمّرون ويخرّبون.ويتصالحون لا 
هذه الحالة هي حالة الصفاء و عدم التلوّن، فالطفل لا لون له، يأتي ويتصاحب مع طفلٍ 
آخر، ويلعب معه، دون أن يلتفت إلى وضع ذاك الطفل وعائلته، بل يلتفت فقط إلى صرف 

توحيد، يعني هولاء الأطفال عندما يأتون من ذاك العالم؛ عالم عدم الوجود، وهذه من آثار ال

https://madrasatalwahy.org/


  6 
 

التلوّن وعالم عدم الأهواء وعالم عدم التقيّد.. يأتون معهم بهذه الصفات؛ ولذا من الجيد أن ينظر 
 الإنسان إلى هؤلاء الأطفال ويتعلّم منهم! 

الطفل إذا قيل له مثلًا: ومن هنا يقال: إنّ أوّل شهادة يدلي بها الطفل مقبولة، وذلك أنّ 
ماذا فعل فلان؟ فإنّه يجيب بصدق، إذا سئل عن أمّه أو أبيه، فإنّه يجيب بشفافيّة، ولكن إذا عوتب: 
لماذا قلت هذا الكلام، ففي المرّة الثانية إذا سئل يختلف جوابه عن الجواب الأول! ولذا يقال: 

دون تلوّن، قالها من باب الصدق والصفاء، إنّ الجواب الأول هو المقبول. فشهادته الأولى قالها 
 ولذا كانت مورد قبول!

 يقول الخواجة حافظ:
 غلام هّمت آنم كه زير چرخ كبود *** ز هر چه رنگ تعلّق پذيرد آزاد است

]يقول: تأسرنّ وتسترقّني هّمة ذاك الذي تحرّر من كلّ التعلّقات والتلوّنات الموجودة 
 تحت قبة السماء الزرقاء[ 

حرّ من كلّ شيء في هذه الدنيا يوجب له التعلّق؛ فالرئاسة إذا كانت توجب له تعلّقاً فهو 
تركها، وإذا أوجبت له الإدارة تعلّقاً تركها، وكذا المسؤوليّة إذا أوجبت له تعلّقاً تركها، وكذلك 

 ة بنفسكم. كلّ أمرٍ آخر؛ سواء ذكرناه أم لم نذكره! أنتم تعرفون هذه الأمور، فأضيفوها إلى القائم
كلّ شيء يوجب للإنسان تعلّقاً ينبغي أن يتركه، وهذا أمر عجيب! إذ الإنسان عندما يرِد 
مثل هذه الأمور لا يكون لديه تعلّق؛ بل قد يكون قبل ذلك يعترض على هؤلاء ويشكل عليهم، 
لكنهّ عندما يدخل في هذا الأمر ويمضي عليه شهرٌ أو شهران أو ثلاثة أشهر ]فيقولون في 

صلوات وسلام.. وافتحوا الطريق له.. قوموا وقفوا سيدخل الآن، فينهض ألف استقباله[ 
 شخص لأنّ جنابه يريد أن يدخل، ]هذه الأمور تحدث تغييراً وتعلقاً في نفسه[. 

يا عزيزي، فليدخل وليجلس كسائر الناس! فهذه الأمور والمسائل تلوّن الإنسان شاء أم 
تّى يصل به الأمر إلى أنّه عندما لا يجد ذاك الاحترام السابق أبى، فهو يتلوّن في قلبه ثمّ يتلوّن ح

 يتأذّى، ويسأل لماذا صار الناس هكذا؟! 
 يا عزيزي الناس لم يتغيّروا، لكن أنت الذي تغيّرت!

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

لماذا يتأذّى وينزعج؟ بسبب أنّ ذاك اللون أتى وأخرج هذا الإنسان عن صفائه، أخرج 
ا ينبغي على الإنسان أن ينتبه جيّداً ويلتفت، وينظر ما هؤلاء الأشخاص عن عدم تلوّنهم! ولذ

 الشيء الذي جعله يخرج من حالة الصفاء تلك، وما هو الشيء الذي جعله يتعلّق بهذا اللون؟!

 ليس سبب عدم الخوف هو أن اللـه لا يعلم بل لأنه خير الساترين

اظرين، بل أنت الإمام يقول: إنّ عدم خشيتي من العذاب ليست بسبب أنّك أهون الن
أعلم الموجودات بي، حتى أعلم من الملائكة الموكّلين بي؛ لأنّك تمثّل المبدأ والعلّة لعلم 
الملائكة، وعلم الملائكة وإدراكهم عبارة عن مرتبة متنزّلة عن علمك وإدراكك وبصيرتك، 

واقع في مرتبة العلّة  ومن هنا كان للأولياء الإلهيين تلك المرتبة العالية، فإنّ ذلك بسبب أنّ الوليّ 
 للمراتب الأدنى منه؛ وبالتالي فإنّ نظارته وإشرافه أقوى وقدرته أشدّ، واطلاعه أكثر! 

فمن هذه الجهة تكون المسألة منتهية، يعني لا مجال أبداً لأن نتصوّر بأنّ اللـه تعالى لا 
هذه المسألة ]أي عدم اطّلاع لديه، فالمسألة ليست كذلك قطعاً! يقول الإمام عليه السلام: بل 

خوفي من العقوبة[ إنّما هي بسبب أنّك يا رب خير الساترين، فهذا أعرفه، فأنا أعرف بأنّك مطلع 
عالم بجميع الأمور، وتعرف جيداً تمام خفايا الأفكار وخبايا الأفعال والتصّرفات، ولا يمكن 

ذه الأمور مختصّة بالدنيا لأحد أن يخدعك، أو يغرّر بك، ولا يستطيع أحد أن يتحايل عليك! فه
وأهلها، فالخداع والكذب والالتفاف والتحايل والقسم المغلّظ كذبًا.. جميعها مختصّةٌ بهذه 

 الدنيا.. 
أتى شخص وأقسم باللـه العظيم أمامي بأنّّ ما فعلت هذا الأمر، فقلت له: أنا بنفسي 

ني أنّ قسم الجلالة صار في سمعته منك! تقسم أمامي باللـه؟! والحال أنّّ سمعتك بنفسي! يع
هذه الأوقات.. ماذا أقول؟! صار بالنسبة إلى هؤلاء الأشخاص بقيمة القشّة أو أدنى من ذلك! 

 قلت له: أنا بنفسي سمعت منك ذلك، فأمام مَن تقسم باللـه؟!
هذه الأمور إنّما هي لهذه الدنيا، لأجل أن تسيير حياتنا في الدنيا! وإلاّ فلو لم يكن لأجل 

مور الدنيويّة، فهل كنت لتقسم باللـه كاذباً؟! كلا! بل الأمر كان لأجل الدنيا، لقد ضحّينا الأ

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

باللـه فداءً لدنيانا، وجعلنا إمام الزمان فداءً للدنيا! وكذا ضحّينانا النبي فداءً للدنيا! كم هذه 
ها؟! نقّدم اللـه الدنيا بسيطة وحقيرة، فهل تستحقّ أن ننفق عليها هكذا؟! وما الذي ننفقه لأجل

لأجلها! ونقسم قسم الجلالة لأجلها، ثم يتبيّ، بعد ذلك بأنّ القسم كان كاذباً! وكان كذباً محضاً! 
بهذه البساطة نبيع تمام هذه الأمور بأبخس الأثمان، حيث نلعب بتمام الحقائق وأعلى القيم من 

 دون أيّ حياءٍ أو خجلٍ! 

 في الأمن من العقوبة؟هل يصحّ الاعتماد على ستاّرية اللـه 

يقول الإمام عليه السلام: لمّا كنت يا ربّ خير الساترين، فليس لديّ خوف من تعجيل 
العقوبة! يعني أنّّ أعلم بأنّ عقوبتك لا تصيبني؛ لأنّّ أعلم أنّك ساتر! حسناً، إنّ اللـه ستّار، 

، فاللـه يستر بحيث لا يجعل فهل ستّاريّة اللـه توجب رفع العقوبة؟! إنّ اللـه ساتر ويستر العيب
الآخرين يطّلعون على عملي، وأمّا العقوبة فتبقى في محلّها! فلماذا ترتفع العقوبة في هذه الحالة؟! 
معنى الستر، هو أنّ اللـه تعالى لا يسمح باطلاع أحدٍ على ذاك الذنب الذي قمتُ به والخطأ الذي 

الطهرانّ قد ارتكب ذنباً معيّناً بالأمس مثلًا! لو صدر منيّ؛ بأن يرى الجميع في المنام أنّ السيد 
حصّل ذلك، لكان خلاف الستاريّة؛ سواء في المنام أو في اليقظة أو في المكاشفة! أو أن يطّلع 

 الجميع على أنّ السيد الطهرانّ كذب هذه الكذبة، وحلف يميناً كاذباً!
فسنا بنفسنا، فذاك أمر آخر، نعم، لو أنّنا فعلنا نحن هذا الذنب أمام الناس، وفضحنا ن

لكنّ اللـه تعالى لا يقوم بهذا الأمر أصلًا، بل اللـه يقول: أنا لا أفشي هذا العمل، ولا أبيّنه لأحد.. 
ولو كذبتَ على شخص آخر، لن أنشر ذلك بين الناس! نعم قد يأتي هو وينشره بين الناس! فذاك 

عنه لقد كذب فلان، وفعل هذا الفعل!  أمر آخر ولا علاقة لله به؛ بأن يقول الشخص الآخر
فاللـه يقول: أنا لم أفشه، بل هو الذي أفشاه، أنا لا أفعل ذلك! هذا المقام مقام الستاريّة؛ يعني 

 أنّ اللـه يستر عيب عبده ولا يدع سائر عباده يطّلعون على هذا الأمر. 

https://madrasatalwahy.org/


  9 
 

 أولياء اللـه تجلٍّ لمقام الستارية بعكس غيرهم

ء الإلهيّين الذين يطّلعون على الأمور.. باعتبار أنّهم تجاوزوا مرتبة وهذا حال الأوليا
النفس، فباتت نظرتهم إلى الأشخاص تختلف عن نظرتنا نحن، فنحن إذا اطّلعنا على ذنبٍ صدر 
من شخص، تتغيّر نظرتنا إليه بشكل كامل، وتتبدّل صورته عندنا؛ بحيث لا نعود نسلّم عليه! 

ك؛ بل نفوسهم واسعة كالبحر، ولذا تراهم يعتبرون ذلك في إطار الخطأ لكن الأولياء ليسوا كذل
 والزلّة، ويغمضون العين عنه.

كنت أرى أنّ البعض كانوا يأتون إلى المرحوم العلامة، فما إن يريدوا أن يتحدّثوا عن خطأ 
أت، صدر منهم ويعترفوا به، كان يُسكتهم، ويغيّر الكلام! لم يكن يدع الشخص يقول: أنا أخط

بل كان يسكته! هكذا كانوا يتصّرفون، فنفسهم لديها سعة بالنسبة إلى الأشخاص، ليسوا ضيّقين، 
وظرفيّتهم ليست ظرفيّة بسيطة تمتلئ بقطرتين من الماء وتفيض بهما، بل هم بحر زاخر ونهر كبير، 

ألة التربية فهم يتعاملون مع الإنسان وينظرون إليه بنظرة مختلفة تمامًا.. أجل، تبقى هناك مس
 والتأديب؛ وهي مسألة محفوظة في مكانها الخاصّ.

فهؤلاء هم الذين يتصّرفون من مقام الستّارية، وأمّا نحن، فلا! أي إنّنا نقف في الجهة 
المقابلة لهذه القضيّة؛ فتجد أحدهم يتوفّر على الآلاف من الصفات الحسنة، بينما ترانا نحن 

نقطة الضعف فيه، لعلّنا نستفيد منها في يوم من الأيّام.. لماذا؟  نسعى لتتبّع نقائصه، والتقصّي عن
 لأنّ نفسنا شيطانيّة، والشيطان لا يبحث عن المحاسن، بل تهمّه النقائص.

فبما أنّ نفسنا شيطانيّة؛ فلو أنّ أحدهم تحدّث لنصف ساعة، وكان يذكر أمورًا حسنة لمدّة 
لكنهّ تحدّث لمدّة إثني عشرة ثانية بأمور مبهمة ويلفّها تسعة وعشرين دقيقة وثمانية وثلاثين ثانية، 

بعض الإشكال، لا أنّه شتم أحدًا، فإنّك تجدنا نتغافل عن كلّ تلك التسعة والعشرين دقيقة 
والثمانّ والثلاثين ثانية، ونُبرز تلك الثوانّ الإثنتي عشر.. ما هو السبب في ذلك؟ سببه أنّ هذه 

 البعد عن مقام الستّارية الإلهيّة. النفس شيطان؛ وهذا بعيد كلّ 
هل التفتّم؟! وبالمقابل، لو أنّ نفس هذا المستشكل كان هو المتحدّث فتكلّم بدلاً عن 
إثنتي عشرة ثانية، لمدّة ثمانية وعشرين دقيقة وثمانية وثلاثين ثانية بكلام كلّه هراء، وليس فيه 

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

ك تجده لا يهتمّ لذلك، وكأنّه لم يكن هناك كلام صحيح إلاّ الاستعاذة و البسملة في أوّله؛ فإنّ 
شيء أبدًا! بل ويبدأ بتقليب الأمور، وتبرير هذا الكلام، وتبرير ذلك الكلام، وتراه يدّعي بأنّ 

لا! لقد فهمتُم هذا »مراده من هذه العبارة هو كذا، ومراده من تلك العبارة هو كذا، ويقول: 
لقد كان كلامي »ما يُحاصر، ولا يجد أيّ مفرّ، يقول: ، وفي الأخير، عند«الكلام بشكل خاطئ، و..

 «.مجرّد لقلقة لسان، وهفوة من هفوات!
يا عديم الإنصاف! لماذا لا تُبّرر لتلك الإثنتي عشرة ثانية من كلام ذلك المسكين بعُشُر 
تلك التبريرات والتأويلات التي وجدتها لنفسك؟! فلن يحصل لك شيء جرّاء ذلك! لكن، بما 

لم ينل أيّ حظّ من مظهريّة الستّارية، بل حاز فقط على مظهريّة إفشاء السّر التي يُمثّلها سماحة أنّه 
 الشيطان وحضرة إبليس، فإنّ جميع أفكاره تنحو هذا المنحى.

في الزمن السابق، جمعتني قضيّة بأحد الأفراد الذين لديهم اطّلاع على مجريات الأمور، 
لقد صبّ جلّ »ات ـ وهو حاليًّا في عداد الأموات ـ ، فقال: فكان يُحدّثني عن إحدى الشخصيّ 

اهتمامه في أن يعدّ نقاط الضعف التي يجدها في الأشخاص الذين يجلس معهم، ويُسجّلها، عسى 
 «. أن يأتي يوم فيحتاجها!

ما هذا الأسلوب في الحياة؟! والأنكى من ذلك أنّك تضع عمامة على رأسك! أفلم تقرأ 
الثمالي؟! أفلم تطّلع على أوامر الإمام السجّاد عليه السلام وبقيّة الأئمّة؟! أفلم  دعاء أبي حمزة

تتدبّر فيها؟! أفمن الصحيح أن يقضي الإنسان كافّة عمره في الألاعيب السياسيّة؟! بحيث يصير 
سلامه على الآخرين لأجل السياسة، وغضبه سياسة، وضحكه سياسة، وجلوسه سياسة، 

 عداوته سياسة!!وصداقته سياسة، و
فلا يعود هناك أيّ مبدأ، ولا حقيقة حاكمة على هكذا مسائل، بل تُصبح كلّ هذه المسائل، 
وكلّ حقيقتها من رأسها إلى أخمص قدميها مجرّد ألاعيب سياسيّة! وهذا ما نشاهده حاليًّا في العالم 

ـه تعالى.. ولكن، أيّ من أصحاب السياسة؛ فلم يعُد أحدٌ يُمارس هذه الأمور تحصيلًا لرضا الل
أسلوب هذا في الحياة؟! وبحقّ أقول: ما هذا الأسلوب في الحياة؟! وما نوع هذا التعليم وهذه 

 التربية اللذان يدفعان صاحبهما للقيام بهكذا أمور؟!

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

حسناً يا عزيزي! لنفرض أنّك تريد أن تمارس السياسة ]فذلك لا يعني أن نتصّرف 
من الأشخاص الذين مارسوا السياسة بدورهم ]وحافظوا على  هكذا[، فقد كان هناك الكثير

مبادئهم[.. أفلم يكن أمير المؤمنين من السياسيّين؟! من المعلوم أنّه عليه السلام مارس 
 السياسة لعدّة سنوات على الأقلّ؛ ولا كلام لنا هنا عن تلك السنين الأخرى. 

التي قام بها أمير المؤمنين طيلة  حسناً، ماذا فعل حين مارس السياسة؟ وما هي الأعمال
تلك السنوات التي مارس فيها السياسة، وكان حاكمًا وخليفة؟ كيف تعامل مع معاوية؟ وكيف 

 تصّرف مع عمرو بن العاص؟ لقد كان مصداقاً لقول الشاعر:
 1دوستان را كجا كنى محروم *** تو كه با دشمنان نظر دارى

 نايتك، يا من شملتَ بهذه العناية حتّى أعداءك[]يقول: حاشاك أن تحرم الأحبّاء من ع
فما الذي فعله مع عمرو بن العاص؟ أفلم يكن قادرًا على القضاء عليه أثناء حرب صفّين؟ 
فلماذا لم يقتله؟ وماذا عن معاوية؟ فلماذا لم يقم بذلك أيضًا تجاهه؟ وكيف تعامل مع الأفراد 
الذين كانوا متواجدين بالمدينة ومع بقيّة الناس؟ هذا، مع أنّه كان هو أيضًا من أصحاب 

سة، وحَكَم، وأدار دفّة السلطة لعدّة سنوات! فهل هذا النهج أقوم، أم نهج ذاك الذي وضع السيا
دفتًرا بجانبه ليُسجّل فيه كلّ كلمة نطق بها أحدهم أمامه، حتّى يهدّده بها في الوقت المناسب 

سجّلت لا تنبس بكلمة، فقد سجّلت المسألة الفلانيّة هنا! إيّاك أن تتفوّه بكلمة، فقد »قائلًا: 
 ؟!«القضيّة الكذائيّة هنا!

أيّ النهجين أقوم؟وأيّهما أصحّ؟ ولنرجع بصدق إلى فطرتنا، وننظر، من دون أن نلتفت لا 
إلى أمير المؤمنين، ولا إلى معاوية، أيّهما أصحّ؟ أصلًا فلنتناسَ وجود كلٍّ منهما ولنرجع إلى 

ولله الحمد!!!! فمن بين هذين  وجداننا، أليس لدينا وجدان؟ أم أنّنا لا نمتلك حتّى ذلك
النهجين، ما هو النهج الذي سيُرجّحه ويرتضيه وجداننا وفطرتنا؟ سوف نرى بأنّه سيرتضي 
نفس النهج الذي سلكه أمير المؤمنين، وسيرفض النهج الذي اتّبعه كلّ من معاوية وعمرو بن 

                                                           
 *** گلستان سعدى.  1

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

الخطأ، ونتبّع النهج ذاته  العاص. ولكن، ومع أنّنا أدركنا ذلك، فإنّك تجدنا نعاود ارتكاب نفس
 مرّة أخرى.

هذا هو معنى الستّارية؛ وعليه، فكلّما كان تخلّق العبد بالستّارية أكثر وكانت أخلاقه 
وصفاته أعلى، كلّما كان أقرب إلى اللـه تعالى، وكان نصيبه أوفر من درجة التجرّد والتوحيد؛ أي 

لقد كان لأولياء اللـه تعالى اطّلاع أكبر من اتّحاد جميع الصفات ووحدتها في ذات الحقّ تعالى. 
بقيّة الناس على أسرار الآخرين و أحوالهم، وليس مرادي هنا اطّلاعهم الباطني، فهذا له مجاله 
الخاصّ، بل مرادي اطّلاعهم الظاهري الحاصل من الأخبار التي كانت تُنقل لهم من الأشخاص 

 وقون الجميع في الستّارية.الذين كانوا يأتون عندهم؛ ومع ذلك، نجدهم يف
وقد اطّلعت بنفسي على هذه الأمور من معاشرتي لهؤلاء العظماء لمدّة أربعين سنة، والتي 
أقسم لكم باللـه أنّني لا أعلم هل حصلت فيها على شيء أم لا.. وأرجو من اللـه أن يُعاملنا ـ 

 .إن شاء تعالى ـ بكرمه وستّاريته وبكونه أحكم الحاكمين، وإلاّ..
إن شاء اللـه يتعاطى معنا بكرمه وستاريّته وكونه أحكم الحاكمين، وإلا فعلينا أن نضرب 
بأيدينا على بعضها حسرةً على تلك الأيّام عند تذكّرها. طوال هذه المدّة التي كنت فيها بصحبة 
وعشرة هذا الرجل العظيم وغيره من العظماء الذين كانت لي معهم بعض العشرة، كنت ألمس 

المسألة بشكلٍ كامل، وكنت أدرك جيّدًا كيف يدقّقون في المسائل ويراعون أن لا يحصل  هذه
 إفشاء لعيب أحد.

لقد كنت عادة أحمل معي مسجّلًا صغيًرا أسجّل به كلام المرحوم العلامة كلّما ألقى 
محاضرة في جلسات يوم الجمعة، وكنت قد أخبرته بأنّّ أسجّل صوتكم فقال: جيّد، ولكن لا 

 علها بارزة، بل ضعها بقربك. وكثيٌر من التسجيلات الموجودة الآن هي نتيجة ذاك التسجيل. تج
وفي يوم من الأيّام حصلت قضيّةٌ معيّنة، وتصوّر المرحوم العلامة أنّّ كنت أحمل 
المسجّل وأسجّل ما يجري، فقد كانت هناك حادثة معيّنة ربّما يعرفها بعض الرفقاء، ولمّا خرجت 

ا، وقد كان غرضه من ذلك أن يعلّمنا هذه من تلك  الغرفة نادانّ، )وواقعًا كان الأمر عجيباً جدًّ

https://madrasatalwahy.org/


  13 
 

الأمور(، أجل، نادانّ قبل أن أخرج من المنزل وقال: سيّد محسن تفضّل، فجئت إليه، فقال: هل 
ا تفضّل.   المسجّلة معك أم لا؟ قلت: لا. قال: جيّد جدًّ

هذه الحادثة فأعطني الشريط حتّى يُمسح ولا أي كان يريد أن يقول: إن كنت سجّلت 
يبقى أثر لهذه القضيّة، والحقيقة هي أنّني لم أكن لأنشر هذا الشريط لو كان موجودًا، فأن لست 
من أهل هذه الأمور، فكلام سماحته في الحقيقة كان لأجل التربية، فهو يريدنّ أن آتي الآن 

 مر، فهذا كاف. وأتكلّم لكم بهذا الكلام وأوضّح لكم هذا الأ
لقد كانت تلك الحادثة تعدّ نقطة ضعف بالنسبة لذلك الأمر الذي وقع، فسماحته أراد أن 
يعلّمنا أنّه: لقد وقع ما وقع وينبغي ألاّ يبقى هذا الأثر وألاّ أقوم أنا بنقل هذا التسجيل إلى هنا 

مستند! فقد قال فلان كذا وكذا وهناك، وأن أنادي قائلًا: يا أيّها الناس تعالوا وانظروا إلى هذا ال
في خصوص هذه المسألة! وفلان الآخر قال كذا وكذا، وكانت الأمور على هذا النحو. لا، بل 

 يجب أن لا يكون الأمر كذلك. 
انظروا إلى هذا الأسلوب في التعاطي، هذا هو أسلوب الأولياء، رغم أنّ الإشكال وارد 

ا كان ذاك الرجل، فك لّنا عبيد لله ونخطئ، وما أبرّئ نفسي، فلا يمكننا أن على ذاك الرجل، أيًّ
نبّرئ أنفسنا، ولكن طريقة الأولياء ومنهج تربيتهم ليست بجمع الملفات وحفظها، كلّا فهذا 
ليس منهجهم بل هذا الأسلوب نراه في المسائل السياسيّة والاجتماعيّة، وقد رأينا تلك المسائل 

حمد اللـه... واقعًا كم هي عجيبة الأمور التي يجرّبها وما يجري فيها بمقدار كافٍ ووافٍ ب
 الإنسان في هذه الدنيا! 

لقد رأينا كيف أنّ دعوة أهل الدنيا إلى اللـه ورسوله هي مجرّد كلام فارغ من الحقيقة، إذ 
المهمّ هو الثبات في الامتحان وعند الفتن، فإن كنت ممنّ يثبت هناك، فدعوتك إلى اللـه لها 

قد رأينا كيف أنّم عند الفتنة لا يعرفون اللـه ولا النبيّ ولا الشريعة ولا الوجدان، بل معنى، و ل
 رصاصٌ من هنا يقابله رصاصٌ من هناك! فرغم أنّنا نصلّي ونصوم ولكن...

. هذه هي "أعطني مسجّلك حتّى لا يبقى أثر"أمّا أولياء اللـه فماذا يعلّموننا؟ يقولون لنا: 
ن نتعلّمها، هذا ما ينبغي أن نتعلّمه من منهج الأعاظم، هذا هو مقام الأمور التي ينبغي أ

https://madrasatalwahy.org/


  14 
 

الستّاريّة، فكلّما استطعنا أن نقوم بذلك في سلوكنا فقد استطعنا أن نحقّق صفة الستاريّة الإلهيّة 
 في أنفسنا أكثر فأكثر. 

ا، وليس هناك فرصة لبيانها، فهناك الكثير من الروايات  إنّ قضيّة الستّاريّة هذه عجيبة جدًّ
والأخبار والآثار حولها سواء في هذا العالم أم في العالم الآخر، فالعبد الذي يستر، يستر اللـه 

اللـه لا  ذنوبه يوم القيامة، ومن يستر عيب أخيه يستر اللـه عيبه، وفي المقابل من يفشي فإنّ 
يخرجه من الدنيا إلا وقد ابتلاه بعين ذاك البلاء، أي بعين ما اتّهم به غيره، بعينه، ولدينا من 

 ، والتجربة أثبتت ذلك. 1الأخبار في ذلك إلى ما شاء اللـه
حسناً فهذه الستّاريّة بأحد المعانّ، وهو أنّ اللـه تعالى لا يفشي عيوب عباده، ولكن هناك 

تّاريّة وهي محو أصل الذنب، وهي دَين في ذمّتي للفرقاء إذا أحيانا اللـه ووفّقنا، مرتبة أعمق للس
 وإن شاء اللـه نبيّنها في فرصة لاحقة. 

  

 اللـهم صلّ على محمّد وآل محمدّ

                                                           
من ستر عورة مؤمِنٍ ستر اللّه عزّ و جلّ عورته يوم القِيامةِ و  من باب المثال ما روي عن أبِي عبدِ اللّهِ عليه السلام أنّه قال:   1

موا المؤمِنيِن و لا تتبّعِوا لا ترو كذا ما روي عن أبِي جعفرٍ عليه السلام أنّه قال:  من هتك سِتر مؤمِنٍ هتك اللّه سِتره يوم القِيامةِ.
 ]المترجم[ عثراتِهمِ فإنِّه من يتبّعِ عثرة مؤمِنٍ يتبّعِِ اللّه عزّ و جلّ عثرته و من يتبّعِِ اللّه عزّ و جلّ عثرته فضحه فِي بيتهِِ.

https://madrasatalwahy.org/

	كيف تتغيّر طريقة تصرّفاتنا عندما يطّلع علينا أحد
	حال الأئمّة والأولياء لا يختلف قبل السلطة والشهرة وبعدها
	ليس سبب عدم الخوف هو أن اللـه لا يعلم بل لأنه خير الساترين
	هل يصحّ الاعتماد على ستّارية اللـه في الأمن من العقوبة؟
	أولياء اللـه تجلٍّ لمقام الستارية بعكس غيرهم

