
 

 

 

  

 هو العليم

  

 ستاريةّ الله وأولياؤه لعيوب العباد

  

 المحاضرة الخامسة -هـ ق  ۱٤٣۸سنة  -شرح دعاء أبي حمزة الثمالي 

  

 محاضرة ألقاها

 آية الله الحاجّ السيّد محمّد محسن الحسينيّ الطهرانيّ 

 قدس الله سره

  

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 أعوذ بالله من الشيطان الرجيم

 بسم الله الرحمن الرحيم

 وصلىّ الله على سيدّنا ونبيّنا أبي القاسم محمد

 وعلى آله الطيّبين الطاهرين

 واللعنة على أعدائهم أجمعين

  

  
ولو خفتُ تعجيل العقوبة لاجتنبته، لا لأنّك أهونُ الناظرين وأخفّ المطّلعين، بل »

 «رمين...لأنّك يا ربّ خير الساترين وأحكم الحاكمين وأكرم الأك
يُُاطب الإمام عليه السلام الحقّ تعالى في هذه المقطع، ويقول: يا إلهي، لو كنت أخاف 
من تعجيل العقوبة، لما أقدمت على ارتكاب المعصية، ولما سقطت في تلك الأخطاء والعثرات، 

ي تطمح بل لَكنتُ أكثر حذرًا، وانتباهًا، ولما تعلّقت بتلك الأمور، ولما سعيت نحو الأشياء الت
إليها النفس وتُثير طمعها، فتصبح أسيرةً لها بعد ذلك، جرّاء ذلك الطمع؛ وليس هذا لأنّك في 
ا من الاطّلاع والإشراف علّي، ولا لأنّ اطّلاعك على أعمالي ضعيف، بل لأنّني  مرتبة ضعيفة جدًّ

 أعلم بأنّك خير الساترين.

 من مظاهر ستاّريةّ اللـه وأوليائه لعيوب العباد: التغافل عنها وعدم إعلانها 

ففي البداية، عندما أريد أن أرتكب خطأً، أنت لا تُظهر هذا الخطأ، ولا تُفشيه للناس، ولا 
تنشره بينهم؛ وبعبارة أخرى: إنّك لم تضع في غرفتي ومكتبي من يتنصّت علّي! فأنت ساتر، 

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

لع علّي ـ وأنت فعلًا مطّلع علّي ـ فإنّك تتغافل عنيّ، ولا تقول: انظروا الآن إلى وحتّى عندما تطّ 
 عبدي هذا يعصيني! 

ولا يُفى أنّ الإنسان قد يرتكب معصية في العلن، فيراه الجميع؛ وحينئذ، لا معنى للستر؛ 
ل له تبعاته كأن يقول أحدهم كلامًا سيّئًا وفاحشًا لآخر أمام الناس، فيسمعه الجميع؛ وهذا عم

وعواقبه الخاصّة؛ ولهذا يُقال إنّ الكلام متى ما خرج من فم المتكلّم فإنّه يُصبح خارجًا عن 
سيطرته، ويصبح المتكلّم هو الواقع تحت سيطرة الكلام؛ فما دام الإنسان مطبقًا فمَه، فإنّ كلامه 

تحت سيطرة الكلام، من  يكون تحت سيطرته، لكن حينما يُرج الكلام من فمه، فإنّه يُصبح واقعًا
دون أن يكون له أدنى تحكّم في مدى انتشاره، وفي العواقب التي تترتّب عليه؛ ولهذا، على الإنسان 
أن يحذر كثيًرا؛ فينبغي عليه أن لا يتحدّث بكلّ شيء كيفما كان، وعليه أن لا يفعل أيّ شيء مهما 

 كان.
رتكب خطأ في السّر، وتصدر منه ولكن أحيانًا أخرى، قد يُقدم أحدهم على معصية، وي

عثرة لا يعلم بها إلاّ الله تعالى؛ ففي هكذا حالات، هل من الصواب أن يأتي الإنسان الذي اطّلع 
بنحوٍ ما على هذه المعصية، ويُفشيها في كلّ مكان؟ فيكتب عنها في الجرائد، ويتحدّث عنها في 

ويقول: يا أيّّا الناس، لقد ارتكب فلان الإذاعة والتلفاز، ويُشيعها في المجالس والمنتديات، 
معصية! أو يُُاطب ذلك المرتكب للمعصية: كن على حذر منيّ، فأنا بدوري أعلم عنك بعض 
الأشياء! كأن نفترض مثلًا أنّه هو الوحيد من بين جميع الناس الذي اطّلع على تلك المعصية، 

م لنا هنا عن الافتراء، فذلك له حسابه مهما كانت الطريقة التي استعملها في ذلك! مع أنّه لا كلا
 الخاصّ.

فهل هذا العمل صحيح؟! وهل كان نهج الإسلام ورسولنا وأئمّتنا على هذا النحو؟! 
وهل هذا هو الطريق الذي كانوا يُرشدون الناس إليه؟! وهل كانوا يقولون لهم: اذهبوا، 

ات، إلى أن يأتي يوم تحتاجون إليها وتجسّسوا على أعمال بعضكم، وسجّلوها، واحتفظوا بها في ملفّ 
فيه؟! أفهل كان أمير المؤمنين يتصّرف بهذه الطريقة؟! وهل كان عليه السلام في تلك السنوات 
التي حكم فيها يحتفظ بهكذا ملفّات؟! وهل كانت له غرفة خاصّة يحتفظ فيها بملفّ كلّ واحد، 

https://madrasatalwahy.org/


  4 
 

سب درجة أهّميتها، حيث يكون وتشتمل على أعماله بالتفصيل، فيُصنفّ تلك الملفّات بح
بعضها سّريًا، والآخر فوق درجة السّرية، والثالث...؟! لا، على الإطلاق! فقد كانت له غرفة 
بيضاء نقيّة، بل لم تكن حتّى ملوّنة بالأبيض، فكانت من طين وقشّ!! فكانت غرفته خالية تمامًا، 

اخيل والنفقات؛ فلم تكن تحتوي والدفتر الوحيد الذي كانت تشتمل عليه هو دفتر حساب المد
 على أيّ شيء غير ذلك!

ا من أحد الأماكن، فانتبه إلى ارتفاع الأصوات من أحد المنازل،  كان الخليفة الثانية مارًّ
حيث كان الليل قد انتصف، فرأى بأنّ المصابيح مضاءة، فأراد أن يعلم ما الذي يجري، فأتى 

 صحاب المنزل: بسلّم، وتسلّق الجدار؛ وحينئذ، قال له أ
 ـ من الذي أجاز لك تسلّق الجدار؟! ومن سمح لك بالقيام بهكذا فعل؟!

 ـ لقد سمعتُ بعض الأصوات!
 ـ وليكن! ما شأنك؟! وما الذي دفعك للقيام بأعمال كهذه؟! 

هل الله تعالى هو الذي أمرك بالتجسّس على الناس؟ وهل وضعك الحقّ عزّ وجلّ قيّمًا 
وليًّا عليهم؟! فصحيح أنّك تقلّدتَ الحكم ـ ولا كلام لنا الآن عن على هؤلاء؟ وهل جعلك 

الطريقة التي استعملتها في ذلك ـ إلاّ أنّ وظيفتك تنحصر في إدارة الأمور الظاهريّة والعاديّة 
للناس؛ فمن الذي رخّص لك ـ والحال هذه ـ في تجاوز هذه الوظيفة، والتجسّس على أعمال 

بغي عليك أن تكون حريصًا أكثر من بقيّة الناس على مراعاة هذه الناس؟! هذا، مع أنّه ين
المسألة، فكيف لك أن تتغاضى عن ذلك؟! فالمفروض أنّ الناس يتعلّمون منك أنت؛ 
فيتعلّمون من أخلاقك أسلوب العمل، والمتوقّع أنّ الأفراد الذين لهم منزلة خاصّة ويحتلّون 

لى بقيّة الناس، ويُطلعونهم على الأسس والمبادئ مكانة مرموقة هم الذين ينقلون الثقافة إ
]الصحيحة[، وإلاّ، إذا كان مقرّرًا أن يُربّّ المجتمع على ثقافة أخرى ومبادئ أخرى، فمن 

 الواضح ما الذي ستؤول إليه الأمور!

https://madrasatalwahy.org/


  5 
 

 إشراف اللـه على عباده حضوري

صف بثلاث صفات... أجل، إنّ الله تعالى ـ بحسب عبارة الإمام السجاد عليه السلام ـ يتّ 
ولكن قبل هذه الصفات يبيّن أولاً أنّ الله ليس أهون الناظرين، فليست نظارة الله ناقصة، بل 

 إشرافه واطلاعه على الأمور إشراف واطلاع تامّان.
إنّ إشراف الله على أعمالنا وتصّرفاتنا إشراف حضوريّ وبالعلم الحضوريّ لا بالعلم 

و لنا نحن، فنحن عندما نريد أن نعرف من الذي أتى من الإخوة الحصولّي، فالعلم الحصولّي ه
وحضر ومن لم يحضر منهم، علينا أن نفتح أعيننا وننظر ونرى حتّى نعرف الحاضر منهم وغيره، 
وأما قبل أن نفتح أعيننا فهل يمكننا أن نعرف؟! لا يمكننا أن نعرف ذلك! لأنّنا بحاجة إلى وسيلة 

لم الحصولي والكسبي والاكتسابي الذي يرد الذهن من خلال العلل وواسطة للعلم. هذا هو الع
والأسباب والوسائط التي جعلها الله؛ من قبيل النظر والسمع وأمثال ذلك. ولدينا علم آخر 
ذكرناه لكم أمس، وهو العلم الحضوريّ، فهذا لا يحتاج إلى فتح العين. ألا تشعر أنت الآن 

ل العين؟ يعني هل فتحت عينك فرأيت أنّ رجلك هنا بوجودك هنا؟! هل عرفت ذلك من خلا
ورجلك الأخرى هنا ويدك كذلك؟! حتى تعرف بأنّك موجود! ليس الأمر كذلك! هل السمع 
هو الذي أوجب لك العلم؟ كلا فالسمع لا يمكنه أن يشخّص أنّ هذا موجود أم لا، وكذلك 

لعلمك بنفسك، وهذا  الحال في سائر الحواس. بل إنّ نفس حضورك ووجودك هو الموجب
أقرب إلى الإنسان من أيّ شيء آخر؛ يعني أنّ أقرب شيء إلى عالم النفس هو العلم الحضوري، 
وبعد ذلك تأتي العلوم الحصوليّة ـ وإن كانت تتبدّل العلوم الحصوليّة إلى علوم حضوريّة كما 

ة التي تشعر بها لم تُفَض أثبت في الفلسفة، لكن في بدايتها تكون حصوليّة ـ فهذه العلوم الحضوريّ 
عليك من أيّ مكان، ولم يلقّنك إياها أحد، بل نفسك فهمتها وأنت شعرت بها، لم تتعلّمها من 
أحد، فحتى الطفل الرضيع لديه علم حضوري، ولو لم يكن لديه علم حضوري لما طلب 

س إحساسه بالجوع الحليب وما افتقد أمّه، إذن هو يشعر بنفسه ثم بعد ذلك يطلب الغذاء، فإنّ نف
 هو علم حضوري، وشعوره بالعطش هو علم حضوري، هذا قسم من العلم الحضوري.

https://madrasatalwahy.org/


  6 
 

علم الله بنا هل هو علم حصولي أم علم حضوري؟ وبعبارة أخرى: هل الله يفتح عينيه 
وينظر ويرى عبده جالسًا، وعبده الآخر يقوم بذاك العمل، وعبده الثالث يصلّي، وعبده الآخر 

ذنب، أو أنّه يرسل الملائكة فيبحثون في المسألة، حتى لا يأتي العبد ويُفي الحقائق يفعل ذاك ال
ويقول له المسألة هي كذا وكذا، فالملائكة الذين يُبرونه يراعون الأمانة، ويوصلون الأخبار 
صحيحة، ولا يُُطئون في ذلك أبدًا...؟ بل نفس الملائكة علمهم علم حضوري، فكيف الحال 

علم الله تعالى؟! فبطريق أولى علمه ليس حصوليّاً، ولا نريد الآن الدخول في هذا  بالنسبة إلى
 البحث.

إنّ الله تعالى هو مبدأ الوجود وحقيقة جميع الأشياء، ووجوده منشأ تمام الوجودات 
والقوالب، وعليه فاطّلاعه على المخلوقات هو اطّلاعٌ على آثار ذاته، وهذا هو العلم الحضوري. 

دما يعلم الله بنا ويُشرف علينا ويكون مسيطرًا علينا، لا يعني أنّنا بمرأى ومنظر منه يعني عن
تعالى، إذ ذاك أمر آخر، بل بمعنى أنّ اطّلاع الله على عباده هو اطّلاع على نفسه، فنفسه مطّلعة 
على نفسه ومحيطة بها ولديّا إشراف عليها، وهو عالم بأفعال عباده وتصّرفاتهم وأقوالهم 

خطوراتهم وجميع ما يصدر عنهم؛ لأنّ جميع هذه الأمور مترشّحة عن ذاته، ومن الخطأ استعمال و
، بل هي ظهور وبروز لذاك الوجود، فإنّ هذا الفاعل والعلّة الأولى والمبدأ «متولّدة عنه»كلمة 

 مطّلع على أفعاله وآثاره. 
ك.. فأنت تعرف به جيدًا، مثلاً الاطّلاع الذي لديك عن حركاتك الآن، أو عن خفقان قلب

وكذلك اطّلاعك على حركات رئتيك و معدتك ويدك ورجلك.. فأنت تعلم بتمام هذه الآثار 
علمًا حضوريّاً، وأما مسألة إحضارك لها ]كصور ذهنية[ فذاك شيء آخر، لكن نفس هذا الاطلاع 

ن تبقى أيّ مسألة نطلق عليه بأنّه علم حضوري. والله تعالى علمه من هذا القبيل، فهل يمكن أ
مخفيّة عن أنظاره، مهما كانت ولو بمقدار رأس إبرة أو ذرّة؟! عندما تنظر إلى نور الشمس وترى 
الذرّات الموجودة في الهواء، فهذه الذرّات هي من آثار وجود الله تعالى. وهذا هو معنى الآية: 

خُذُهُ سِنَةٌ وَ لا نوَمْ﴿
ْ
شيء أبدًا، ولا يغفو، ولا يجهل شيئًا، ولا  ، يعني أنّ الله لا يغفل عن1﴾لا تأَ

                                                           
 .255سورة البقرة، من الآية    1

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

يُتصوّر فيه حالة عدم الالتفات والتوجّه. أمّا أنا فإذا أردت أن أتحدّث مع أحد الأصدقاء فسوف 
أغفل عن الصديق الآخر الذي يتحدّث في الجانب الآخر، لأن علّي أن أوجّه وجهي إليه لأرى 

الوقت وفي طرفة العين وفي نفس الثانية يكون له  ماذا قال! لكنّ الله في لحظة واحدة وفي نفس
إشراف وإفاضة على تمام مخلوقاته ومعلولاته وعلى جميع ما في عالم الوجود؛ سواء في مراتب 
الغيب أم في مراتب الشهادة، وسواء في مراتب المعنى أم مراتب المادّة، في تمام مراتب الوجود. 

 يّة عليه، بل يعلم بها بهذه الكيفيّة. فلا تبقى أيّ مسألة من مسائل عباده مخف

 السبب في ستاّرية اللـه على عباده كونهم أثراً من آثاره

في مثل هذه الظروف تنشأ حقيقة الستر والستّارية من وجوده وتظهر منه، لماذا؟ لأنّ هذه 
ا فرضنا أنّ كلّها آثاره هو، فهل يأتي ويفضح أثرًا من آثاره أمام أثر آخر، أليس هذا من آثاره؟! إذ

هذا الأثر قام بفضح نفسه وفعل شيئًا مشيناً في الظاهر وأمام الملأ، فهو الذي فعل ذلك، وليس 
الله تعالى، و ليس له الحق أن يحمّل مسؤولية ذلك لله تعالى. أما إذا فرضنا أنّ أحدًا فعل ذنبًا أو 

ا الناس اعلموا أنّّ أنا الله المطّلع خطأً في الخلوة، فهل يأتي الله وينشر ذلك على الملأ ويقول: أيّّ 
على ضمائر الناس، أخبركم بأنّ هذا الإنسان الخبيث العديم المروّة والحياء قام أمس بهذا الفعل، 
وقبله بهذا الفعل، وبعد نصف الليل فعل كذا، ويعدّد له أفعاله؟! أو أن يضع عدّادًا على جبهة 

ظهر للآخرين؛ كالسرقة والكذب والافتراء.. فتظهر الإنسان يعدّ ذنوبه بحيث كلّما فعل فعلًا 
كلّها في ذاك العدّاد؛ لقد كذب اليوم مائة وخمسة وأربعين كذبة، كم سِرقةً سرق؟ أوه سرق ما لا 
يحصى! لأنّ السرقات الآن ليست بمقدار بسيط بل سرقات كبيرة لا نهاية لها.. كم مرّة افترى؟ 

وجه مؤمن؟ يبدو أن الأعداد في كلّ الأفعال لا نهاية لها! يعني  لا نهاية لافترائه، كم مرة أراق ماء
 لا يمكن أن نقول ألف مرّة أو ألفين، بل هي مستمرّة إلى ما لا نهاية! 

لم يضع الله عدّادًا كهذا على وجه الإنسان، ولو كان قد وضع ذلك لما تمكّن أحد من فعل 
الكذب صفر، والافتراء صفر.. وهذا لا فائدة شيء أبدًا، بل كان عدّاد الجميع في حالة الصفر؛ 

فيه ولا يرفع الإنسان؛ فما يكون بالإكراه لا يوجب التقدّم. لذا لم يضع الله تعالى هذا العدّاد، فما 

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

الذي فعله؟ قال لنا أنا إلهكم وأنتم آثاري، فإن قمتم بفعل صحيح ـ كما ورد في عبارة الإمام 
 ا فعل الخطأ فلا.السجاد ـ أظهره للملأ وأبيّنه، أم

رحم الله أستاذي في الخطّ المرحوم السيد حسين ميرخانّ، والذي يمكنني أن أقول بأنّه 
لا يوجد مثله في الخطّ، أعرف أستاذًا واحدًا من بين أساتذة الخطّ أرجّحه عليه، وإلا فلم أجد 

اه، بين المتقدّمين والمتأخّرين مثله في الخطّ، هذا برأيي أنا. عندما كنت أذهب إليه في زمن الش
قبل شارع سعدي، وكنت أذهب إليه مرّتين « دار الكتابة»وكان لديه مدرسة لتعليم الخط باسم 

أو ثلاث مرّات في الأسبوع في الساعة العاشرة، وكان يحضر إلى المدرسة في الساعة التاسعة؛ أي 
ب قبل ساعة من الدرس، ولم يكن يجلس عاطلًا بل كان يشتغل بكتابة الخطوط، عندما كنا نذه

إليه لنكتب ونتعلّم.. كنت أرى منه حالة من الشوق والشغف، ثمّ كان يتناول تلك الأوراق 
التي كتَب عليها ـ بحدود سبعة أو ثمانية أو عشرة أوراق ـ ويضعها أمامي، ويُاطبني: فلان 

كنت انظر! هذا نتاجي في هذه الساعة، وواقعًا عندما تنظر إليه تتعجّب مماّ عمله في هذه المدّة! و
أرى آثار الشوق والشغف في وجهه، وكأنّه يريد أن يبيّن هذه الآثار لهذا ولذاك، وهذا أمر 
طبيعيّ، فهذه الأمور ظهرت من نفس هذا الفناّن، وهو يريد أن يريّا للآخرين. ولم يكن يعطيها 

 داها.لأحد إلا بعد الإصرار؛ حيث كنا نقول له نريد أن نحتفظ بهذه وأمثال ذلك حتى يعطينا إح
أما إذا لم يستطع هذا الخطّاط العظيم أن يكتب كما يريد؛ بأن لا يكون حاله مساعدًا على 
ذلك، وكان نفسه يقول بأنّ الخطّ بحاجة إلى استقرار حال وصبر، وبالإضافة إلى ذلك بحاجة 

ذا كان إلى شوق ورغبة، وكان يقول بأنّّ إذا لم أكن في هذه الحالة يتغيّر خطّي ويصبح رديئًا! وإ
كذلك فلا يبرزه لأحد، ويقول لا تنظر إلى ذاك الخطّ، بل انظر إلى هذا! فتلك كتبتها في حالة 
اضطراب، أو كتبتها من باب التمرين حتى تستعيد يدي مرونتها، انظر إلى هذه فقط، لماذا ذلك؟ 

انظروا إلى لأنّ كلّ شخص لديه حبّ لذاته وحبّ لآثار الذات ولوازمها، يريد أن يقول تعالوا و
حُسني، أما ذاك الخط غير الجيد ـ وإن كنت لا أستطيع أبدًا أن أكتب مثله مع خرابه ـ فلا، لكنهّ 
يفرح بإظهار الخطّ الذي يعكس الفنّ الداخلي فيه، والذي وصل إلى الحدّ المطلوب، لذا يقول: 

 حالة اضطراب وبسرعة.تعالوا وانظروا إلى هذا الخطّ، أما ذاك فلا تنظروا إليه؛ فقد كتبته في 

https://madrasatalwahy.org/


  9 
 

جميعنا من هذا القبيل، كلّنا نريد أن نُظهر فننّا ونُظهر حسننا وما يكون مورد إعجاب 
الآخرين ومدحهم، هذا الذي نحبّ أن نظهره، لا النقص الذي صدر مناّ، وكذلك الحال في 

 جميع الأمور.
بأنّه حصل لنا توفيق إذا قمنا لصلاة الليل في ليلة، نحاول أن نبيّن للآخرين في النهار 

للصلاة بضع ركعات مع أنّنا مبتلين بالمرض، لكن هل حصل في الليالي التي لا نقوم فيها لصلاة 
الليل أن نقول للآخرين بأنّنا لم نوفّق أمس لصلاة الليل؟! لا، بل نحاول أن نخفي ذلك الأمر! 

يحصل لنا توفيق في كثير من فإذا سئلنا هل وفّقت أمس لصلاة الليل؟! نجيب بتبسّم: الحمد لله 
الليالي لصلاة الليل، فيقال لنا نسألك عن الليلة الماضية.. هنا نرى أنّنا نفرّ من الجواب الدقيق! 
لماذا؟ لأنّنا نرى أنّ ذلك يبرز عيبنا.. وإن كان ينبغي على الإنسان أن يتجاوز عن هذا، لكن نبيّن 

 وعلى كل حال يحصل مثل هذا الأمر.  ذلك من باب المزاح أو الجدّ، فخذوه كما شئتم،

 ضرورة اتصّافنا بصفة الستر في علاقاتنا مع الآخرين

إذا كان الأمر كذلك، فلماذا يأتي الإنسان ويبيّن أخطاء الآخرين؟ هل حصل لنا أنّنا في 
 ـولا أريد الحديث عن الآخرين والغرباء ـ إذا سمعنا خبًرا عنهم،  تعاملنا مع الرفقاء والأصدقاء 
نسعى لسماع الخبر الجيّد عنهم، لا الأخبار غير المناسبة؟ هل حصل ذلك؟ وما هو حالنا بالنسبة 
إلى هذه المسألة؟ إذا وصلنا إلى الحالة التي إذا أراد شخص أن ينقل شيئًا عن أحد الأصدقاء فيه 

فعند جهة تنقيص له، نمنعه من الإخبار ويحصل لنا حالة من الاشمئزاز الباطني بسبب ذلك.. 
ذلك نعرف بأنّه يوجد هناك أمر جيّد ويحصل شيء بسبب ذلك. ولا قدّر الله، لا قدّر الله لا قدّر 
الله! إذا كانت حالتنا بحيث إذا سمعنا شيئًا عن أحد الرفقاء نريد أن نتجسّس عليه ونتعرّف على 

ي لأن نشتغل بكثرة نقطة ضعفه، فعند ذلك علينا أن نعلم بأنّه قد قُرئت علينا الفاتحة، فلا داع
الذكر والصلاة؛ إذ لا فائدة منها. ما هو هذا الحال؟ هذا حال شيطانّ، وإذا حصل لك هذا 
الحال، فلا شكّ أنّ هناك أملًا في أن يشملك الله بعنايته ولطفه وكرمه ورحمته، لماذا؟ لأنّه خير 

 ساتر في هذه الدنيا لا يصل الساترين. فالإمام السجّاد يقول لديّ يقين بأنّك خير الساترين، فكلّ 

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

إلى أدنى مراتب سترك، فأنت خير الساترين، وهناك مراتب للستر ، ولا أدري إن كان الوقت 
يسع لذكرها أو نتركها إلى ما بعد، لنبيّن كيف أنّ الله تعالى في أيّ مسائل وأيّ فضاء يستر على 

 ذنوب عباده.

 مشاهد من الستر والصفح والعفو 

المجال العديد من الروايات والأخبار وآثار الأولياء؛ والتي تفيد أنّ الله  ولدينا في هذا
تعالى ساتر إلى هذا الحدّ، فهو إلى هذا الحدّ لا يدع عيب عباده يظهر أمام الملأ! فهل نحن كذلك 

 واقعًا؟!
أعطانّ أحدهم كتابًا وطلب منيّ أن أقرأه وأرى ما فيه، وكنت أشعر بأنّ في هذا الكتاب 

الات، وعندما فتحت الكتاب، وكانت في ذهني أمور معيّنة تجعلني لا أرغب في أن يتضمّن إشك
هذا الكتاب إشكالا؛ً لأنّه كلّما كان هناك فيه إشكال أكثر، كان الأمر أكثر تعقيدًا، وهذا الكتاب 

لصفحة منتسب إلى هذا أو ذاك، فكنت أدعو الله أثناء قراءتي له أن لا أرى فيه إشكالاً، فقرأت ا
الأولى والثانية، فرأيت أنّ المسألة للأسف غير ذلك، لكنّ قلبي لم يكن يرغب في أن أجد 
إشكالاً، بل أرغب أن أنتهي من الكتاب بأقلّ قدر من الإشكالات. في حين أنّ بعضهم يقرأ 
الكتاب ويبدأ بالاستشكال على عبارة بسم الله، فكيف ستكون المسألة، فيعترضون بأنّ بسم 

ملتصقة ببعضها، وينبغي أن ترتفع خطين إلى الأعلى، يعني يبدؤون بالاعتراض من بسم الله  الله
إلى آخر الكتاب ـ والحال أنّه خال من الإشكال ـ فتبلغ الإشكالات التي فيه برأيه إلى درجة 
يقول معها بأنّه ينبغي أن لا يكون هذا الكتاب من أساسه. فهذا الحال شيطانّ، والشيطان هو 

حب حال كهذا؛ بحيث لا يبرز المحاسن ويظهرها، بل على العكس من خير الساترين تمامًا، صا
هو خير الفاضحين وخير المظهرين للخطأ والزلل، ومهما يأتي الكاتب المسكين بمبّررات، لا 

 يُقبل منه! ما هذا؟ هذا يجعل نفوس هؤلاء الأشخاص مغلقة وعليها قفل. 
لكنّ النفس التي لها طريق إلى الله هي النفس التي لا قفل عليها، وهي النفس التي أزيل 
عنها هذا القفل، فهي تريد أن ترى الحُسن من الناس، تريد أن ترى من الأصدقاء والأقارب 

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

الشيء الجميل.. ما أبيّنه لكم هو من أسرار السلوك، ولا أقوله من نفسي إن شاء الله، بل ننقل 
 ما سمعناه منهم، ما رأيناه منهم بأمّ أعيننا!لكم 

 موقف العلامة الطهراني من رجل ينتحل اسمه

كنت مرّة في محضر المرحوم العلامة، وكان أحد الأصدقاء الأطباء حاضًرا، و نقل قضيةً 
لسماحته، وذلك عندما كان يعانّ من مرض القلب في آخر سنة من حياته، قال: هناك طبيب 

 ـوهو يكنّ المحبّة والاحترام متخصّص في الق  ـسلّمه الله إن شاء الله  لب، وهو يعيش في مشهد 
للحقير، وقد حكى لنا قصّة فقال: كنت في المنزل نصف الليل ورنّ هاتف المنزل، فقيل لي: 
هناك رجل يدعى العلامة الطهرانّ أصيب بنوبة وأدخل المستشفى في حالة طوارئ، 

أطباء القلب الذين يعالجون المرحوم العلامة، وكان إلى آخر  فاضطربت، وكان هذا الطبيب من
حياة المرحوم العلامة يبرز له المحبّة، وكان يّتمّ به، ولا زال إلى الآن عندما يرانّ يترحّم عليه 
ويذكره بالخير، ولديه العديد من القصص المعبّرة مع المرحوم العلامة، منها هذه القصّة. يقول 

ست ثيابي وخرجت مسرعًا إلى المستشفى، وأنا أحدّث نفسي بأنه قد اضطربت للخبر، ولب
أصيب العلامة بعارض...! والحاصل أنّّ ذهبت ورأيت أنّ الذي أدخل المستشفى شيخ وليس 
سيدًا! واكتشفت أنّهم قالوا بأنّه العلامة الطهرانّ لكي آتي و أعالجه، فتأثّر هذا الطبيب كثيًرا من 

بوظيفته الطبيّة وعالجه بالشكل المطلوب، لكنهّ انزعج من سوء استغلال ذلك! لكنهّ طبعًا قام 
العنوان، هذا ما حصل بصراحة، وقال للمرحوم العلامة: لماذا ينبغي أن يحصل ذلك؟ ولو 
أخبرونّ بذلك، لمّا قصّرت بحقّه، فلو أنّهم أخبرونّ بحقيقة الأمر، لكنت أتيت لعلاجه، وما 

أحد عباد الله في النتيجة؛ فهل كان من الضروريّ أن يستعمل هذا كنت لأمتنع من علاجه، فهو 
الأسلوب لأتحرّك لمعالجته؟! كلّا، بل كان يكفي أن يقال: إنّ الشيخ الفلانّ قد أُدخل إلى قسم 
الطوارئ، فنرجو أن تأتي لعلاجه، ولو فعلوا ذلك، لذهبت لعلاجه، فما الداعي لمثل هذا 

 الأسلوب؟!

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

السيّد العلّامة رضوان الله عليه عندما سمع ما ذكره لنا صديقنا الطبيب،  أتذكّر جيّدًا أنّ 
 وما جرى في هذه الموضوع، أخذ يضحك بشدّة! فتعجّبنا وسألناه: سيّدنا، لماذا تضحك؟!

فقال: يا عزيزي، ما الإشكال في ما حصل؟! لقد جاء أحد عباد الله واستعمل عنوانّ 
كلة في ذلك؟! لقد فعل ما فعل، فلماذا تنفعل أنت واسمي من أجل علاج مرضه، فأيّ مش

وتنزعج من ذلك؟! )ثمّ قال هذه العبارة الملفتة:( الحمد لله الذي جعل اسمي ولقبي وسيلةً 
لعلاج أحد الأفراد وسلامته، فنشكر الله تعالى على أنّه منحنا مثل هذا العنوان والاسم، وجعله 

 وسيلة لقضاء حاجة هذا الإنسان.
يّد العلامة لم يكن يتظاهر بهذا، بل كانت هذه حقيقة حاله ووجوده، لقد تبدّل إنّ الس

وجوده إلى رحمةٍ صرفة. أمّا لو كناّ نحن مكانه، لغضبنا، وانفعلنا قائلين: )من هو هذا الشيخ؟ 
وما اسمه، حتّى أحاسبه على ما فعل، وأوّل شيءٍ سأفعله هو أنّني سأصعد المنبر وأذكر أنّ فلانًا 

استعمل اسمي أو اسم والدي بالطريقة الفلانية(، بل إنّنا نحوّل هذا إلى تكليفٍ واجبٍ علينا، قد 
حيث نقول: إنّ تكليفنا هو أن نفعل هذا ]أن نشهّر بهذا الشخص وننتقده[؛ حتّى يكون ذلك 
رادعًا لغيره عن ارتكاب مثل هذا الخطأ، وبالتالي فهذا داخل تحت وجوب الأمر بالمعروف 

ي عن المنكر... وهكذا نصنع من الحبّة قبّة، ونستعمل لذلك الفقه والدين ونلصق به والنه
 التكليف الشرعي، ثمّ نشرع بالتشهير بهذا الرجل وإهدار كرامته.

حسناً، أيّ واحد من هذين الطريقين والأسلوبين هو طريق أولياء الله؟ وأيّّما هو المنهج 
 ؟ أيّّما؟!«خير الساترين وأرحم الراحمين»ينطبق مع الذي يرضى الله عنه؟ وأيّّما هو الذي 

إنّني عندما أقول: يجب علينا أن نسلك طريق أولياء الله؛ إنّما لهذا السبب أقول ذلك. إنّ 
هاذين الطريقين والمنهجين قد تبيّنا لنا؛ فأنت بإمكانك أن تشهّر بالرجل وتهدر ماء وجهه، ثمّ 

 يمكنك أن تعفوا عنه[، وهذا يشبه كثيًرا ما حصل مع ، ]كما«التكليف الشرعي»تلصق به اسم 
، حيث إنّ أمير 1أمير المؤمنين عليه السلام في صفّين، عندما فعل ذلك الرجل فعلته القبيحة

المؤمنين كان أمام خيارين: أن يضربه بالسيف ويقطّعه إربًا، وأن يعرض بوجهه عنه، ويقول: 

                                                           
 إشارة إلى ما فعله عمرو بن العاص عندما كشف عورته لينجو من قتل أمير المؤمنين عليه السلام له. )المترجم(   1

https://madrasatalwahy.org/


  13 
 

لتي جعلني الله تعالى مظهرًا لها تأبّ أن أفعل ذلك، فهو إن كرمي وعزّتي ومقام الرأفة والرحمة ا
وإن كان عدوّي، ولكنه في النهاية رفع يده مستسلمًا وفعل ما فعل في ذلك الوضع، فهل يليق بي 
أن آتي وأقتله؟ هذان طريقان، يمكن للإنسان أن يُتار هذا الطريق أو ذاك؛ فأي الطريقين 

 سنختار نحن؟

 ليه السلام مع جيش الحرّ تعامل الإمام الحسين ع

لقد بيّنوا لنا كلا الطريقين، فأمير المؤمنين عليه السلام قد بيّن لنا طريقه ومنهجه، 
والآخرون بيّنوا لنا أسلوبهم ومنهجهم، والإمام الحسين عليه السلام قد بيّن لنا طريقه أيضًا، 

موت من شدّة العطش، ورأى وذلك عندما لاقى الحرّ وجيشه أوّل مرّة وكانوا قد أشرفوا على ال
الإمام عليه السلام أنه لو تركهم ساعةً واحدةً فإنّهم سيموتون من العطش والجوع، وأنهم 
موشكون على الهلاك، حتّى أن حالة بعضهم كانت صعبة إلى درجة أنّه لم يكن قادرًا على شرب 

أنخ »حد منهم، ويقول: الماء لضعفه، بحيث أنّ الإمام عليه السلام كان يضع الماء في فم الوا
، هذا والإمام عليه السلام كان يعلم أنّه إذا أعطاهم الماء اليوم فإنّهم سيقفون غدًا في 1«الراوية

 وجهه ويتحدّونه بكل وقاحة! 

                                                           
: وجاء القوم زهاء ألف فارس مع الحر بن يزيد التميمي حتى وقف هو وخيله ۷۸، ص 2قال الشيخ المفيد في الإرشاد ج   1

مقابل الحسين عليه السلام في حر الظهيرة، والحسين وأصحابه معتمون متقلدوا أسيافهم، فقال الحسين عليه السلام لفتيانه: 
ففعلوا وأقبلوا يملؤون القصاع والطساس من الماء ثم يدنونها من  "الخيل ترشيفًا اسقوا القوم وأرووهم من الماء، ورشفوا"

الفرس، فإذا عبّ فيها ثلاثًا أو أربعًا أو خمسًا عزلت عنه وسقوا آخر، حتى سقوها كلها . فقال علي بن الطعان المحاربي: كنت 
 "أنخ الراوية"ه السلام ما بي وبفرسي من العطش قال: مع الحر يومئذ فجئت في آخر من جاء من أصحابه، فلما رأى الحسين علي

فجعلت كلما شربت سال الماء من السقاء،  "اشرب"فأنخته فقال:  "يا ابن أخي أنخ الجمل"والراوية عندي السقاء، ثم قال: 
 أي اعطفه، فلم أدر كيف أفعل، فقام فخنثه فشربت وسقيت فرسي. "اخنث السقاء"فقال الحسين عليه السلام: 

يقصد الراوي أنّ الإمام طلب منه أن يُجلس الجمل فقال له أنخ الراوية فلم يفهم مراده، لأنّ معنى الراوية عند الكوفيين آلة 
للسقاء، ولا معنى لإناختها، وعند الحجازيين الراوية هي الناقة التي يستسقى عليها، فأعاد عليه الإمام حتّى فهم ما يريد. وأعانه 

 عطفه حتّى شرب. )م(في تناول السقاء و

https://madrasatalwahy.org/


  14 
 

حسناً، لو كناّ نحن مكانه، فماذا كناّ سنفعل؟ كناّ سنقول: إنّ هذا عدوّنا، وهو على الباطل 
فضل فرصةٍ للقضاء عليه، ثمّ نأتي لذلك بتكليف شرعي، ونتمسّك بينما نحن على الحقّ، وهذه أ

بوجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ونقول: إنّ دفع العدوّ واجبٌ، والقضاء على 
الباطل من أوجب الواجبات، وهؤلاء قد جاؤوا ووقفوا بوجهنا وقطعوا الطريق علينا، وما 

ينبغي أن نضيّعها أبدًا، ونأتي على ذلك بدليل شرعيّ،  أسعدنا بهذه الفرصة التي أتيحت لنا؛ فلا
 لا أننا نقول الكلام هكذا بدون دليل.

لكنّ الإمام الحسين عليه السلام يقول لنا: إنّني أعرف دليلكم الشرعي هذا، بل أعرف 
ألف درجة أعلى من ذلك، ولكنّ مقام الكرامة والرأفة والرحمة الذي تبلور في وجودي يغسل 

لٍ من أدلّتكم الشرعيّة ويكنسها ويضعها جانبًا، فالآن هناك عبدٌ من عباد الله جاء جائعًا ألف دلي
عطشانًا، وهو حتّى الآن لم يشهر بوجهي سيفًا ولا حاربني، فأنا أنظر إلى وضعه الفعلي، 

 ]وأتعامل معه على هذا الأساس[.
حمل السيف بيدي، وأمّا وضعه في يوم عاشوراء فهو خاصٌّ بيوم عاشوراء؛ فهناك سأ

وعندما يصل دوري في القتال بعد شهادة جميع أصحابي وأهل بيتي، فسوف أقاتل وأحارب 
وأؤدّي وظيفتي طالما أنّ عندي القدرة والاستطاعة؛ لأنّ هذا الرجل الآن قد تصدّى لمواجهتي 
وقتالي، وعندما أضعف عن القتال بسبب رمي السهام وضرب السيوف فإنني سوف أسقط على 

 الأرض.
 ولكن ماذا عن الآن؟ ما هي وظيفتي الآن؟ ههنا يقول جناب العارف الجليل مولانا:

 1صوفی ابن الوقت باشد اى رفيق *** نيست فردا گفتن از شرط طريق
 ليس من شرط الطريق[« غدًا»]يقول: الصوفّي ابن الوقت يا رفيق *** وقول 

لة وفي هذا الوضع، جميع هؤلاء من عباد ، فالآن في هذه الحا«ابن الوقت»إنّ هذا هو معنى 
الله، ويجب أن نسقيهم الماء ونرويّم، وأمّا ما يحصل غدًا فما أدرانّ به ولا علاقة لي به، فليحصل 
ما يحصل، وأمّا أنّه سيكتسب غدًا القدرة ويحاربني بها، فهذا لا يعنيني الآن، ]فإن قلت لسيّد 

                                                           
 .۷*** جلال الدين الرومي، مثنوي معنوي، الدفتر الأول، ص   1

https://madrasatalwahy.org/


  15 
 

وسيشهر سيفه في وجهك؛ هذا السيف الذي تراه الآن الشهداء:[ هذا الرجل سيصبح قويًا غدًا 
 مغمدًا سوف يشهره في يوم عاشوراء ويقاتلك به!

]سيقول لك:[ فليشهره، ما يحصل في عاشوراء خاصّ بيوم عاشوراء، والآن هو الآن، 
والآن ليس يوم عاشوراء، بل يفصلنا عن يوم عاشوراء خمسة عشر يومًا أو اثنا عشر يومًا، فعلّي 

 نظر ماذا ينبغي أن أفعل الآن؟أن أ
 هذا هو طريق سيّد الشهداء عليه السلام، وهو يريد أن يعلّمنا نحن ذلك.

وهكذا، تجد أنّ نفس الحرّ هذا يأتي في يوم عاشوراء قائلًا: أنا تائب! فماذا يقول له الإمام 
عت وتبت، ، ويقول له: إنْ كنت تراج«ابن الوقت»وكيف يتصّرف معه؟ يتعامل معه على أساس 

، بل المهمّ هو من أنت الآن؟ وما أنت الآن؟  فتعال، وأمّا الماضي فقد مضى وانتهى، ولم يعد مهماًّ
 وما هي حالتك الفعليّة الآن؟ هذا هو المهمّ عندي!

هل اتّضح الأمر؟ هذا المقام هو مقام العبوديّة؛ فهو لا يملك شيئًا، ولذا تراه لا ينظر إلى 
رى نفسه، ولا يلتفت إلى المستقبل لأنّ المستقبل ليس في يده، بل ينظر ماضي نفسه؛ لأنه لا ي

 إلى الآن.. ينظر إلى هذه اللحظة الفعليّة ليرى ما الذي يريده الله منه الآن.

 عفو النبيّ صلىّ اللـه عليه وآله عن أبي سفيان

لسلام، هكذا كان أمير المؤمنين عليه السلام أيضًا، وهكذا كان الإمام الحسن عليه ا
وهكذا كان النبيّ صلّى الله عليه وآله ايضًا؛ فماذا فعلوا بالنبيّ؟! وما أعظم المصائب التي 
صبّوها على رأسه! أوه! ما أكثر الأذى الذي لحق به كالحصار في شعب أبي طالب وغيره، وكلّ 

فعل به؟! لو كناّ ذلك كان وراءه أبو سفيان، ولكن عندما فتح النبيّ صلّى الله عليه وآله مكّة ماذا 
نحن مكانه لقتلناه فورًا ولشققْناه إلى نصفين؛ لأنه من الواضح أنّ هذا الإنسان لن يصبح مثل 
سلمان! ولذا فمن الأفضل أن نقضي عليه من الآن؛ حتّى لا يأتي في المستقبل ويُتلق الحيل 

 والألاعيب.

https://madrasatalwahy.org/


  16 
 

ر إلى الآن، فالآن ماذا يجب أن ، فهو ينظ«ابن الوقت»ولكنّ النبيّ لم يفعل ذلك؛ لأنّ النبي 
، يعني الإسلام 1« الإسلام يجبّ ما قبله!»يفعل؟ الآن عندما فتح النبي مكّة ودخلها طبّق قاعدة: 

يزيل ما قبله وينفيه ويستره، فمهما كان فعل هذا الرجل، أخرجني من مكّة، وحاصرنّ في شعب 
السيّدة خديجة عليها السلام، أبي طالب، وهناك فقدت عمّي أبا طالب، كما فقدت زوجتي 

ورمانّ بالحجارة وآذانّ بألف نوع من الأذيّة... نعم، لقد صدر كلّ هذا منه، ولكنّ النبيّ الأكرم 
، فيتناسى ذلك ويضعه جانبًا، «يجبّ ما قبله»صلّى الله عليه وآله وسلّم يتعامل معه على قاعدة 

بل إسلامك، بل ونعطيك ميزة إضافية ويقول له: أنت الآن جئت تقول: أنا أسلمت، ونحن نق
من دخل دار أبي سفيان فهو »بأن نجعل دارك مأمناً لمن يدخلها من المشركين، وسنعلن بأنّه: 

 2«آمن.
أنا أتصوّر أنّا لو كناّ بدلًا من أبي سفيان لكان علينا أن نذوب من الخجل وندخل تحت 

لجلد! فلو كان تمساحًا لذاب جلده من التراب، فكم يتطلّب موقفه من الوقاحة! وكم هو غليظ ا
الخجل، فهذا النبيّ بعد أن وصل إلى السلطة والسيطرة وبلغ مقام أهون الناظرين، فصار ناظرًا 
ومسيطرًا، وحصل على الولاية وأمسك بالحكومة، ويمكنه أن يفعل ما يشاء، وأن يأتي بسرعة 

ن المغول وغير المغول؛ فماذا فعل ويقول تعالوا ]لأقطع أعناقكم[ كما تفعل سائر الجيوش، م
هؤلاء؟! ولكنهّ بدلًا من أن يصفّهم أمامه ويضرب رقابهم، يأتي وماذا يصنع مع هذا الرجل؟ 
مع أبي الفساد لهذه القرية وللإسلام، ثمّ ما قام به من فساد وأحداث، فقد جاء ابنه معاوية ثمّ 

بيّ يأتي وفي مثل تلك الظروف ويقوم بهذا يزيد وصنعوا ما صنعوا مماّ لا يمكن تصوّره، لكنّ الن
العمل ]من العفو[، فهو يريد أن يقول لنا: اصنعوا ذلك أنتم أيضًا، فإن كنتم أتباعًا لي فعليكم 
أن تقوموا بذلك، وإن كنتم أتباع أبي سفيان ـ فأبو سفيان مسلم ـ فعليكم أن تتّبعوا إسلام أبي 

ة والإسلام الذي يأتي منه يزيد، ويأتي منه هشام بن سفيان، ذلك الإسلام الذي يأتي منه معاوي
عبد الملك، ذلك الإسلام يأتي منه هارون والمأمون! فهذا أيضًا نوع من الإسلام. فهم كانوا 

                                                           
 .469، ص 5الخلاف للشيخ الطوسي، ج    1
 .۱33ص 2تاريخ الطبري، ج   2

https://madrasatalwahy.org/


  17 
 

يصلّون أيضًا، ويُطبون على المنبر، ويصومون، أمّا الإسلام الذي أبيّنه فهو إسلام أجعل فيه 
يع. أقول مهما كان الماضي فعليك أن تفتح صفحة جديدة بيت أبي سفيان مأمناً، وأعفو عن الجم

وتقرّر كيف تريد أن تكون؟ لقد كان هؤلاء يعرفون النبيّ جيّدًا، كانوا يعرفونه جيّدًا ويعرفون 
من يقف في مواجهتهم. لو لم يكونوا يعرفون النبيّ لما بلغوا في الجرأة عليه إلى هذا الحدّ، لقد رأَوا 

 ا: لا بأس فلنجترئ عليه ولنقم بما نشاء فهو النبيّ.من هو النبيّ، فقالو

 قصّة العفو عن وحشي قاتل حمزة

كانوا يأتون إلى النبيّ ـ نعم هم الذين ارتكبوا معه آلاف الأخطاء ـ فلمّا كانوا يأتون إليه 
كان يطأطئ رأسه خجلًا حتّى لا تقع عينه على أعينهم، فكان يطأطئ رأسه، ثمّ يعفو عنهم. وفي 

الد التاريخ الكثير من هذه الأحداث؛ ففي يوم من الأيّام كنت أطالع في مخطوطات المرحوم الو
حيث ينقل عن العلامة الطباطبائي أنّ النبيّ قد أهدر دم وحشّي، أي أنّ كلّ من يراه فهو مجاز في 
أن يقتله. والعجيب أنّه ـ وواقعًا حين نقول أنّهم كانوا يعرفون النبيّ، كلّهم كانوا يعرفون النبيّ، 

ففي النهاية الأوانّ  ويعرفون أمير المؤمنين، يعرفون الأصحاب الذين كانوا على ارتباط معه،
المترابطة يؤثّر بعضها في بعض... ـ في النهاية ضاقت الدنيا في وجه وحشي، فجاء متخفيًّا إلى 
أمير المؤمنين، والعجيب أنّ أمير المؤمنين كان عليه أن يقتله على الفور؛ ألم يّدر النبيّ دمه؟! 

جرّد رؤيته، بل هو يقول: يمكن أن ولكنهّ لم يفعل ذلك، لأنّ النبيّ لم يقل أنّ قتله واجب بم
يقتله. ثمّ أمير المؤمنين هو مثل النبيّ وهو نفس النبيّ، فيأتي إليه: يا علّي ماذا أصنع؟ لقد أمر 

 النبيّ أمره، ولم أقدر إلا على الوصول إليك!
ففي النهاية هؤلاء الأنجاس كانوا على علم بالأوضاع ويعرفون أين يذهبون، فلو أنّهم 

 عمر لحمل السكّين على الفور وضرب بها أمّ رأسه لينفجر ستة شُعَب، ولكنهّ يأتي إلى جاؤوا إلى
أمير المؤمنين ويقول: إنّه كالنبيّ، فالذي أمر ذاك الأمر أمر به عن علم ودراية، وهذا مثله ويعلم 

دمت  حقيقة الأمر، ويعرف واقع الحال. ثمّ يقول: يا علّي أنت أملي! فيقول الإمام: لا بأس ما
وصلت إلى هنا فأنا أدلّك على طريق، فاذهب وأخف نفسك حيث يتردّد النبيّ واقرأ له هذه 

https://madrasatalwahy.org/


  18 
 

ُ عَلَينْا وَ إنِْ كُنها لََاطِئيَ ﴿الآية:  ِ لَقَدْ آثرََكَ اللَّه ومضمونها أنّ الله جعلك اليوم 1﴾قالوُا تاَللَّه
 متغلّبًا علينا وجعلنا تحت سلطتك وتحت اختيارك. 

يقول أمير المؤمنين أنّه كان من عادة النبيّ أنّه إذا قرأ أحد عليه آية فإنّه يقرأ الآية التالية 
احِِيَ ﴿لها، وهي هنا:  رحَْمُ الره

َ
ُ لَكُمْ وَ هُوَ أ فقد غفر 2﴾قالَ لا تثَْْيبَ عَلَيكُْمُ الَْْومَْ يَغْفِرُ اللَّه

هذه الآية فستكون قراءته بمثابة الحكم  الله ذنبك وليس عليك من بأس، فما إن يقرأ النبيّ 
 بالعفو. فقرأ وحشي الآية الأولى، وقرأ النبيّ الثانية وقضي الأمر، ونسخ الحكم السابق.

ففي الواقع نحن لدينا في الإسلام أنّ مقام الرأفة ومقام الرحمة غالب على مقام الحكومة 
ا وحقيقيًّا. فقد قتل حمزة ومقام الغضب ومقام القهر ومقام الانتقام، وإن كان ذلك  الانتقام حقًّ

عمّ النبيّ وبتلك الحالة وبتلك الكيفيّة، ولكن أنتم ترون أنّ النبيّ رحمة للعالمين، وهذه الرحمة 
 تأتي وتتغلّب على جانب الانتقام والقصاص.

وكنت أودّ في تتمّة الحديث أن نتحدّث عن بعض المسائل التي يمكن أن تكون مقبولة 
ة علميّة وفقهيّة، ولكن لم يبق وقت، وإن شاء الله إذا وفّقنا الله نترك ذلك إلى فرصة من ناحيّ 
 أخرى. 

نسأل الله أن يوفّقنا في هذا الشهر المبارك لإدراك هذه الحقائق وفهمها والعمل بها، فإنّها 
مكان، طريق الأولياء العظام ونهجهم، وسائر الطرق تنتهي إلى الباطل، ولا تصل بالإنسان إلى 

أو على الأقلّ تؤدّي إلى توقّف الإنسان، فلو لم تؤدّ في أحسن الأحوال إلى المعاصي والانحرافات 
 وأمثال ذلك، فإنّها على الأقلّ تسبّب وقوفه وعدم تكامله وعدم حركته.

  

 اللهمّ صلّ على محمدّ وآل محمدّ

                                                           
 .۱9سورة يوسف، الآية    1
 .92سورة يوسف، الآية    2

https://madrasatalwahy.org/

	من مظاهر ستّاريّة اللـه وأوليائه لعيوب العباد: التغافل عنها وعدم إعلانها
	إشراف اللـه على عباده حضوري
	السبب في ستّارية اللـه على عباده كونهم أثرًا من آثاره
	ضرورة اتّصافنا بصفة الستر في علاقاتنا مع الآخرين
	مشاهد من الستر والصفح والعفو
	موقف العلامة الطهراني من رجل ينتحل اسمه
	تعامل الإمام الحسين عليه السلام مع جيش الحرّ
	عفو النبيّ صلّى اللـه عليه وآله عن أبي سفيان
	قصّة العفو عن وحشي قاتل حمزة

