
 

 

 

  

 هو العليم

  

 معنى البرهان من الله تعالى

  

 المحاضرة الثانية -هـ ق  ۱٤٣۷سنة  -شرح دعاء أبي حمزة الثمالي 

  

 محاضرة ألقاها

 آية الله الحاجّ السيّد محمّد محسن الحسينيّ الطهرانيّ 

 قدس الله سره

  

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 أعوذ باللـه من الشيطان الرجيم

 بسم اللـه الرحمن الرحيم

 وصلى اللـه على سيدّنا ونبيّنا أبي القاسم محمدّ

 وعلى آله الطيّبين الطاهرين

 واللعنة على أعدائهم أجمعين

  

  
ئُني عَلى » رَتكَِ، وَيََحمِلُني وَيَُُرَّ دَ قُدح وِكَ بَعح دَ عِلحمِكَ، وَعَلى عَفح دُ عَلى حِلحمِكَ بَعح مَح فَلَكَ الْح

صِيَتكَِ حِلحمُكَ عَنيّ، وَ يَدح  عُني الَِى التَّوَثُّبِ عَلى مََارِمِكَ مَعح ِ ، وَيُسْح كَ عَلَََّ ُ يَاءِ سِتْح ةِ الْح عُوني الِى قِلَّ
وِكَ  َتكَِ، وَعَظيمِ عَفح رِفَتي بسِعَةِ رَحْح  «.مَعح

ا، يبيّّ هنا حضرة السجّاد عليه السلام الخصوصيّات المختصّة بالعباد  حسن جدًّ
اتهم، ويقول لنا بأيّة كيفيّة نقوم بتصرفّاتنا وبأيّة نيّة وبأيّ عمال التي يقومون بها وطريقة تصرفّ لأوا

قصد ننجز أعمالنا؛ وفي الجهة الأخرى، فإنّ حضرة الإمام يبيّّ أيضًا ما هو مرتبط بالله تعالى في 
 مقابل هذه الأعمال والتصرفّات.

 جرأة الإنسان على ارتكاب الذنوب نابعة من أمنه من سرعة العقاب

إنّ ما هو واضح في هذه الكلمات وفي هذه التعبيرات هو مسألة حلم الله وتحمّله 
للتصّرفات التي يقوم بها الإنسان، فهو يصبر ولا يبرز سريعًا ردّة فعله تجاه أعمالنا؛ وهذا مطلب 

 مهمّ وموضع للتأمّل.

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

عد أن كنت يقول الإمام هنا أنّ الْمد يختصّ بك، وله ارتباط بحلمك بعد علمك؛ يعني: ب
تمتلك العلم بأحوالنا وتمتلك المعرفة بتصّرفاتنا، فإنّ علمك هذا غير مفضٍ إلى أن تنهض هنا 
وتمضي في سبيل الانتقام، أو تلجأ إلى الاقتصاص بنحو من الأنحاء، وتجعل أعمالنا في معرض 

 العقوبة.
 ـ)بعد( هن ا لم تأت بمعنى وهكذا أيضًا، فإنّ الْمد يختصّ بمغفرتك وعفوك بعد قدرتك؛ ف

التأخير بل بمعنى التْتّب؛ أي: بعد أن كانت لك القدرة، فإنّك تلجأ للعفو؛ فعفوك نابع من 
القدرة لا من الضعف؛ ومن هنا، فما يدفعني للتجرّؤ على الذنوب وعلى معصيتك هو حلمك؛ 

، فإنّ ذلك يُؤدّي لأن فحينما أرى بأنّك حليم، وبأنّك لا تُبدي أيّة ردّة فعل تجاه أعمالنا وتصّرفاتنا
أشعر بحالة من الخمول، وأتنازل قليلًا عن العزم الجادّ في ترك معاصيك، فأتساهل وأتهاون 
نوعًا ما تجاه هذه المسألة، بينما لو كنت أعلم بأنّك ستعاقبني بمجرّد أن يصدر منيّ ذنب، فلن 

 أرتكبه أبدًا؛ والمسألة في جميع المواضع هي بهذا النحو.
يكون الإنسان عالمًا بأنّه بمجرّد أن يرتكب مخالفة، فإنّ الشرطة ستأتي إلى منزله فحينما 

للقبض عليه قبل أن يصل إليه، فإنّه لن يُقدم على هذه المخالفة، اللهمّ إلاّ أن يكون مجنونًا! 
فالذي يتجرّأ على فعل الْرام هو الذي لا يتوقّع العقاب السْيع، فتْاه يفعل ذلك ويقول: ليس 

ناك من يهتمّ لأمري!!! وحتّى لو أرادوا التحقيق وإثبات المخالفة، فإنّ الأوان سيكون قد ه
 فات!!! اذهب يا عزيزي ولا تحمل أيّ همّ!! افعل كلّ ما يَلو لك من دون أيّ قلق!!

حسناً، لكن لو فرضنا أنّنا كناّ في مكان آخر؛ نظير مفتْق الطرق حيث يضعون كاميرا 
يتعدّى الخطّ أو يتجاوز السْعة المسموح بها في الشارع، فإنّ هذه الكاميرا  المراقبة، وكلّ من

تلتقط له صورة، غير أنّ بعض هذه الصور تذهب إلى الأرشيف وتبقى هناك إلى الأبد! ولعلّ 
ذلك بسبب أنّ رقم السيّارة يختلف عن بقيّة الأرقام!! لكن في بعض المواضع الأخرى، فإنّ 

عادةً إلى المنزل قبل أن يصل صاحب السيّارة إليه! فهناك بعض الدول فاتورة الغرامة تصل 
التي تتعامل بشكل سريع مع مثل هذه القضايا؛ فتْى الإنسان يذهب إلى منزله ظهرًا، ليكتشف 
أنّ الفاتورة سبقته إلى المنزل بساعتيّ؛ ففي مثل هذه الْالة، لن يتجرّأ الإنسان على ارتكاب 

https://madrasatalwahy.org/


  4 
 

رّضنا على فعل الْرام هو أنّنا لا نحتمل السْعة في العقاب والمؤاخذة؛ ولهذا المخالفة. إنّ ما يَُ 
 ترانا نرتكب المعصية، فنقول في أنفسنا: لا يوجد هناك من يُتابع الأمر!

وفيما يخصّ الْقّ سبحانه وتعالى، فإنّ المسألة هي بهذا النحو أيضًا؛ فلماذا تجدنا نرتكب 
مرّة الأولى، فنرى بأنّه لم يَدث أيّ شيء، ثمّ نكرّره للمرّة الثانية، المعاصي؟ لأنّنا نفعل ذلك في ال

فنرى أيضًا بأنّه لم يَصل أيّ شيء، مع أنّنا كناّ نتوقّع أن تُقرع رؤوسُنا بعصا من حديد، وهكذا 
ا، فلا يلتفتون إلينا!!! والظاهر  للمرّة الثالثة... فنقول في أنفسنا: يبدو أنّ الملائكة منشغلة جدًّ
أنّ لهم أعمال كثيرة!! فهذا الذي يُؤدّي إلى أن يقلّ قُبح الذنب والمعصية في نفس الإنسان، وأمّا 
بالنسبة للأولياء والمعصوميّ والأنبياء، فلا تقليل لديهم في مسألة قُبح المعصية والذنب؛ لأنّ 

ا أم أبينا ـ قبح المعصية هي عبارة عن حالة من الكدورة والظلمة تحصل للنفس، وتُؤدّي ـ شئن
إلى التضعيف من الارتباط القائم بيّ العبد وربّه، فيصير هذا الاتّصال باهتًا وضعيفًا، ويُصبح 

 ذلك الْبل الواصل بيّ الإنسان وخالقه أرقّ وأرقّ.

 الذنوب سبب أساسي في تغيّر حالة اتصّال الإنسان باللـه تعالى

ؤدّي ذلك إلى إحداث تغيّر في حاله! فمن المحال أن يصدر ذنب من الإنسان من دون أن يُ 
ولا يُمكن أن يقوم الإنسان باغتياب رفيقه )أو غيره(، ثمّ لا يُفضي ذلك إلى تغّير حاله! ومن 
ا بالقيل  المحال أن يتواجد الإنسان في مجلس تُذكر فيه الدنيا، ويُغتاب فيه هذا وذاك، ويكون مملوًّ

نسان من هذا المجلس، وتكون حالة اتّصاله ]بالله والقال، وتُطرح فيه عيوب الناس، فيقوم الإ
تعالى[ مساويةً لْالة الاتّصال التي كان يمتلكها قبل ولوجه للمجلس.. فهذا مَال، وغير ممكن 
بتاتًا! ويُمكنكم أن تُجرّبوا ذلك لو شئتم، بل لا حاجة للتجربة أبدًا؛ لأنّه لا ينبغي على الإنسان 

الأساس!! هل التفتّم؟! فلا يمكن حصول هذا الأمر أبدًا، ولا أن يُُرّب مثل هذه الأمور من 
يُمكن للإنسان أن يُقدم على أمرٍ ما بغرض هتك عرض امرئٍ مؤمن، والْطّ منه عند الناس، 
والتنقيص من منزلته ـ ولو كان بعنوان إلهيّ وباسم التبليغ وأمثال ذلك من الأمور الواهية 

https://madrasatalwahy.org/


  5 
 

ل الشيطانيّة ـ ، فيظلّ ارتباطه بالله تعالى في تلك الْالة قائمًا.. والخدّاعة التي تندرج في ضمن الْي
 فهذا مَال! 

ففي الوقت الذي يكون فيه منهمكًا في هذا الفعل، فإنّ كلّ كلمة تصدر منه يكون الشيطان 
هو الذي ألقاها عليه، ولو كانت آية قرآنيّة؛ وكلّ عبارة تخطر على باله، تكون من إلهام الشيطان، 

كانت مقتبسةً من نهج البلاغة؛ لأنّ الشيطان له اطّلاع أيضًا على نهج البلاغة، وعن حفظ؛ ولو 
فنحن لا نحفظ نهج البلاغة بينما هو يَفظه، بل ويَفظ حتّى القرآن والصحيفة السجّادية، وقرأ 

الكذائيّة في مفاتيح الجنان من بدايته إلى نهايته.. فهو يَفظها جميعًا!!! فيأتي بنفسه ويُلقي العبارة 
ذهن الإنسان، ويقول له: اكتبها في هذا الموضع، فهي أفضل لك وتقوّي مطلبك! فتجد بأنّ 
العبارة مقتبسة من نهج البلاغة لأمير المؤمنيّ، لكنّ الشيطان هو الذي يأتي بها، ويقول اكتبها 

اره الغزليّة، هنا، أو من شعر حافظ، لكنّ الشيطان الذي يأتيه بها؛ فهو مطّلع على تمام أشع
ويقرأها بشكل جيّد، ويغنيّ بها، ويقول له: اكتب هذا البيت أو ذاك، اذكر هذا هنا وذاك هناك.. 
فيرى فجأةً بأنّه قد حصلت في ذهنه قصّة لم تكن من قبل، ويقول: عجبًا لقد كنت غافلًا عن 

ائيل، فجبرائيل هذا! من الذي أحضرها إلى ذهنه؟! الشيطان هو الذي أحضرها في ذهنه، لا جبر
لا يأتي ويساعدك عندما تكتب انطلاقًا من هوى النفس والتوهّّات والاعتبارات والأنانيّات 
والأماني، فمن الذي يساعدك في هذه الْالة؟! لا تخلو المسألة من أحد أمرين: إمّا أن يكون 

إمّا أن يكون مصدر هذه المطالب جنود الرحْن، فتتْشّح من ذاك المبدأ وتستقرّ في النفوس؛ و
مصدرها جنود الشيطان، ولا ثالث لهما. فجبرائيل لا يأتي في هذه الْالة، فمن الذي يأتي؟ حتمًا 
الشيطان هو الذي يأتي؛ وعليه، فلا ينبغي القول بأنّ هذه العبارة وهذه المقالة وهذا الكتاب هو 

نهج البلاغة ومن الصحيفة كتاب جيّد؛ باعتبار أنّه يَتوي على عبارة بسم الله، وفيه شواهد من 
السجّادية، وفيه عبارة من دعاء الافتتاح، بل ينبغي أن نرى مبدأ ومصدر هذه العبارات ما هو؟ 
هذا هو المهمّ، وإلاّ فهذه الأوراق مليئة بالدعاء من أوّل الكتاب إلى آخره؛ ولذا، فمبدأ ومصدر 

 ه لا أهّّية لها.هذه المطالب هو المهمّ، لا نفس المطالب الواردة هنا، فهذ

https://madrasatalwahy.org/


  6 
 

 معنى "البرهان" في قصةّ يوسف عليه السلام ودوره في الردع عن المعصية

وبناء على ذلك، ينبغي أن ننتبه جيدًا، فما أكّد عليه الأنبياء والأولياء وأهل المراقبة، وكانوا 
و يتحفّظون عليه كثيًرا هو قطع الارتباط الذي يَصل أثناء ارتكاب الذنب والمعصية، هذا ه

تْ ﴿؛ فالذي انكشف للنبيّ يوسف عليه السلام هو هذا الأمر، "برهان"الذي يقال له  وَلَقَدْ هَمَّ
نْ رَأى

َ
، يعني لو لم ينكشف هذا البرهان لكان قد وقع في 1﴾برُهْانَ رَب هِ بهِِ وهََمَّ بهِا لوَْ لا أ

 من السماء وشقّ له المعصية، لكن ماذا كان هذا البرهان؟ هل كان عبارة عن سوط أنزله الله
السقف فخاف يوسف أن يقع على رأسه؟! لم يكن كذلك! هل كان سيفًا أو نارًا؟ لم يكن ذلك! 
هل هو جهنمّ؟ لا، ليس شيء من ذلك! بل كان عبارة عن مشاهدته حالة انقطاع العلاقة بينه 

عمل فإنّ علاقتك بالله وبيّ الله في حالة ما أقدم على هذا الفعل؛ ]قيل له[ إن أردت القيام بهذا ال
سوف تنقطع! هذا هو البرهان من ربّه، وهي حالة من الظلمة! ففي نهاية الأمر، عندما يكون 
للإنسان علاقة بربّه، فإنّ هذه الْالة سوف تظهر بشكل تلقائي، فالله لا يدع الإنسان وحيدًا، 

 ويقول له: اذهب وافعل ما يَلو لك، كلّا! 
ن هذه الغرائز هو نفسه الذي يأتي في الوقت المناسب ويبيّّ الله الذي جعل في الإنسا

للإنسان الأفعال التي توجب انحراف هذه الغرائز، لا أنّه يعطي شيئًا دون الآخر، وإلاّ يصير 
ذلك ظلمًا؛ فإن أعطى شيئًا ولم يعط الآخر يكون قد ظلم، وإلاّ لصار ]الإنسان[ مثل الْيوانات، 

الكلام أساسًا، ولا توجّه لهم إلى ذلك.. كلّا، بل الله الذي أودع في  فالْيوانات لا يفهمون هذا
الإنسان الميل والشوق نحو المخالفة ـ فالإنسان لديه هذا الميل نحو المخالفة، ولو لم يكن 
لديه ذلك لما أتى به ـ هو الذي جعل له في المقابل ما يمكّنه من التغلّب على ما يوجب انحرافه 

الإنسان يرى الطرف المقابل أيضًا، لا أنّه يرى طرفًا واحدًا فقط، بل يرى كلا وخسارته؛ لذا، ف
الطرفيّ. ولو كان الإنسان يرى طرفًا واحدًا فقط دون الطرف الآخر، فلا عقاب على فعله؛ 
ولذا، نرى أنّ الكثير من الذين يرتكبون المخالفة ـ وهذه مسألة فقهيّة وحقوقيّة وقضائيّة ـ 

                                                           
 .24( صدر الآية 2۱سورة يوسف )   1

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

 من الناحية الظاهريّة، لا يكونوا قد ارتكبوا معصية في الواقع؛ لأنّ الطرف ويكونون مدانيّ
 المقابل للمعصية غير واضح لهم.

فما الذي يفهمه الشابّ ذو الخمسة عشر عامًا أو الستّة عشر عامًا فيما إذا افتْضنا أنّ زللًا 
ره، ويصار إلى معاملتهما صدر منه، حتّى يُقارن برجل في الخامسة والثلاثيّ أو الأربعيّ من عم

معًا نفس المعاملة؟! هذا ليس صحيحًا، حيث تتدخّل هنا أيضًا مكانة الشخص وظروفه. أمّا 
نحن، فلم نسمع إلاّ بالبلوغ، لكنّ البلوغ في كلّ شيء له معنى وله حساب مختلف؛ فهذا الشابّ 

لم يصل إلى البلوغ في هذه المراهق لم يصل بعدُ بالنسبة إلى هذه المسألة إلى مرحلة البلوغ.. 
المسألة. والبنت في الثالثة عشر أو الرابعة عشر لم تصل إلى البلوغ بعد، حتّى تحاسب على خطأ 
صدر منها.. ]لكنهّم يقولون[ كلّا، بل هي بالغة منذ سنّ التاسعة والعاشرة، فالجانب الآخر من 

فلا يعرفون شيئًا عنه؛ ولذا،  القضيّة وهو قبح المعصية غير واضح أساسًا لهؤلاء الأشخاص،
هناك فرق كبير بينه وبيّ شخص في الثلاثيّ أو الأربعيّ أو الخمسيّ من عمره، وحكمه من 

 ناحية العقاب يختلف عنه، وهذا إنّما هو بسبب تلك المسألة.
وأمّا بالنسبة إلى الأنبياء والأولياء والمعصوميّ، فقد اتّضحت لديهم مسألة البرهان 

عصية وباطنها؛ فصار واضحًا لديهم أنّ هذا العمل موجب لابتعاد الإنسان عن ربّه؛ وحقيقة الم
وإذا اتّضح هذا، فلن يتوجّه إلى هذا الذنب أساسًا! هذا هو مقام العصمة، فمقام العصمة ليس 
أن يكون الشخص كالخشبة لا يصدر منه أيّ شيء؛ وكما أنّ الخشبة لا يصدر منها أي فعل، 

 قدرة له ولا اختيار ولا إرادة من نفسه، فحتّى لو أراد المعصية، فلن يتمكّن كذلك المعصوم لا
من القيام بها.. كلّا، المعصوم ليس كذلك! فإنّه يستطيع أن يأتي بكلّ فعل يريده، بل يمكنه 
الإتيان به أفضل مناّ! فعدم ارتكاب المعصية وكفّ النفس هو المهمّ للإنسان والكاشف عن 

أن يكون عاجزًا عن القيام بالمعصية أساسًا، فهذا ليس مهمًا، وإلاّ فالْجر علوّ قدره، لا 
معصوم؛ لأنّه لا يمكنه الإتيان بالذنب، والسجّاد معصوم؛ لأنّه لا يقوم بأيّ فعل؛ يُلفّ أو يُطوى 

 ثمّ يُفرش بعدها، ولا يمكنه الاعتْاض على ذلك، ولا إرادة له في ذاته.

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

م بالمعصية كما يمكننا نحن القيام بالمعصية، ولا اختلاف فيما أمّا الإمام، فيمكنه القيا
بيننا من هذه الجهة أبدًا؛ نعم، الفرق هو أنّ البرهان واضح عند الإمام ولا يقوم بالمعصية، أمّا 

 نحن، فحتّى لو اتّضح لنا ذلك البرهان، فإنّنا نقوم بالمعصية.. هذا هو الفرق. 
يوجب البعد عن الله، سيقول: سمعًا وطاعة، بما أنّه يوجب إذا قيل للإمام بأنّ هذا العمل 

البعد فلن أقوم به، أمّا نحن، فيُقال لنا بأنّ هذا العمل يوجب البعد، فنجيب: لا تبالي.. لا عليك! 
فمن ذهب إلى ذلك العالم وشاهد وأتانا بالخبر؟! هذا هو الفرق بيننا وبيّ الإمام! فمثل الشخص 

العصمة.. نعم، لا شكّ أنّ هذا هو الْدّ الأدنى من العصمة، وأمّا  يكون قد وصل إلى مقام
العصمة العالية، فلها مراتب عالية، ولا نتحدّث عنها هنا، فهذه هي المرتبة الأدنى من العصمة 
في الفعل والعمل والمحرّمات. فلو كناّ نحن في هذه المرتبة، لكناّ كذلك أيضًا، فإذا رتّبنا الأثر 

لنا، لا أن نأتي ونستمع فقط إلى دعاء أبي حْزة، ثمّ نذهب ونفعل ما يَلو لنا، بل نرتّب  على ما يُقال
الأثر على ما يُقال لنا ونعمل به.. فإن كناّ كذلك، فسوف نتقدّم شيئًا فشيئًا، وإلاّ إذا أردنا أن نسلَّ 

سنة في  أنفسنا بما نسمع ويُقال ونأنس بهذه الصحبة فقط، فسوف يكون اليوم والغد وبعد
 مستوى واحد! وسيكون على نسق واحد.

 ضرورة الانتباه إلى كلمات أولياء اللـه والعمل بها في السير والسلوك

في ذاك الوقت الذي كناّ فيه في خدمة المرحوم العلّامة، كان يقيم المجالس، وكنت في 
بعض الأحيان آتي متأخّرًا إلى المجلس، فكان يعاتبني ويقول لماذا جئت متأخرًا؟ لقد تأخّرت 

؟ خمس دقائق أو عشر دقائق! وفي أحد الأيّام، قال لي: يا سيّد مَمّد مَسن، لماذا تتأخّر في المجيء
فقلت له: أحتاج إلى أن أخرج وأمشي وكذا.. فقال لي: لقد أقمت هذه المجالس لأجلك، 
والْال أنّك تتأخّر خمس دقائق أو عشر دقائق.. هذا الكلام عجيب جدًا! لقد كان ظنيّ في ذلك 
الوقت بأنّ المجلس يُقام والرفقاء يأتون سواء أتيت أنا أم لا، وإذا أتيت، فسأجلس في زاوية 

لمجلس، فالعمدة ـ وهم الرفقاء ـ موجودون بحمد الله، يأتون ويستمعون لكلامه، فحتّى من ا

https://madrasatalwahy.org/


  9 
 

لو تأخّرت عشر دقائق فلا إشكال. قال: لقد أقمنا هذه المجالس حتّى تأتي أنت وتستمع، ثمّ 
 تأتي وتقول: لا إشكال في أن أتأخّر عشر دقائق أو خمس؟!!!

ا! لماذا تفصل نفسك عن هذا الجمع؟ ما نتحدّث به هو للجميع بما  هذا الكلام دقيق جدًّ
فيهم أنت! لا أنّك مستثنى من ذلك، ]وتقول[ في النهاية: المهمّ أن يكون هناك مجلس وتأتي 
مجموعة من الأشخاص، ويُتمعوا مع بعضهم البعض.. هل التفتّم؟! لكن الآن فقط صرت 

ا، أتعجّب وأقول: لقد قال هذه الكلمة أفهم كلام العلّامة؛ يعني: عندما أتأمّل في كلّ كلمة قاله
لي! نعم ذلك بمقدار سهمي! ثم تذكّرت عبارته حيث قال: عندما كنت في خدمة المرحوم 
السيّد الْدّاد، كنت أعتبر كلّ كلمة يتحدّث بها أنّني أنا المعنيّ بها.. هكذا كان يقول آنذاك، 

أتون ويذهبون.. كانوا يأخذون الشاي وكناّ نرى ذلك منه حقيقةً، في حيّ أنّ الآخرين كانوا ي
وكانوا يصلحون بعض الأمور، وكان اهتمامهم بالنافذة أو الساعة.. فكان اهتمامهم في أن يقضوا 
المجلس ويأنسوا به فقط، فكانوا يقولون: نحن نحضر مجلس السيّد الْدّاد، ونقدّم الشاي 

فكان هّّه في الكلام الذي يخرج ونجمع سجّادات الصلاة والتُْب ونرتّب المصاحف، أمّا هو، 
وإعداد الشاي وإقامة المجلس، لكن ما  1من فم السيّد الْدّاد، بينما كان همّ أولئك في السماور

هي نتيجة ذلك؟ النتيجة هي أنّ ذاك لا يستفيد شيئًا، والذي يستفيد هو الذي ينظر ماذا تعلّمه 
 نفعه.من أستاذه اليوم؟ ما الذي استفاده من أستاذه مماّ ي

لكن ما كناّ نشاهده بوضوح ـ سواء في ذلك أنا أو غيري ـ هو أنّنا متساهلون في هذا 
المطلب، ولا نولي المسألة الأهّّية اللازمة؛ فبمجرّد أن نشعر بأنّنا نجلس مع بعضنا.. ففي 

. فهذه النهاية لا بد من تمضية الأيام والليالي والإتيان بالذكر، وعند ذكر الصالْيّ تنزل الرحْة.
الأمور هي التي تشغلنا.. لا، هذا ليس كافيًا، وإن كان جيّدًا؛ فلا بدّ أن يكون للإنسان رفيق، 
لكن يُب أن يستفيد من هذا المجلس، وعليه أن يأخذ نصيبه من هذا المجلس ويمضي. فكما 

كان معيّ، نتعامل أنّنا كذلك في الأمور الدنيويّة، حيث إنّنا حينما نرى بأنّ هناك منفعة دنيويّة في م

                                                           
 إناء خاصّ لإعداد الشاي )المتْجم(   1

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

معها بحرص حتّى لا تفوتنا، وتصير من نصيب شخص آخر، بل يُب أن نفوز نحن بهذه 
 المعاملة.

 تراخي الإنسان في العمل وتفويت الفرُص

هذا المطلب هو الذي يبيّنه الإمام السجّاد عليه السلام ببيان لطيف وظريف، حيث يقول 
المعصية هو أنّك يا ربّ حليم ومتسامح؛ فلو كنت  حضرته بأنّ السبب في تراخينا بالنسبة إلى

تحاسبنا بمجرّد المعصية، لما فعلناها أبدًا.. فإن كانت السياط تنهال على الإنسان بمجرّد انتهائه 
 من المعصية، لما فعلتها أبدًا!

فالله تعالى لا يبيّّ لنا ذاك البرهان وتلك الْالة من القطع وحالة الظلمة والكدورة وباطن 
لمعصية.. لا يبيّنها لنا بشكل واضح، وهذا الأمر ناشئ من حلم الباري تعالى، يعني أنّ حلم ا

الله هو الذي يسبّب لنا الجرأة عليه ويَقّق لنا الشوق نحو المعصية، بالإضافة إلى أنّنا نعلم بأنّ 
نسان الله عفوّ وغفور وهو سيسامَنا، فنحن نعلم بذلك، والواقع هو هذا؛ فعندما يرتكب الإ

معصية، ]يقول في نفسه[ إن شاء الله نتوب فيما بعد، لا إشكال في ذلك، الآن نقوم بهذا العمل 
 ثمّ نتوب، فهناك ما يكفي من الوقت، ولدينا فرصة وغير ذلك..

ولا بدّ أن يؤدّي الإنسان حقّ الناس، وصحيح  صحيح أنّه لدينا فرصة والله تعالى يسامح،
نّ هذه الفرصة التي فوّتها كيف تعوّضها؟! فاليوم الذي كان يوم الجمعة أنّ الله تعالى يعفو ولك

له نصيب خاصّ في ملفّك الشخصّي، وهذا النصيب لن تحصل عليه، وهذا لا يعود، نعم غدًا 
السبت له نصيب آخر، فكن منتبهًا تمامًا واستجمع قواك حتّى لا تصدر عنك مخالفة، أمّا اليوم 

عفى عنك وقال: ما صنعته يوم الجمعة من المعاصي قد عفوت عنه، ولكن  فماذا؟ سلّمنا أنّ الله
 ماذا نصنع بذاك النصيب؟! ذاك النصيب لا يعود، وقد فات، هذا هو المهمّ، هذا هو المهمّ. 

ا، فالله قال أنّه لن  يقال أنّ فلانًا عفى الله عنه حيّ موته وتجاوز عن كلّ سيئاته، جيّدٌ جدًّ
عن عمرك هذا كلّه؟ ماذا حصّلت منه؟ هنا تظهر الْسْة على ما فرّط الإنسان  يعاقبه، ولكن ماذا

 وأضاع من الفرص، وهذه لا يمكن أن يصنع لها شيئاً. 

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

 حسناً، نكتفي بهذا المقدار، ونتْك تتمّة المطالب لوقت آخر إن شاء الله.
  

 اللهمَّ صل ّ على محمَّد وآل محمَّد

https://madrasatalwahy.org/

	جرأة الإنسان على ارتكاب الذنوب نابعة من أمنه من سرعة العقاب
	الذنوب سبب أساسي في تغيّر حالة اتّصال الإنسان باللـه تعالى
	معنى "البرهان" في قصّة يوسف عليه السلام ودوره في الردع عن المعصية
	ضرورة الانتباه إلى كلمات أولياء اللـه والعمل بها في السير والسلوك
	تراخي الإنسان في العمل وتفويت الفُرص

