
 

 

 

  

 هو العليم

  

 قيمة العمل بالنيةّ الكامنة خلفه

  

 المحاضرة الاولى -هـ ق  ۱٤٣۷سنة  -شرح دعاء أبي حمزة الثمالي 

  

 محاضرة ألقاها

 آية الله الحاجّ السيّد محمّد محسن الحسينيّ الطهرانيّ 

 قدس الله سره

  

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 أعوذ بالله من الشيطان الرجيم

 بسم الله الرحمن الرحيم

 وصلىّ الله على سيدّنا محمدّ وآله الطيّبين الطاهرين

 )اللهمَّ صلِّ على محمّدٍ وآل محمدّ(

  

  

 خطورة العيش في الدنيا بدون التأكد من إخلاص النيةّ

كنت أقرأ اليوم مقالةً، والإنسان عندما يقرأ مقالةً من تلك المقالات التي يكتبونها، يُمكنه 
هو الاتجاه الذي سيتّجه فيه هذا القلم، وأن يعرف هدف الكاتب  أن يحدس من الأسطر الأولى ما

من كتابته لتلك المقالة، فما في ذهن هذا الكاتب يتجلّّ ويكشف عن نيّته وما في خاطره وعن 
مراده وهدفه من خلال ترتيبه للجمل والكلمات بنحوٍ خاصٍّ أراد أم لم يرد، والإنسان يفهم أنّ 

قٌ أم هو قلم تزويرٍ وقلم خدعة وقلم تحريف الواقعة والحادثة، وهذا هذا القلم هل هو قلمٌ صاد
 الأمر واضحٌ جدًا. 

من اللافت للنظر جدًا بالنسبة لي، كيف أني عندما كنتُ أقرأ هذه المقالة، )طبعًا أنا قرأت 
بعضها فقط، أمّا الباقي فلا حاجة لقراءته فعُمرنا ووقتنا لا يحتمل أن نضيّعه في مثل هذه 

 مسائل( ، عندها تذكّرت كلام المرحوم الوالد ـ رحمة الله عليه ـ عندما كان يقول: ال
إنّ الإنسان يظنّ طيلة عمرٍ كاملٍ أنّه يسير نحو الله، ويبدأ بالحماس والدفاع عن الله، 
ويقوم بعبادة الله، ويدعو الناس إلى الله، ويدعوهم إلى الرضا الإلهي وإلى رضوان الله، ثمّ يفهم 

يه في آخر عمره أنّ كلّ ذلك كان من أجل النفس ومن أجل هوى النفس!! وأنّه لا يملك في يد

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

، أضاع عمره وأتلفه، والله عزّ وجلّ لا فينتقل من هذه الدنيا إلى تلك الدنيا صفر الكفّ  شيئًا،
يعطي الإنسان عمرًا آخر، لا يعطيه أكثر من عمرٍ واحدٍ، وعندئذٍ لا فائدة في أيّ شيء، فلا فائدة 

 من التنبّه والتذكّر آنذاك. 

 لى بهذه البليةّ؟ ما الذي ينبغي للإنسان أن يفعله حتىّ لا يبت

ما الذي ينبغي للإنسان أن يفعله حتّى لا يُبتلّ بهذه البليّة، وكيف للإنسان أن يختبر نفسه 
 حتّى لا ]يبتلّ بذلك[؟ 

حسنٌ أحيانًا يكون طريق الإنسان ومسلكه واضحًا فهو يقوم بالعمل المحرّم كأن يشرب 
بة لهكذا شخص واضحة؛ ولكن في بعض الخمر أو يسرق أو يغش في معاملاته...، المسألة بالنس

الأحيان يكون هدف الشخص هو الله ومرضاته، وما شابه ذلك، فهو يجعل نفسه متّجهة نحو 
تلك الوجهة فيصلي صلاته أوّل الوقت مع الوضوء، ويصوم، ويحجّ، فهذه الأعمال ليست أعمالًا 

ة في معاملاته وغيرها من محرّمة، كما أنّه قد يكون ذا صدقٍ وممنّ يراعي الأحكام الشرعيّ 
 المسائل، ولكنهّ في الباطن يتحرّك بنحوٍ آخر وإلى وجهةٍ مختلفةٍ.

 المثال الأوّل: الأضحية
ها وَ لا ﴿هناك آية في القرآن تتكلّم عن الأضحية يقول الله تعالى فيها:  حومح َ لُح لَنْ ينَالَ اللَّه

ح التهقْوى مْ  دمِاؤحها وَ لكِنْ ينَالُح فهذه الأضحية التي تُضحّون بها لله، لن يصل لحمها  ؛1﴾مِنكْح
ولا عظمها ولا جلدها إلى الله، فالتضحية عملٌ ظاهريٌّ وخارجيٌ، إنّ للخروف وزنٌ معيّّ، 
مون اللحم علّ أهلكم وعوائلكم وجيرانكم  وأنتم تقومون بتقسيم لحمه ونزع جلده عنه وتُقسِّ

الله مجرّد، أمّا الأضحية فماديّة، إنّ الله ليس بمحتاج،  فلا يصل منها شيء إلى الله عزّ وجلّ، إنّ 
وأمّا ما يصل إلى الله فهو باطن هذه المسألة والأمر الذي هو خلفها، وهو مسألة الدافع من هذه 
الأضحية، ولماذا ضَحّيت بها؟ هذا هو ما يصل إلى الله، إنّ ما يصل هو الهدف من هذه الأضحية، 

 ؟!فلأيِّ سبب قمت بالتضحية

                                                           
 .۷3( الآية 22سورة الحجّ )   1

https://madrasatalwahy.org/


  4 
 

هل ضحّيت بالأضحية في يوم عيد الأضحى لأنّ الأضحية مستحبة؟ أم أنّه كان في طيّات 
قلبك أيضًا أنّه إن لم تضحِّ هذا العام لقال عنك الناس: لماذا لم يضح فلان هذه السنة ؟! فأنت 
تخلط معها هذه النية، فهل كانت نيّتك خالصةً أم كان هناك معها شيء آخر؟ فالناس سيقولون 

أن فلان يضحي في كلّ عام بخروف أو خروفيّ أو ثلاثة فلماذا لم يضحِّ بشيء هذه السنة فتشعر ب
النفس بنوعٍ من الذلّة والحقارة ]أمام الناس[، هل التفتم؟ فهذه النيّة تأتي وتُخرّب العمل، ولذا 

نحو الوِحدة،  فإنّ الذي كان ينبغي أن يصعد لا يصعد؛ لأنّ النيّة نيّة كثرةٍ والكثرة لا تتحرّك
الكثرة تبقى في عالم الكثرة، تبقى في عالم التعلّقات، في عالم الجزئيّات، في عالم التقيّدات، في عالم 
المادّة، في عالم الاعتبارات، إنّها تبقى في هذه العوالم ولا تتحرّك أو تتقدّم نحو عالم الوحدة، هل 

 التفتم؟! فإذن ما الذي يصعد إلى الله؟ لا شيء. 
ه يقدّم الأضحية لكنهّ لا يشعر بأن حالته قد تحسّنت ولم يحصل عنده أيّ تغيير، لم يحصل إنّ 

قة في نفسه، فلماذا حصل ذلك؟ لأنّ الانبساط والخفة  له تغيير ولم يشعر بالانبساط والخفّة والرِّ
املة متعلّقان بالنور والبهجة ويأتيان من النور، أمّا أضحيته فلم يكن فيها نور، بل كانت ح

للتعلّقات والكثرات، والكثرات لا تعطي إلّا الكثرات، ولذا تجد أنّ هذا الشخص لا يحصل 
 علّ شيءٍ إضافيٍّ جرّاء هذه الأضحية.
 المثال الثاني: تفطير الصائميّ

أو عندما يقوم الإنسان بدعوة الصائميّ علّ الإفطار، وقد ورد عندنا الكثير من الروايات 
ائم، خصوصًا في شهر رمضان، وهي تعده بالأجر الجزيل، بل ورد عن استحباب تفطير الص

عندنا أنّه من المستحب تفطير الصائم ولو بشقّ تمرة، وهذا كلّه صحيح. و علّ هذا الأساس 
يأتي الإنسان، ويعدّ طعامًا ويدعو بعض الصائميّ، ففي البداية يدعو خمسةً، ثمّ عشرةً ثمّ 

إفطار »لعدد بالتدريج، ويزداد حجم الإفطار حتّى يصير عشرين، ثمّ خمسيّ، وهكذا يزداد ا
، وهكذا مع مرور السنوات يصير معروفًا بيّ الناس، فتجد أحدهم يقول للآخر: « السيد الفلاني

؟ الحمد لله أنا وفقني الله وذهبت! أسأل الله أن يوفّقك للذهاب « إفطار السيّد»هل ذهبت إلى 
 في السنة القادمة!

https://madrasatalwahy.org/


  5 
 

؟! أمّا أنا فقد وفقني الله وذهبت! « إفطار السيد فلان»يوفقك الله للذهاب إلى أو يقول: ألم 
 فلانٌ ذهب وفلانٌ لم يذهب ... .

 ما هذه الأمور؟ إنّها جميعًا تخيّلات وكلّها توهّّات!!
وهكذا يستمرّ الإنسان علّ هذا المنوال حتّى يَتفاجأ في آخر الأمر أن أعماله كلّها صارت 

من أجل هذا وذاك، وما يقوله هذا أو ذاك! فالأفضل له حينئذٍ أن يترك هذه  للدنيا! صارت
الأعمال ويتوقّف عن أدائها، فلماذا يضيّع وقته؟! عندما يرى الإنسان أنّ الوضع بهذه الطريقة، 
فلماذا يقوم الإنسان بهذه الأعمال؟! الأفضل أن يقطع الإنسان هذه الأعمال حتّى لا يزيد الأمر 

 سوءًا.

 هميةّ العمل هي بالنيّة الكامنة خلف العملأ

إنّ المهمّ هو تلك النيّة الكامنة خلف هذا العمل، المهم هو ذلك الهدف الذي من أجله 
يعمل الإنسان عمله، فعلّ الإنسان أن يهتمّ بهذا الأمر حتّى يصل به الحال إلى أن تزول إرادة 

دةٍ، بل هو يحسّ أنّه إنّما يتحرّك ويعمل لأنّ محبوبه الإنسان بالكلّية، و لا يبقى له أيّ رغبةٍ أو إرا
يحبّ ذلك ويريده، لا أنّه يعمل امتثالًا للتكليف. إنّه يرى أنّ محبوبه يرضى بهذا العمل، ويعجبه 

 هذا العمل، فيتحرّك نحو ويؤدّيه سواءً جاءه أمرٌ به أم لا.

 ع والعشق للهمنشأ أعمال الأئمةّ والأعاظم وعباداتهم هو التسليم والخضو

ذات مرّةٍ قرأت موضوعًا كتبه أحد العلماء، ورغم أنّه كان من أهل العلم والفلسفة أيضًا 
 إلاّ أنّني تعجّبت كيف كتب مثل هذا الكلام، حيث يقول فيه: 

إنّ الأنبياء والمعصوميّ عليهم السلام يتوجّه لهم نفس ذلك التكليف الذي يتوجّه لنا 
 نحن.

محضٌ؛ فالأنبياء والمعصومون عليهم السلام قد تجاوزوا مرحلة  إنّ هذا الكلام خطأ
التكليف وخرجوا منها، فالإمام لا يجلس منتظرًا أن يصله الأمر والنهي من الله تعالى ثمّ بعد أن 
يصله يمتثل للتكليف، مثلًا يأتيه الأمر في وقت صلاة الظهر أنْ: قم فصلّ، فيقوم ويؤدّي 

https://madrasatalwahy.org/


  6 
 

لحظات والثواني لكي يأتَي وقت الصلاة فيصلّي، يعني: لو أنّ الله تعالى الصلاة، لا بل هو يعدّ ال
يرفع التكليف، ويقول: لقد رفعت اليوم التكليف بالصلاة؛ فمن شاء فليصلّ ومن شاء فليترك، 

 فعلّ كلامكم لن يصلّي الإمام وسيترك الصلاة ، لأنّ التكليف قد ارتفع!
أم أنّ الأمر مختلفٌ بالنسبة للإمام، فالإمام لا فرق عنده سواءً كان هناك تكليفٌ أم لا، إنّ 
الإمام عليه السلام لا ينتظر مجيء الأمر من الله تعالى لكي يقوم ويصلّي، فالإمام السجّاد عليه 

اد أن تقوم الآن السلام ـ مثلًا ـ لا ينتظر أن يقول الله له: لقد أوجبت عليك أيّها الإمام السجّ 
 وتصلّي صلاة الظهر الآن، وإلّا إذا لم تصلّ فإنّك تستحقّ العقاب!

هذا حالنا نحن، فنحن الذين نبحث عن مهرب ومفَرٍّ من التكليف، نحن نبحث عن 
طريقةٍ لتقليل التكليف عناّ ]يتبسّم سماحة السيد ضاحكًا ويقول:[ فلو أمكننا أن نقلّل ركعةً 

حن نقول: حبّذا لو يحصل لنا سفرٌ فيقلّ عدد الركعات التي يجب أن نصلّيها، واحدةً، لفعلنا، فن
 و نوفّر ركعتيّ... .

قيل لأحدهم عندما عاد من السفر: هل حصلت علّ نتيجةٍ من سفرك؟ فقال: كلّا لم 
أستفد من السفر إلاّ أنّني كنت أصلّي قصًرا! فنحن نسعى لتقليل التكليف الذي علينا بأيّ طريقةٍ 

 انت.ك

 كلام السيدّ القاضي عن الصلاة نموذج لما يجري في ضمائر الأعاظم

رحمة الله علّ السيّد القاضي، فقد كان في بعض الأحيان يقول لرفقائه: أنا حزينٌ ومهمومٌ، 
وخائفٌ من أنّه إذا رفعوا عناّ الصلاة هناك في الآخرة، فماذا سأفعل؟! إذا قيل لنا: لا داعي 

 فماذا سأصنع؟! للصلاة بعد الآن، 
أمّا نحن فنقول: اللهمّ لك الحمد والشكر؛ لأنّك أعفيتنا من الصلاة حتّى نشتغل بأمور 
أخرى!! فالصلاة والصوم وأمثالها لهذه الدنيا، وأمّا في الآخرة فهناك أمور أخرى ينبغي أن 

 ننشغل بها! نعم، هناك تبقى آثار الصلاة والعبادة وبركاتهما ونعمهما! 

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

يّد القاضي ـ رضوان الله عليه ـ فإنّه يقول: إذا أخذوا مناّ هذه الصلاة هناك، فماذا أمّا الس
 سأفعل؟ وكيف سأصنع؟ بينما نحن نبحث عن وسيلة لتخفيف التكليف عن ظهورنا! 

حسناً، ما الذي يجعل السيّد القاضي يقول هذا الكلام؟ ما هو الحال الذي يحصل له في 
ناء الصلاة حتّى قال هذا الكلام؟ يعني لماذا لا نقول نحن هذا الكلام الصلاة، وبماذا كان يشعر أث

؟! هذا الأمر مهمٌّ وينبغي أن نتأمّل فيه، فمثل هذه الشخصية لا يقول كلامًا هزلًا، فما هو الشعور 
 الذي كان عنده حتّى قاله؟

 حالة السيّد الحداد عند الصلاة نموذجٌ آخر

واقعًا عندما كنت في خدمة السيّد الحدّاد رضوان الله عليه، كنتُ ألاحظ أنّه عندما كان 
يقترب وقت الصلاة، سواءً وقت صلاة الظهر أم المغرب، كنت ألاحظ أنّ حالته تبدأ بالتغيّر، 
يعني: وضعه وحاله يصبحان بشكل خاصّ، فمثلًا في اللحظات الأخيرة قُبيل الأذان كان لا 

أحدًا، وكان يبدو أنّه في حالة انتظارٍ وترقّبٍ، فهو ينتظر هذه الفرصة لتأتي، لينال من خلال يُكلّم 
الصلاة ذلك الاتّصال الخاصّ، فعلّ الرغم من أنّ الأعاظم كانوا علّ اتّصالٍ دائمًا، إلّا أنّ 

 الاتصال الذي يحصل في الصلاة مختلفٌ، ولذا فإنّه يظلّ منتظرًا و مترقّبًا له.
ا، لماذا نحن لسنا كذلك؟! لأنّ حال هؤلاء يختلف عن حالنا، فمن الواضح أنّهم في حسنً 

حالة مغايرة لحالتنا، إنّ الأعاظم ليسوا في مقام التكليف حتّى يوجّه الله تعالى لهم التكليف، 
فالتكليف مشتقٌّ من الكلفة، والكلفة تعني الضغط والتحميل والإلزام، فهل كان أمير المؤمنيّ 

 يه السلام عندما يصلّي وينقطع إلى الله بحيث لا يشعر بأيّ شيءٍ ـ حوله كما نقلت التواريخ ـعل
هل كان يصلّي امتثالًا للأمر؟! هل كان يصلّي لأنّ الله تعالى أوجب الصلاة عليه، ولو أنّ الله لم 

بادة هؤلاء يوجبها عليه لما صلّّ؟! هل كان أمير المؤمنيّ عليه السلام بهذا الشكل؟! إنّ ع
 العظماء لها صورةٌ مختلفةٌ تمامًا، إذ ليس فيها إلّا رغبة المحبوب وإرادته.

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

 حالة التسليم عند العلّامة الطهراني لأستاذه السيدّ الحدادّ واعتراض البعض على ذلك

لقد ذكرتُ سابقًا في أحد الكتب أو في المحاضرات كلامًا عن المرحوم الوالد رضوان 
هذا الكلام محلًا للنقد والانتقاد في بعض المقالات، ومن البعيد أن يكون هذا  الله عليه، وصار

المنتقد جاهلًا بحقيقة الأمر، لذا أعتقد بأنّهم يتحدّثون بذلك انطلاقًا من أغراضٍ أخرى ... ، 
 ـبل في إحدى المرّات ذكر أمامي مباشرةً  ]والكلام حول[ أنّ المرحوم العلّامة كان يقول مرارًا 

هذا هو «. بهإذا كان أمامي كوبًا نجسًا وأمرني السيّد الحداد بتناول هذا الكوب، فسوف أشر» :ـ 
الأمر الذي ذكره، ولا شكّ فيه أبدًا، بل نفس الحقير كان حاضًرا علّ هذا الكلام في ذلك 

 المجلس. 
 الإجابة علّ الاعتراض 

ث بهذا الحديث؟ الذي يقول مَن الذي يقول هذا الكلام؟ ومَن الذي يتحدّ  أوّلًا جيّد، 
ذلك هو شخصٌ غير عادي، فهو ليس بائع سجّادٍ وقماشٍ، بل هو شخصٌ من الناحية العلميّة 
والإحاطة الفنيّة؛ إن لم نقل بأنّه كان أعلم من العلماء المعاصرين له، فلا أقل كان في مصافّهم 

وعليه فكلامه هذا ليس من  من الناحية الظاهريّة. وهي نتيجة يمكن للإنسان أن يصل إليها،
 باب لقلقة اللسان ولغو الكلام.

لكن مع ذلك، لماذا ينبغي أن نكون قصيري النظر؟ ونريد أن نبرز أنفسنا وشخصيتنا بهذا 
الكلام؟ فصحيحٌ أنّه قد طرح هذا الكلام، لكن هل حصل أن طبّقه طوال عمره ولو لمرّةٍ 

، حسناً جدًا، فهل لا بدّ أن يقع هذا حتمًا لأنّه قال واحدةٍ؟ نسأله: لقد قلت هذا الكلام لأستاذك
هذا الكلام لأستاذه؟! هل رأينا طوال عمره الذي بلغ سبعيّ سنة أنه تناول شيئًا متنجسًا فضلًا 

 ا.أوّلً عن النجس؟ أبدًا! فإذن لم يحصل مثل هذا الأمر؛ هذا 
الموقّر الذي كتب المقالة؟ : مع من تكلّم بهذا الكلام؟ هل تكلّم مع جناب الكاتب وثانيًا

 فلو كان قال ذلك لكَ، لكنت قلتَ له في حينها: تفضّل وتناول! 
لكنهّ قال هذا الكلام لشخص يرى أنّه مثل إمامه في الاطلاع والإشراف علّ الحقائق، 
وهو يرى الأمور علّ حقيقتها، والأمور مشخّصةٌ ومنجّزةٌ بالنسبة إليه. نعم يمكنك أن تشكّك 

https://madrasatalwahy.org/


  9 
 

الجهة وتقول: لا يا عزيزي! تشخيصك هذا خطأ وغيُر صحيح! عندئذٍ نطرح البحث في في هذه 
ذلك؛ بأنّ تشخيصه هذا هل هو خطأ أم لا. لكنهّ لم يقل هذا الكلام لك حتّى تقول له تفضّل 
وتناول! مثل أن أذهب إلى الصيدليّة وأرى طفلًا في العاشرة من عمره، فأقول له: أعطني أحد 

فمعدتي تؤلمني! فالطفل ذو العشر سنوات لا يعرف معنى الدواء، فبدلًا من هذه الأدوية، 
إعطائي دواء المعدة يعطيني دواء للقلب؛ ما إن أتناوله حتّى أتوجّه إلى القبلة ]مستقبلًا 
الموت[. فهل يمكن أن يُطلب الدواء من طفلٍ في العاشرة ؟! أم أنّه يُطلب من الطبيب 

ل له: معدتي تؤلمني أعطني دواءً! فيعطيني دواءً للمعدة يناسب والصيدلي الذي هناك، فأقو
 وضعي وحالتي، وعندها بالفعل حينما أتناوله أتحسّن.

المهمّ أنّه مع من تكلّم بهذا الكلام؟ هل تكلّم بذلك معي ومعك؟ فلو بقينا مائة سنة لن 
و متنجسًا وأمرتني بكذا إذا كان هذا الكوب نجسًا أ»يأتي إلينا يقول لنا ]كما قال لأستاذه[: 

 لا لن يأتي إلّي ويقول ذلك، ولن يقول لك أيضًا.  ،« وكذا...
فمن كان مخاطبُه في هذا الكلام؟ كان مخاطبه في هذا الكلام أستاذًا باعتقاده هو ـ فإن كان 

به هناك إشكالٌ فهو في هذه الجهة، علّ الرغم من أنّه لا إشكال في هذه الجهة أيضًا ـ كان يعتقد 
أنّ كان مطّلعٌ علّ جميع الضمائر والأمور والخفيّات، والمسائل وواضحةٌ لديه تمامًا كوضوح 
النهار، لقد قال لهذا الشخص: إذا أمرتني بتناول بشيء سأتناوله! وقوله هذا لهكذا شخص هو 

 أمرٌ طبيعي وأمرٌ عادي وليس شيئًا مهمًا.
ناوله! فهل في هذا الكلام شيءٌ مميّزٌ؟ فحتّى نعم لو قال إذا أمرتني بتناول هذا الخبز فسأت

لو لم يقل لي سأتناوله. أو لو قال: إذا أمرتني بتناول الماء سأتناوله! فهذا ليس بالقول المهمّ! إذ 
لا إشكال في تناول الماء! أو قال: لو أمرتني بأكل هذا الطعام سآكله، حسناً لكن حتّى لو لم 

 ام! فهذا ليس شيئًا مهمًا. تأمرني سآكله، وكلّنا نأكل الطع
 حالة التسليم لا تبرز في الأوامر العاديّة والمحبّبة للنفس

 النموذج الأوّل: قصّة إبراهيم مع ابنه إسماعيل. 

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

ما يُبرز مدى إطاعة التلميذ لأستاذه ليس في إطاعته عندما يأمره بتناول الطعام والأرز 
ورٌ عاديّة ومباحة! وهي لا تبيّّ مدى الإطاعة، إنّ الذي فهذه كلّها أم والماء والتفاح والبطّيخ ...،

يُبيّّ مدى الإطاعة هو التسليم المحض مقابل الأستاذ، وبالأخص أستاذٌ كهذا الأستاذ، لا كلّ 
 من ادعى أنّه أستاذ، هذه هي المسألة.

 وإذا كان الكلام في أنّ أصل طرح هذه المسألة خطأ من الأساس؛ لأنّه إذا أمره بتناول
النجس فقد أمر بالمعصية، والأمر بالمعصية لا يمكن أن يصدر من الإنسان. فإن كان 
]الاعتراض[ كذلك، فماذا تقول بالنسبة إلى الخطاب بذبح إسماعيل، ألم يكن معصيةً؟ فهل قتل 
الابن أسوأ حالًا، أم تناول المتنجّس؟ أصلًا لا يمكن المقارنة بينهما! فلماذا أمر الله بارتكاب 

رى﴿معصية؟ ال
َ
ذبََْحكَ  قالَ يا بحنََه إنِِِّ أ

َ
نِِّ أ

َ
، يعني: رأيت أنّي أقطع رأسك بالسكيّ، 1﴾فِِ المَْنامِ أ

لا أنّي أُلاعبكَ!! فقد أخذت السكيّ الحادّ القاطع وحززتُ رقبتك. وفعلًا قام بذلك؛ فحزّ رقبته 
رْ ما﴿بالسكيّ، لكنّ السكيّ لم تذبح، وذاك أمرٌ آخر،  بتَِ افْعَلْ ما تحؤْمَرح  ذا ترَىفاَنظْح

َ
قالَ يا أ

نّ ابرِين سَتَجِدح ح مِنَ الصه  ، ماذا تنتظر يا أبي؟2﴾إنِْ شاءَ اللَّه
حسناً، لم يأتِ أحدٌ ويعترض علّ النبيّ إبراهيم ويقول: ما هذا الأمر الصادر من الله 

ا، والذي سيكون خليفةً المخالف للشرع؟ أليس قتل الابن والولد الصغير الذي لم يرتكب ذنبً 
أليس قتل الولد مخالفًا للشرع؟! لا شكّ في أنّه مخالفٌ للشرع حتمًا ومائة بالمائة،  لإبراهيم ... ،

ودون أيّ شبهةٍ في ذلك ...، فلماذا أمر الله به؟ كان بالإمكان أن يأمر الله بأوامر أخرى، فلماذا 
 طلب منه ذبح ابنه إذن؟!

 متحانيةّبيان لحقيقة الأوامر الا
قد يُقال بأنّ هذه الأوامر هي أوامرٌ امتحانيّةٌ. لكنّ الأوامر الامتحانيّة لا تؤثّر في نفس 
العمل؛ فالأوامر الامتحانيّة هي كذلك بالنسبة إلى الآمر، أما بالنسبة إلى المأمور فليست 

لن يكون قد أتى بشيءٍ  امتحانيّة، فإذا كان المأمور يعلم بأنّ ما أُمر به هو أمر امتحانيٌّ فعندها

                                                           
 .2۱۰( الآية ۷3سورة الصافات )   1
 .2۱۰( الآية ۷3سورة الصافات )   2

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

، فأنا أستطيع الاتيان به، وأنت أيضًا. فعندما أعلم بأنّ السكيّ لن يقطع، وأن الله سوف  مهمٍّ
 ، يعطّلها، فكلٌّ مناّ يذهب غدًا ويحزّ رقبة ولده، وكأنّه يحزّها بالقطن؛ لأنّنا نعلم بأنّ الأمر امتحانيٌّ

، بل أساسًا لماذا يأتي الأمر؟ إنّ الأمر  ونحن علّ علم بذلك؛ وعليه فلا نكون قد أتينا بشيءٍ مهمٍّ
الامتحانّي إنّما يكون كذلك فيما إذا لم يكن المأمور عالمًا بأنّه امتحانّي، أمّا لو كان عالمًا بذلك فلن 

 يكون هناك امتحانٌ. 
 النموذج الثاني: قصّة الخضر وما قام به من أمور

مرٍ مخالف للشرع؟! ونظائر هذا الأمر كثيٌر؛ ففي قصّة جيّدٌ، بناءً عليه فلماذا أمر الله بأ
 الخضر وما قام به من أمور ... .

طبعًا إذا كان الإخوة يتذكّرون، فقد طرحتُ هذه المواضيع في السنوات السابقة في ليالي 
 شهر رمضان عند تعرّضنا لمسألة حجيّة فعل ولّي الله.

 لمكّي بدخول التنورالنموذج الثالث: أمر الإمام الصادق لهارون ا
الإمام الصادق عليه السلام أمرَ هارون المكيّ بالدخول في التنور المشتعل نارًا، فهل 
كان هارون عند دخوله في التنور يعتقد بأنّ النار لن تُحرقه، لو كان يعلم بذلك فلن يكون لفعله 

مام الصادق قد منع من إحراق أيّةُ قيمةٍ. ولو كنت أعلم لدخلت أنا في التنور؛ لأنّني أعلم بأنّ الإ
النار، بل كنت سأسبقه في الدخول، حتّى نكون قد امتثلنا أمر الإمام. ]لكن سيقال لنا[ اجلس 

 مكانك فأنت لا تليق لمثل هذه الأمور، بل هارون المكي هو اللائق.
أمره الإمام فهارون إنّما دخل التنور باعتقاده أنه سيتحوّل إلى جمرةٍ، هذا كان اعتقاده! فلماذا 

 الصادق؟! أليس إهلاك إنسانٍ مؤمنٍ مخالفًا للشرع؟! فلماذا فعل ذلك؟! 
وكان ذاك الخراساني قد جاء الإمام وتكلّم كثيًرا معه، فرأى الإمام أنه يتكلّم كثيًرا، وعادةً 

 يتكلّمون كثيًرا، فقال الإمام لا تُكثر من كلامك، فإن كنتَ صادقًا فادخل التنور! 
 : ماذا يا ابن رسول الله؟! فقال له-
 قال: بدلًا من كثرة كلامك، قم وادخل التنور!-

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

يا ابن رسول الله ماذا تريد من روحي، فماذا قلتُ لك؟ لقد قلتُ بأنّ لك مواليّ ومحبّيّ -
 في خراسان!

 إذا كان لديّ محبيّ فأنت أحدهم، فادخل التنور. -
 يا ابن رسول الله، أين الرحمة والمروّة؟ لقد تراجعت في كلامي-
 قال الإمام حسناً، الظاهر أنّك من أهل الكلام فقط.-

وفي هذه الأثناء أتى هارون المكي وسلّم، فأجابه الإمام وقال له قبل أن تجلس تفضل 
 وادخل التنور، فهو أكثر دفأً لك.

ما في يديه وذهب مباشرةً إلى التنور ودخل فيه!  فلم يقل: نعم أو لا أو لماذا؟ بل وضع
 فتعجّب الخراساني من ذلك! 

ثمّ بدأ الإمام يسأله عن أحوال مشهد، في ذلك الوقت لم يكن هناك مشهد، بل سأله عن 
نيشابور وسبزوار وأطرافها، حيث كان يُطلق آنذاك علّ تلك المناطق خراسان. والحاصل، أنّه 

ل له: لنرى ماذا جرى لصاحبنا، نظر إليه فرأى أنه كان يلعب بالنار. فقال تحدث إليه مدةً، ثمّ قا
له الإمام: كم شخصًا يمكن أن نجد في خراسان مثل هذا؟ فقال: لا يوجد أحدٌ كذلك! فقال له 

 الإمام: لو كان لديّ خمسةُ أشخاصٍ مثل هذا لنهضت!
؟! لماذا؟ إنّ الإمام لا يأمر بشيءٍ حسناً، فلماذا إذن يأمر الإمام الصادق بأمرٍ مخالفٍ للشرع

مخالفٍ للشرع، وقد بيناّ ذلك سابقًا؛ لأنّ الكلام الصادر من الإمام عليه السلام هو بحدّ ذاته 
، واعتقدنا باستقلاليّة عالم  كلام الشرع، وهنا مكمن خطئنا! حيث تخيلّنا الشرع كأمرٍ مستقلٍّ

، ونظير هذه المسائل « ك فيها ]العالم والجاهل[ ... إنّ لله أحكامًا يشتر»التكاليف، ]وكما يقال]: 
التي درسناها لحدّ الآن، ثمّ جئنا وقلنا: علّ الإمام أن يُطابق كلامه مع هذه الأمور، وأن ينظر 
إلى مصاديق التكاليف وجزئيّاتها، فيُطابق كلامه مع هذه التكاليف! هذا لا يصحّ أبدًا؛ لأنّ 

م والمسألة التي يُنشئها ليست بالشكل الذي ينبغي أن يكون هناك الكلمات التي ينطق بها الإما
لوحٌ محفوظٌ أو كتابٌ في ذلك العالم، فيأتي الإمام ويُقلّب أوراقه ]ليرى هل هذه المسألة متطابقة 

 مع ما هو موجود في ذلك الكتاب[؛ وتجدر الإشارة إلى أنّني تناولت هذا الموضوع سابقًا.

https://madrasatalwahy.org/


  13 
 

 لعلماء عن علم الإمام المعصومالرؤية القاصرة لأحد ا
في أحد الأيّام، كان أحدهم ـ وقد تُوفّي فعلًا ـ يتحدّث عن هذه المسألة، ولا أعلم حقيقةً 
ما الذي علّ الإنسان أن يفعله: هل يضحك أم يبكي؟! فكان يقول: عندما يظهر مولانا بقيّة الله 

دخل الإمام عليه السلام وسط ذلك أرواحنا له الفداء، سيخلق الله تعالى عمودًا من نور، في
العمود، وحينما يأتي الناس عنده من أجل التحاكم إليه في دعاويهم، فإنّه يحكم لهم بالحقّ من 
دون الحاجة إلى بيّنةٍ أو شاهدٍ؛ وهكذا يكون دأبه! فحينما سيظهر عليه السلام، سيخلق الله تعالى 

نظير قوس قزح! فيضعون كرسيًّا للإمام عليه  عمودًا من نور يمتدّ من الأرض إلى عنان السماء،
السلام حتّى يجلس وسط ذلك العمود، فيصطدم به ذلك النور )الذي يُشبه نور الشمس الداخل 
من النافذة(؛ وحينما يصطدم به ذلك النور، سيتّضح له عليه السلام الجواب عن كلّ سؤالٍ 

ذلك النور جانبًا، فلن يعود الإمام عليه يطرحه أيّ أحدٍ من الناس!! بمعنى أنّه متى ما تنحّى 
السلام عالمًا بأيّ شيء؛ فكأنّ جلوسه علّ هذا الكرسي هو الذي...!! هل التفتّم؟! لقد كان 
يتحدّث بمثل هذا الكلام مع أنّه كان شيخًا يبلغ من العمر ثمانيّ سنة!! هذا هو مقدرا معرفتنا 

 بالإمام عليه السلام؟!
 مام وأوامرهالشرع ينشأ من كلام الإ

إنّ الكلام الذي يُنشئه الإمام عليه السلام هو بحدّ ذاته شرع، والإمام بنفسه مشّرع، 
والكلام الذي يأمرك بفعله هو بنفسه تشريعٌ في ذلك الزمان؛ أي إنّه شّرع لك ذلك، ثمّ إنّه لو 

 أتى عليه السلام ونهاك عن نفس ذلك الفعل، فإنّه يكون هنا أيضًا تشريعٌ.
 الإمام الكاظم لعلّي بن يقطيّ نموذج علّ ذلكأمر 

لقد قال الإمام موسى بن جعفر الكاظم عليه السلام لعلّي بن يقطيّ: من الآن فصاعدًا، 
عليك أن تتوضّأ بوضوء أهل السنةّ! فلم يتساءل هذا الأخير في نفسه: لماذا ذلك؟ فأنا شيعي! 

ه. فما إن وصله الأمر من طرف موسى حيث كان هارون قد بثّ جواسيسه للاطّلاع علّ أحوال
بن جعفر عليه السلام بأن يتوضّأ وفقًا لوضوء أهل السنةّ حتّى امتثل طائعًا للأمر؛ بمعنى أنّه قد 
ع له الوضوء في ذلك الزمان بتلك الكيفيّة؛ وهنا يأتي السؤال: بحسب الظاهر  شُرّ

https://madrasatalwahy.org/


  14 
 

مر بالتقيّة وأمثال هذه الأمور، حسن والاصطلاحات الظاهريّة المدوّنة في الكتب، يُفسّر هذا الأ
ا! أنتم تُفسّرون ذلك بالتقيّة، لكن لو أنّ علّي بن يقطيّ ذهب في تلك الحالة إلى البيداء، حيث  جدًّ
يخلو المكان من أيّ موجودٍ حتّى الطائر، فهل عليه أن يتوضّأ وفقًا لوضوء السنةّ أم الشيعة؟ 

نةّ! لأنّ الإمام قال له: من الآن فصاعدًا )ولم يقل ينبغي عليه أن يتوضّأ بحسب وضوء أهل الس
له حتّى يأتيك خبر لاحقٌ أو لا(، عليك أن تتوضّأ كما يتوضّأ أهل السنةّ؛ فإذا ذهب إلى مكان ما 
في الصحراء، حيث لا يوجد أيّ أحدٍ وليس هناك من راءٍ ولا جاسوس، فلو أنّه توضّأ وفقًا 

اطلًا، وصلاته أيضًا باطلة؛ لأنّه خالف أمر الإمام، مع أنّه لوضوء الشيعة، فإنّ وضوءه سيكون ب
لا مجال للتقيّة هنا، إذ إنّ التقيّة كانت متصوّرة في بغداد، وفي منزله، حيث كان بوسع هارون أن 
يطلّع عليه ويرسل إليه جواسيسه؛ والسبب في ذلك هو أنّه سيكون قد خالف أمر الإمام، وهي 

 قيّة. مسألة لا علاقة لها بالت
ونظير ذلك ما لو ذهب إلى غرفته وأغلق عليه الباب، وكان هناك إناءٌ وحوضٌ من الماء، 
فإنّه بإمكانه أن يتوضّأ من دون أن يراه أيّ أحدٍ، لكن لو أنّه توضّأ بوضوء الشيعة، فإنّ وضوءه 

مل محرّم؛ سيكون باطلًا؛ لأنّه سيكون قد خالف أمر موسى بن جعفر، ومخالفته عليه السلام هو ع
فوضوؤه باطل وصلاته باطلة، وعليه فوق ذلك أن يقضي صلاته، هل التفتّم؟! لكن لو مرّت 
مدّةٌ من الزمان، فقال له الإمام عليه السلام: من الآن فصاعدًا، عليك أن تتوضّأ وفقًا لوضوء 

للوضوء أمام  الشيعة، ففي هذه الحالة، سيتحقّق تشريعٌ جديدٌ؛ وحينئذٍ، لو اضطرّ في هذه الفترة
أعيّ هارون، فإنّ عليه أن يتوضّأ بوضوء الشيعة؛ لأنّ الأمر صدر مقيّدًا بـ )من الآن فصاعدًا(، 
اللهمّ إلّا أن يقول له الإمام عليه السلام: عندما تكون أمام هارون، عليك أن تتوضّأ بالكيفيّة 

 الأخرى.
، فإنّ ال مسؤولية ترتفع عنه وتقع في عهدة فعندما يأمر عليه السلام الإنسان بأمرٍ معيٍّّ

نفس الإمام عليه السلام؛ فهو الذي يعلم ]بحقيقة الأمر[، ونحن لا نعلم. وحينما يأمره الإمام 
عليه السلام بأن يتوضّأ بوضوء الشيعة، فإنّ عليه أن يتمثل لأمره ولو كان واقفًا أمام هارون، 

كتشفت بأنّك شيعي وأنت تتظاهر أمامي بل وحتّى لو كان في ذلك قطع رأسه! يا للعجب، لقد ا

https://madrasatalwahy.org/


  15 
 

وه! فليفعلوا ذلك! لقد كان عمره يبلغ هذا سآمرهم بأن يُعدموك الآن! ثمّ يعدم بأنّك... ،
المقدار، وكان مقدّرًا أن يُطيع موسى بن جعفر، ويقف في وجه هارون، ويستشهد! أفهل نحن 

بأداء التكليف، وبأن نعلم ما هو مطالبون بأن نلهث وراء الحياة الظاهريّة؟! إنّنا ملزمون 
 التكليف الملقى علّ عاتقنا.

 عودة للجواب علّ اعتراض المعترض علّ تسليم العلامة الطهراني لأستاذه
وعليه، فإنّ كلام هؤلاء الأشخاص الذين يتحدّثون بمثل هذه الأمور باطلٌ من كلتا 

المسألة، في حقّ من طرحها؟ لقد الجهتيّ: أوّلاً، نسأل: حينما طرح ]المرحوم العلّامة[ هذه 
طرحها في حقّ شخصٍ له إشرافٌ واطّلاعٌ علّ جميع الزوايا والأنحاء الوجوديّة، وفي حقّ 
شخصٍ قال له مرارًا وتكرارًا: لا يفرق عندي السفر والحضر؛ فلو كنت هنا أو في مكان آخر، 

 بعض الأشخاص، حيث فإنّك ستكون أمامي! ولا يخفى أنّني سمعته يقول ذلك أيضًا في حقّ 
كان يقول لهم: سواءً كنتم هنا أو في مكانٍ آخر، عليكم أن تعملوا وفقًا لظروفكم الخاصّة، وأمّا 

 بالنسبة إلّي، فلا يفرق الأمر! 
علّ كلّ حال، لقد كان أستاذُه شخصًا كهذا، فيقول له: سواءً كنت هنا أم هناك، وسواءً 

فإنّك لا تخرج عن ناظري! وعليه، فمن المعلوم أنّ شخصًا كنت في إيران أم في أيّ مكانٍ آخر، 
ا.  بمثل هذه الخصائص لن يكون شخصًا عاديًّ

عندما قيل ذلك هل حدث شيءٌ ما؟ أم أنّه كان فقط لبيان حال التسليم وبيان حال الركون 
ل والاعتماد والسكون أمام ما يصل إلى الإنسان من ذاك الطرف. وهنا يدرك الإنسان أنّ العم

والعبادة هي العبادة التي لا دخل للنفس فيها، لا دخل للهوى، لا دخل للإرادة الشخصيّة، 
والمطلوب فيها هو فقط وفقط حالة الانجذاب إلى المحبوب وحالة تلقّي إرادة المحبوب التي 

 تحصل عند الإنسان. 
جب سدّ الطريق، نسأل الله أن يقسم لنا العبور عن هذه الموانع وأن يرفع الله بنفسه ما يو

 وأن يقوم بكسره. 

https://madrasatalwahy.org/


  16 
 

 دعاء أبي حمزة الثمالي تجليّ لحقيقة ما يراه الإمام في نفسه قبال الله

ا هي فقرات دعاء أبي حمزة، فعندما يقرأها الإنسان يرى أنّ الإمام السجّاد عليه  عجيبةٌ جدًّ
المسألة بنحو ثمّ يعود  السلام كيف يبيّّ العجز الفقر وموقعيّة الإنسان بعباراتٍ مختلفةٍ، فيطرح

إلى الكلام الأوّل ثمّ يعيد المسألة، فكم في هذا الدعاء من الكرّ والفرّ حول هذه المسألة بحيث 
لا يدع مجالًا للإنسان لكي يقول أنا لا أقدر في هذه النقطة أن أكون عبدًا، فالإمام لا يدع منفذًا 

 ذه الكلمات وهذه البيانات. أمام الإنسان، والإنسان يرى العبوديّة المحضة في ه
 حسناً، يبدو أنّا أطلنا، وهذا المقدار كاف.

  

 اللهم صلىّ على محمّد وآل محمد

https://madrasatalwahy.org/

	خطورة العيش في الدنيا بدون التأكد من إخلاص النيّة
	ما الذي ينبغي للإنسان أن يفعله حتّى لا يبتلى بهذه البليّة؟
	أهميّة العمل هي بالنيّة الكامنة خلف العمل
	منشأ أعمال الأئمّة والأعاظم وعباداتهم هو التسليم والخضوع والعشق لله
	كلام السيّد القاضي عن الصلاة نموذج لما يجري في ضمائر الأعاظم
	حالة السيّد الحداد عند الصلاة نموذجٌ آخر
	حالة التسليم عند العلّامة الطهراني لأستاذه السيّد الحدادّ واعتراض البعض على ذلك
	دعاء أبي حمزة الثمالي تجلّي لحقيقة ما يراه الإمام في نفسه قبال الله

