
 

 

 

  

 هو العليم

  

 الذات الإلهيةّ البعيدة القريبة

  

 المحاضرة السابعة عشرة -هـ ق  ۱٤٣٦سنة  -شرح دعاء أبي حمزة الثمالي 

  

 محاضرة ألقاها

 آية الله الحاجّ السيّد محمّد محسن الحسينيّ الطهرانيّ 

 قدس الله سره

  

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 أعوذُ باللـهِ منَ الشيطانِ الرجيم

 بسمِ الله الرحمنِ الرحيم

 وصلىّ الله على سيِّدنا ونبَيِّنا أبي القاسم محمدّ  

 وعلى آله الطاهرين واللعنة على أعدائِهم أجمعيَ 

  

  
كَ وَاعْفُ عَنْ تَوْبيِخِي بكَِرَمِ وَجْهِكَ.» لْنيِ بسِِتِْْ ، جَلِّ  «أَيْ رَبِّ

 ء "يا ربّ"؟لماذا كان أسلوب النداء في الفقرات السابقة من الدعا

يُلاحظ هنا أنَّ الإمام عليه السلام قد غيََّّ من لهجته في خطابه ومناجاته مع الله تعالى، فقد 
وَما أنَا يا رَبِّ وَما "، أو "وَأَنَا يا سَيِّدي عائِذٌ بفَِضْلِكَ "كان يستخدم هذه العبارات في خطابه: 

ت"، أو "يا خَيََّْ مَنْ دَعاهُ داع"، أو "خَطَري؟ ؛ فجميع "ي يا الُله في جُرْأَتي عَلى مَسْأَلَتكَِ حُجَّ
والذي يُستعمل للتكلّم مع البعيد عادةً، وإن كان  "يا"تلك العبارات تبدأ بحرف النداء: 

يستخدم من قبل الإمام  "يا"يُستخدم أيضًا للقريب وقد استعمله العرب في ذلك؛ فحرف النداء 
الإمام عليه السلام هنا يتصوّر الساحة الربوبيّة المقدّسة  هنا لنداء مقام العظمة والكبرياء؛ فكأنَّ 

في مقام العِزّ والجلال والكبرياء والبهاء، ثم يأخذ في مناجات هذا المقام، ويبثّ له همومه 
 وشكاواه، ويطلعه على كلّ ما ينبغي أن يبيََّّ في مثل هذه الحالة. 

وهذا ما يناسب الحال في مثل هكذا مقام؛ فذلك مثل ما هو معروف فيما بيننا عندما يريد 
أحدهم مخاطبة أحد الملوك والسلاطيَّ؛ فعندما يدخل أحدهم على الملك، لا يقول له: لقد 
فعلتَ أنت هذا الأمر؛ بل يقول له وبدلاً عن ذلك: لقد قرر مقام السلطان الشامخ هذا الأمر؛ 

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

 الملك يجلس أمامه، ولا يفصله عنه سوى متْ أو متْان، والملك حاضر أمام عينيه، والحال أنّ 
إلا أننا نراه يخاطبه بهذا الشكل فيقول: لقد قرّر مقام السلطان الشامخ هذا الأمر؛ ولا يقول له: 

ه هذا ما قلته يا أيّّا الملك؛ وذلك لأنَّه لو خاطب الملك بهذه اللهجة، فسيقول له الملك: انتب
 لما تقول يا صعلوك، واعرف مَنْ تُكلِّم الآن!! أتدري مع منْ تتكلّم الآن يا هذا؟!!

يُقال بأنَّ الشيخ الحرّ العاملّي زار يومًا الشاه عبّاس ]الصفوي[ وكان الشيخ البهائي قد 
ب أخذه إليه ليزوره هو أيضًا، فقد كان يريد مقابلة الشاه عبّاس، فقال له الشيخ البهائي: فلنذه

 ـوهو من أهالي منطقة جبل عامل في لبنان  معًا لمقابلته. أمّا الشيخ البهائي فقد كان من الأعاظم 
ـ والأعاظم لديّم اطلاع على بعض المسائل فكانوا يُراعون الحدود والموازين، أمّا الشيخ الحرّ 

ة السيِّد[، ]مزحة من سماح 1"لُر"والتي هي على وزن  "حر "العاملي، فلم يكن كذلك، بل كان 
فكان يتكلّم بدون تكلّف؛ فزارا الشاه عباس، وأخذ الشيخ الحرّ العاملي بالتحدّث مع الملك 
بدون أيّ تكلّف، بل وكأنَّه يتكلّم مع رجل عادي لا مع ملك يضع على رأسه تاجًا، فالتفت إليه 

سجّادة الصلاة؛  ؟ فقال له الشيخ: مقدار طول2"خَر"و  "حر"الشاه عباس قائلًا: ما الفرق بيَّ 
والتي هي مسافة لا تتجاوز المتْ الواحد؛ فكان يريد أن يقول للملك: أنت الحمار وأنا الحر، فلا 
يفصل بيننا من مسافة سوى ما يعادل طول سجّادة الصلاة، أي ما يقارب المتْ الواحد؛ فهذا 

فهو البادئ وكان  هو نوع من أنواع الإجابة؛ فتغاضى الملك عن هذا الموقف ولم يُظهر غضبه،
 عليه ألاّ يقول ما قال، فما دام قد قالها، فليتحمل نتيجتها إذاً.

إنَّ مثل هذه المواقف التي يتعرّض لها الإنسان تكون مفيدة له في بعض الأحيان؛ فهي 
تعمل على إنزاله من عرشه إلى الأرض؛ فلو صعد أحدهم كثيًَّا، فقد يصطدم رأسه بالعرش، 

في صعوده حتى الله، فأنا لا أدري فيما إن كان هنالك مقام يفوق مقام وقد يتجاوز بعضهم 
نا نفتح لأنفسنا مقامًا في تلك العوالم العليا، فنتجاوز بذلك مقام الهوهويّة  الهوهوية أم لا! ويبدو أنَّ

                                                           
اللّر، هي إحدى القوميّات التي يتشكّل منها الشعب الإيراني؛ وعبارة لرّ ــ كأن يُقال فلان لرّ ــ تّستخدم من قبل الإيرانيّيَّ    1

عادة لوصف الرجل صريح اللهجة والذي يُظهر ما في قلبه على لسانه من دون تأمّل في ما يمكن أن تؤول إليه الكلمة. 
 ]المتْجم[

 مة خر الفارسية والتي هي على وزن حر تعني حمار. ]المتْجم[كل   2

https://madrasatalwahy.org/


  4 
 

ونصعد إلى ما هو أعلى منه! لذلك فإنّ مثل المواقف التي يتعرّض لها المرء مفيدة له. علينا ألاّ 
ننسى كيف أنَّنا عندما نوضع في القبر فبعد يوميَّ من الدفن، لن يتمكّن أحد من إزالة تراب 

 ."الأنا"القبر؛ علينا ألّا ننسى ذلك أبدًا؛ وليكن الله في عون تلك النفوس التي تستولي عليها 
فهذا ما يتناسب مع مقام السلطة، فتْاهم يقولون: هذا ما أمر به صاحب السموّ، ومن 

ل تلك العبارات التي لا يمكننا أن نتعامل بها مع منكرٍ ونكيٍَّ، فهي لا تلقى رواجًا لديّما، أمثا
فعلينا أن نتعلّم عبارات تخلّصنا من مساءلتهم عندما نتعرّض لها؛ فإن تمكناّ من تجاوز تلك 

ت المنمّقة، الأسئلة في ليلة الدفن الأولى، فقد نجونا، وإلاّ فإنّ تلك العبارات الجذّابة، والكلما
 والابتسامات الظاهريّة، والتودّد للآخرين، من غيَّ المعلوم أنه سيفيدنا في ذلك اليوم.

كان عندما يذهب إلى الصيد يقول للمحيطيَّ به: عندما نذهب  "نادِر"يُقال بأن المَلِك 
 ، أمّا عند عودتنا"الغلام نادر"، بل سأكون "الملك نادر"إلى الصيد، فسوف لن يكون اسمي 

؛ فحصل يومًا أن أراد أحد "الملك نادر"إلى العاصمة وعندما أجلس على عرش المملكة، فأنا 
، فقام نادر بضرب "الغلام نادر"المحيطيَّ به أن يمازحه مزحة سمجة، فخاطبه أمام الجميع بـ 

عرشي؛ عنقه في الحال قائلًا: أنا الغلام نادر في الصيد، لا عندما أكون في العاصمة وأنا جالس على 
 لقد تجاوز ذلك الرجل الخطّ الأحمر، ومن يتجاوز الخطّ الأحمر، فعليه أن يتحمّل عاقبة أمره.

 إضاءات في حقيقة مقام ذات اللـه 

وهكذا هو الحال في ما نحن فيه، فعندما يريد الإمام عليه السلام أن يختلي بربّه ويُناجيه، 
عيّة الله، ويلتفت إلى مرتبة الله وأفقه وعالمه؛ فهو يُراعي هذه المسألة في تحديد موقعيّته وموق

وما شابههما في الإشارة إلى مرتبة الألوهيّة هو  "المرتبة"و "العالم"علمًا بأنّ استعمال مصطلح 
 استعمال خاطئ، فالله فوق المرتبة، بل هو الموجد والموجب للمرتبة وللأفق؛ فليس لله مرتبة.

لهوهويّة، حيث لا اسم ولا رسم ولا حدّ ولا قيد ولا نعت يُعبرَّ عن الله تعالى وعن مقام ا
ولا وصف هناك، بل ولا يمكن أن يجد أيّ شيء طريقه إلى ذلك المقام؛ يُعبرَّ عن ذلك المقام 

، والذي هوَ عبارة عن ضميَّ الإشارة الذي يشيَّ إلى ذاتٍ في الغيب، وإلى حقيقة "هُو"بمقام 

https://madrasatalwahy.org/


  5 
 

عيدةٍ عن الاعتبار والوهم والإشارة والحسّ وما شابه ذلك؛ بعيدةٍ عن متناول الفكر والعقل، وب
والذي يعني ذلك الفرد وتلك الذات والحقيقة الخارجة عن الوصف  "هُو"فيُعبّر عنها بـ 

والخارجة عن الظهور، وذلك لأنَّ مرتبة الظهور هي مرتبة أدنى منه، ومرتبة الظهور هي مرتبة 
أعلى وأعمق من مرتبة الظهور والبروز وخارجة عنها؛  مرتبة "هو"بروز الوجود في الخارج، فـ

 ."هو"فهذا هو مقام 
فعندما يريد الإمام عليه السلام أن يتكلّم مع الله، نراه يقول: إلهي أنت تلك الحقيقة التي 
لا تنالها الأيدي، ولا يمكن الإشارة إليها، ولا يمكن لمسها، ولا يسعها الفكر، ولا تخضع لتأمّل 

فه؛ نعم يمكن الإشارة إليها بشكل مجمل ومبهم؛ فأيّ مقام هو هذا؟ إنَّه مقام العِزّ العقل وتصّ 
والكبرياء والجلال الذي لا يمكن أن يقتْن به شيء، ولا يدع مجالاً لأن يكون له رفيق أو صاحب 

 يتواجد إلى جنبه؛ فهو مستغرق في عِزّ جلاله وكماله.
 عزّ خود مستغرق است دائمًا او پادشاه مطلق است *** در كمال

ه(  )يقول: دائمًا هو الملك المطلق ، وهو غارق في كمال عِزِّ
أي إنَّ الله عزيز وشامخ إلى الدرجة التي لا يمكن معها أن يناله أحد، أو يفكر فيه أحد؛ 
فذلك هو مقام العِزّ؛ فهو عزيز، والعزيز هو الذي ليس له نظيَّ، فهو يعني أنه متفرّد بالوجود 

تعني الرجل صاحب القدرة والجلال الذي لا  "عزيز مص"ة والبهاء والعظمة؛ فعبارة والقدر
تعني أنَّ الله  "هو العزيز القدير"حاكم سواه، والذي يخضع الجميع لحاكميّته؛ وكذلك عبارة: 

 يمتلك مقام العِزّة والقدرة.
 وهذا ما أشار إليه الشيخ العطّار النيشابوريّ عندما قال:

 او به سََ نايد ز خود آنجا كه او ست *** كى رسد عقل وجود آنجا كه او ست
)يقول: لا يمكن تصوّر الله في حقيقة مقام ذاته؛ فمتى يمكن لعقل الموجودات أن يصل 

 إلى مقام ذاته(
فهو في مقامٍ عظيم بحيث لا يسمح لأحد بالورود إلى ذلك المقام، ولا يمكن تصوّر ثانٍ 

، وكلّ ما سواه من القوالب الإمكانية ليس إلا عدمًا؛ "هو"ام؛ فالموجود هناك له في ذلك المق

https://madrasatalwahy.org/


  6 
 

، وجميع الماهيّات ليست إلا عدمًا، وهو الذي يُلبس الماهيّات لباس "هو"والموجود هناك 
الوجود ويعطي جميع القوالب لباس التعيَّّ والتشخّص؛ فهو في مرتبة لا تصل إليها أيّة حقيقة 

 أو ماهيّة.

 الإنسان أمام اللـه وأثر الالتفات إليه في سلوكه  موقع

فهذا ما يتعلّق من الأمر به، فمن نكون نحن والحال هذه؟ بطبيعة الحال سنكون نحن 
عكسه سبحانه؛ فما دام هو في ذلك المقام الذي لا يتحمّل وجودًا ثانيًا معه، ولا يتّخذ له صاحبًا 

إنَّنا عدم ليس إلا؛ّ فيأتي الإمام عليه السلام ليقول  ولا قريناً، فمن نكون نحن في هذا الوسط؟!
، وذاك هو مقامك.  هنا: هذا هو حالي يا ربِّ

لو كنَّا نعتقد بصحّة هذه الأمور حقيقةً، يعني ولو شيئًا قليلًا من الإيمان بصحّتها، فأنا لا 
ام، بل أقول لو كان أعني ما عند الأولياء من الإيمان، فهذا مما لا يمكن الحديث عنه في هذا المق

لدينا من الإيمان بهذه المسائل التي يطرحها الإمام عليه السلام، وحتّى ولو كان مقدار هذا 
الإيمان بقدر رأس الإبرة أو بمقدار حبّة الخردل، أفكنَّا سنمضي حياتنا الدنيويّة بالشكل الذي 

قدير وننحني أمامه نمضيه بها الآن؟! وذلك بأن نركع أمام من يستحق ومن لا يستحق الت
بمقدار تسعيَّ درجة، بل ونسجد له؟! لا وبل أكثر من ذلك، فتْانا نخضع لهذا وذاك ونلوي 

 رقابنا ونحن نتكلّم معهم...

عدم اقتصار دعاء أبي حمزة على شهر رمضان وضرورة التأملّ في مضامينه وتطبيقها خلال 

 السنة

ئق؛ فنحن إنما نرضّّ أنفسنا بقراءتنا لدعاء فمن الواضح حينئذٍ بأنَّنا لا نؤمن بهذه الحقا 
أبي حمزة الثمالي ودعاء الافتتاح في ليالي شهر رمضان، ثم لا نعود إليها إلاّ بعد أحد عشر شهرًا 
حيث نعاود الحضور الظاهري في هذه المجالس من جديد، ونعود لنمضي ليالينا وأيامنا بهذا 

 الشكل من جديد.

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

اهيم هذه الفقرات من الدعاء؛ فلقد ذكر الإمام السجّاد وبقيّة فكم نكون قد تأمّلنا في مف
الأئمة هذه الأدعية لنستفيد منها في جميع الأشهر الاثني عشر من السنة، لا في شهر رمضان 
نا قد قرأنا دعاء أبي حمزة واستمعنا لحديث  وحده وبهذه القراءة السيّئة، فنكون قد أقنعنا أنفسنا بأنَّ

 مد على ذلك، فكم هي من ليالي سعيدة قد أمضيناها!السيِّد، فلله الح
ها قد انتهى شهر رمضان، فيبدو أنَّ هذه الليلة هي الليلة الأخيَّة من الشهر، هذا بحسب 
ظاهر الأمر، فلا أدري إن كانت هي الليلة الأخيَّة حقّاً، أم لا؛ فها قد انتهى هذا الشهر المبارك 

ل من الزقاق؛ فلم نبرح هذا الحدّ في هذه العبارات وهذه ونحن لم نتجاوز بداية المنعطف الأوّ 
 المعاني وهذه المفاهيم. 

لقد قرأ الأئمة هذه الأدعية علينا لكي نستفيد منها طوال عامنا؛ فعندما قرأ الإمام دعاء 
أبي حمزة، فهو يريد أن يقول لنا: عليكم يا شيعتي بالمواظبة على قراءة هذا الدعاء طوال السنة؛ 

لا أقول عليكم أن تحفظوا هذا الدعاء ـ فهذا ما لن تفعلوه ـ بل على الأقل عليكم أن تلقوا وأنا 
نظرة عليه مرّة واحدة في الشهر أو مرّة في كلّ أسبوعيَّ أو ثلاثة أسابيع؛ وعلى من يجيد اللغة 

ل في عبارات العربية أن يتمعّن في معاني الكلمات، أمّا من لا يجيدها، فعليه مراجعة التْجمة والتأمّ 
الدعاء؛ وليضع في ذهنه المقدمات التي بيّناها خلال هذا الشهر، من أن الإمام عليه السلام 
يناجي الله بهذا الدعاء واقعًا، لا أنه في مقام التمثيل والعياذ بالله؛ فالإمام أوّلاً يدعو بهذا الدعاء 

على الناس في مسجد المدينة لنفسه، فلو كان هدفه من هذه الأدعية هو تعليمنا نحن لقرأها 
لمرّة واحدة وانصف إلى بيته، ولكتبها الكتّاب المتواجدون هناك؛ فلأيّ غرض يكرّر الإمام 
قراءتها كلّ ليلة؟ ولماذا يقوم بإغلاق الباب عليه والاختلاء بنفسه وإمضاء الليل وحتّى الصباح 

 ـوهو وحده في الغر فة، أو عندما كان يخرج إلى الصحراء في قراءة دعاء أبي حمزة؟ وهل كان يبكي 
 وحده ـ من أجل أن يرينا ذلك؟! 

م كانوا يمشون في الصحراء أو يمرّون من جنب  لقد نقل لنا أصحاب الأئمة كيف أنََّّ
شجرة، وإذا بهم يسمعون صوت بكاء وتوسّل، وعندما كانوا يتابعون مصدر الصوت، كانوا 

! ألم يكن أميَّ المؤمنيَّ يذهب إلى خارج المدينة في يجدون أحد الأئمة في حال مناجاة مع الله

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

الصحراء أو إلى بساتيَّ النخيل للمناجاة، بالشكل الذي جعل أصحابه يقتفون أثره خوفًا عليه 
من أعدائه الكثيَّين في ذلك الوقت من أن يُلحقوا به الأذى؟ ألم يفعل كميل بن زياد ذلك؟ ألم 

يسمع مناجاة أميَّ المؤمنيَّ في الليل؟ وهكذا الكثيَّ من أمثال يُنقل عن الأصبغ بن نباتة أنَّه كان 
 ذلك.

فلو كان الأئمة يقومون بكلّ ذلك من أجل تعليمنا، فكيف يمكن تفسيَّ ذهابهم إلى 
بساتيَّ النخيل؟ ولماذا كانوا يتعلّقون بأستار الكعبة ويناجون الله وينشدون الأشعار في منتصف 

الأصمعي عن الإمام علّي بن الحسيَّ؟ فإلى متى نقوم بدسّ  الليل؟ وكيف يمكن تفسيَّ ما نقله
رؤوسنا في التْاب بالشكل الذي لا نريد فيه أن ندرك هذه الحقائق؟ وها نحن نحاول تبرير ما 
نسمعه من تلك المعاني بتبريرات لا طائل منها؛ وهي تلك المعاني العميقة والرشيقة والرقيقة 

 نا في التفكيَّ بشأنَّا.التي يفتْض أن نصف ساعات من وقت
أتذكّر كيف أنَّني كنت أجلس وحدي في بعض الأحيان، أفكّر في بعض تلك الفقرات، 
ثم نظرت إلى الساعة فوجدت بأنَّني قد استغرقت في التفكيَّ في أحد مفاهيمها ساعتيَّ من 
الزمان، والحال أنني ما زلت أغوص وأتعمّق في التفكيَّ في مفهوم من هذه المفاهيم. وكلّما كنت 

في التفكيَّ بشأنَّا، كنت أرى بأنَّ الإمام كان قد سبقني في ذلك، فكنت أرى بأنَّ أسيَّ وأتقدّم 
معنىً جديدًا قد اتضح لي، فيتّضح من هذا بأنَّ الإمام كان قد سبقني إليه؛ ثمّ يتوالى توارد المعاني 

 الجديدة على ذهني.
ا، ولم يكن يقصد فتجد بعض الناس يقولون بأنَّ الإمام كان قد قال ما قال من أجل تعليمن

بها نفسه، لماذا لم يكن يقصد بها نفسه؟! ولماذا لا ينبغي لنا أن نؤمن بشمول حقيقة التوحيد 
لجميع مراتب الوجود؟! إنَّنا وبعملنا هذا نسهّل إلحاق الظلم بمسلك أئمة أهل البيت، وذلك 

ونسلخهم عن بأن نجرّدهم عن مكانتهم وموقعيّتهم؛ فها نحن نجرّدهم عن تلك المسئولية 
تلك المسؤوليّة الملقاة عليهم ونحوّلهم إلى مجرّد إنسان آلي، فنصوّرهم أنَّم ليس لهم دور سوى 
إلقاء بعض الكلمات التي لا يعملون هم بها، ويأمرونا بطيّ طريق لم يطووه هم؛ وليس لهم دور 

هذا هو سوى تعليمنا هذه الأمور، ثم وضعت في الكتب بعد ذلك، هذا هو دورهم فحسب. و

https://madrasatalwahy.org/


  9 
 

الذي يؤدي ـ وأنا أقسم بالله على ذلك ـ إلى تقاعسنا عن القيام بتلك الأعمال التي يتعيَّّ علينا 
 القيام بها.

 معرفة مقام اللـه تعالى تجعلنا لا نرتعب من الشخصياّت الكاذبة ولا نخضع إلا للـه

رعايتها؛ لذا فعندما  إنَّ لنا درجتنا الخاصة بنا في هذه الدنيا، ولنا حدودنا التي يجب علينا
نرى كيف يتكلّم الإمام المعصوم أو الولي الإلهي بكلام مثل هذا، فعلينا أن نتعلّم منه كيف 
ينبغي علينا أن نتكلّم وكيف علينا أن نتعامل مع الآخرين، وألّا نرتعب من بعض الشخصيّات 

ذه الدنيا؛ وعلينا أن نعلم الكاذبة، وألا نرتعب من المكانة الاعتبارية الكاذبة لبعض الناس في ه
بأنّ الكلّ سواسية كأسنان المشط، لا فضل لأحدهم على الآخر، فنعمل بذلك على الحفاظ على 

 كرامتنا كأناس في المجتمع؛ فأنت إنسان، والإنسان له كرامة.
 لَا تَكُنْ قال سيِّد الشهداء ـ كما تُنقل هذه العبارة عن أميَّ المؤمنيَّ عليهما السلام كذلك ـ 

ا كَ وَقَدْ جَعَلَكَ الُله حُرَّ ا إنَّ كلمات الإمام الحسيَّ هذه من تلك الكلمات التي تنزل 1عَبْدَ غَيَِّْ ؛ حقًّ
على الرأس كالمطرقة أو المعول، وتحطّم ما فيه من أوهام وتخيّلات، وتهدم تلك الأمور 

 الاعتباريّة والأوهام الزجاجية المنتفخة وتفتتها وتذرّها في الهواء...
ا" كَ وَقَدْ جَعَلَكَ الُله حُرَّ ؛ فالإمام يخاطب الإنسان هنا قائلًا: يا سّيء "لَا تَكُنْ عَبْدَ غَيَِّْ

ا، فلماذا تذلّ نفسك أمام عبدٍ من عباد الله، وهو عبد مثلك، ولا فرق  الحظ، لقد خلقك الله حرًّ
ك بيَّ يديّ أنا، واسكب بينك وبينه فكلاكما عبد من عبادي؛ فابذل عبوديّتك لي أنا، وأنفق ذلّ 

فقرك ومسكنتك تحت قدميّ أنا؛ لا لأحد آخر هو مثلك، وهو من الضعف بحيث إن سُحب 
من أذنه خرج مخهّ معها، وإن دخل إلى جسمه ميكروب أو جرثومة ما، لما تمكّن جميع من في العالم 

يّات؛ فهذا ما من إخراجه منه وإن استخدموا كلّ ما لديّم من أجهزة وأحدث ما لديّم من تقن
 يحصل بالفعل، فتعال وانظر؛ أليس في مصيَّ الماضيَّ عبرة لنا؟!

                                                           
 .۱۱۸، هامش الصفحة ص 4ولاية الفقيه في الحكومة الإسلامية، ج    1

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

فما كنَّا نشاهده في عهد حكومة ملك إيران السابق، صدّقوا أنّه كان يجعلنا نقول: وهل 
يمكن أن يأتي اليوم الذي يسقط فيه هذا النظام؟! وهل يمكن أن يأتي اليوم الذي تزول فيه هذه 

هزة الأمنيّة؟!لم يكن ذلك ليخطر في أذهاننا؛ فقد كانوا يحكمون البلاد بالقوّة السلطة وهذه الأج
 الشيطانيّة، وكانوا يسيطرون على كلّ شيء حتى بتنا نستبعد إمكانيّة سقوط هذا النظام!

ولكن عندما شاءت الإرادة الإلهيّة، لم يقف بوجهها دبّابة أو مدفع أو طائرة؛ فجاءت  
 مت عروش الظالميَّ؛ أليس هذا ما حصل؟!المشيئة الإلهيّة وحطّ 

وما إن انتهى عهد ملك إيران، حتّى جاء دور غيَّه؛ ففي عهد صدّام، كان الأمر عجيبًا 
نا إن كنَّا نعطي احتمال سقوط ملك إيران الواحد من المليون، فلم نكن لنعطي مثل  حقًا؛ أي إنَّ

 كان صدّامٌ هذا؟!! لقد كان متوحّشًا هذا الاحتمال بالنسبة إلى سقوط صدام؛ فأيّ حيوانٍ وحشي 
إلى درجة أنّنا كنَّا نقول ـ والعياذ بالله ـ بأنَّ الملائكة لا تقدر عليه ـ لقد كنَّا نمزح بقولنا ذاك 

 طبعًا ـ فهل كان متصوّرًا بأن يسقط نظامه بيَّ ليلة وضحاها؟!
مم المتّحدة من في إحدى المرّات كنت أستمع إلى برنامجٍ حول ما كان يجري في الأ

مداولات بشأن العراق، فكان ممثّل العراق في الأمم المتّحدة يتكلّم ويقول: تعالوا وفتشّوا 
العراق بأكمله، فإن وجدتم قطعة واحدة من أسلحة الدمار الشامل، فلكم أن تفعلوا ما شئتم؛ 

حة، وكانوا يقولون ولم يكونوا ليقبلوا كلامه، بل كانوا يصّون على امتلاك العراق لتلك الأسل
بأنَّ على هذا النظام التخلّي عن السلطة؛ فقلتُ حينها: لقد خُتم ملف هذا النظام ولن ينفعه أيّ 
عمل يقوم به، فلقد خُتم على هذا الملف هناك في الأعلى، ولن ينفعه ما يقوله في شيء، وهكذا 

ت هنالك أسلحة للدمار كان الأمر؛ فجمعوا جمعهم وضربوا العراق وأسقطوا النظام؛ فهل كان
 الشامل فعلًا، أم لم تكن؟ فهذا مما لا علم لنا به؛ ولكن طوي ملفّ هذا النظام في نَّاية المطاف.

أتذكر جيدًا ما الذي قاله ممثّل العراق في الأمم المتّحدة بعد أن قامت القوّات الأمريكيّة 
، وهو بمثابة العبرة لنا جميعًا، فهذا باحتلال بغداد. إنَّ الإنسان ليُذهل حقًا عندما يرى كلّ ذلك

الأمر لا يختصّ بالعراق وحده، بل ويشملنا جميعًا وسواء أوصلنا إلى مركز السلطة أم لم نصل، 

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

فلا بدّ وأن يُختتم ملفّنا في يوم من الأيّام، فهذا قانون لا يقبل الاستثناء، فلم يتمّ استثناء أحد منه 
 أحد مستقبلًا. حتّى اللحظة، وسوف لن يُستثنى منه

فعندما سُئل ممثل العراق عن رأيه فيما حصل من دخول القوات الأمريكيّة العراق 
( لقد انتهت اللعبة؛ فلقد كان الأمر ومن The play is finishedواحتلالها لبغداد، قال: )

ي كنَّا أوله إلى آخره عبارة عن لعبة، وكان لا بدّ لذلك المسكيَّ من أن يُغادر؛ هذا في الوقت الذ
نشغل أنفسنا في متابعة ما يجري من تغيَّّات على الساحة، بينما لم يكن الأمر سوى لعبة وها قد 
انتهت؛ وسيأتي دورنا نحن أيضًا، وستنتهي اللعبة بالنسبة لنا أيضًا، وستنتهي هذه اللعبة بالنسبة 

 إلى الجميع، نعم، ستنتهي تلك النهاية المحكمة.

 ؟"أي ربّ"نداء القريب في فقرة ما هو السرّ في استعمال 

، وهذا ما أنا عليه من الحال؛ وعندما  فالإمام عليه السلام يقول لله: هذا ما أنت عليه يا ربِّ
ينتهي الإمام من عرض ذلك كلّه، يقوم بتغييَّ لهجته في الكلام فيقول: لـمّا كنتَ أنت في ذلك 

، وأنا على هذا الحال، فتعامل معي هكذ ا... فنراه هنا يقوم بتبديل حرف النداء المقام يا ربِّ
والذي يستخدم لنداء القريب، فيقول  "أي"والذي يُستخدم لنداء البعيد عادةً، إلى حرف  "يا"

، يعني يا من أنت قريب منِّي؛ لـمّا كنتَ أنت الله الذي تمتلك مقام العظمة والعِزّ "أي ربِّ "هنا: 
والصمديّة، والتي تعني أنه يسدّ الطريق على ورود  والكبرياء والرِفعة والإطلاق والسرمديّة،

الغيَّ إلى ساحته، ولـمّـا كنتُ أنا ذلك العبد الفقيَّ، المعدم، الخالي، الذي لا يملك لنفسه إرادة، 
وكلّ ما لديه فهو أنت؛ فلمّا كان كلّ شيء على هذا الحال، فتعال يا ربِّ وتعامل معي على هذا 

، جَ "الأساس وهو:  كَ أَيْ رَبِّ ؛ فغضّ النظر عن أخطائي، فعندما تصل النوبة إلّي،  "لِّلْنيِ بسِِتِْْ
فلا تفتح عينيك وتحدّق بي، بل غضّ الطرف عنيّ. أحيانًا أُخاطب الله فأقول: ألا يمكن أن 
، ثم تعاود النظر إلّي، أو حتّى لمدّة دقيقتيَّ، فاغمض  تصف نظرك عنِّي لمدّة خمس دقائق يا ربِّ

لمدة دقيقتيَّ؛ نعم يحصل لي أحيانًا مثل هذا الشء. فالإمام هنا يقوم بتقريب نفسه  عينيك عنِّي
من ربِّه ويخاطبه قائلًا: أنا لا شيء وأنا عدم وأنت كلّ ما في الوجود وها قد اقتْبتَ منِّي 

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

؛ وهذا هو نفس الأمر الذي "يا"بدلاً من  "أي"وأصبحت إلى جنبي؛ فنراه يخاطب الله هنا بـ 
لقد رموا الله في مكان بعيد لا يمكن أن "تحدّث عنه المرحوم العلّامة عندما كان يقول: كان ي

تصل إليه يد أحد، وجعلوا منه غولاً مخيفًا، فعملتُ على تقريبه من الناس حتّى أجلسته إلى 
جنبهم، فقلت لهم: هذا هو الله، فهو على درجة لا يمكن تصوّرها من الرحمة، والعطف، 

الكرم؛ فها قد جلبتُه وأجلسته إلى جنبكم، فإن كنتم تريدون التحدّث إليه، فتحدّثوا والغفران، و
 . "إليه ولا تخافوا منه، فهو ليس بذلك الغول المخيف؛ فانظروا لتْوا كم هو من إله جميل

 من البرامج السلوكيةّ التكلمّ مع اللـه في جميع الأحوال كرفيق

م حقيقي فأنا لا أريد ـ بحديثي عن هذا الموضوع ـ وهذا الكلام الذي أبيّنه لكم هو كلا
تمضية الوقت، بل إنّ هذا الكلام هو برنامج سلوكي، أيّ أن الأولياء كانوا يوصون تلامذتهم 
بالعمل بهذه الأمور من أجل طيّ الطريق؛ فكانوا يقولون لتلامذتهم: تكلّم مع الله على أنَّه رفيق 

وجودًا مخيفًا ومرعبًا ومن الأشياء البعيدة عنّا؛ فإن تصوّرته لك في جميع الأحوال، ولا تعتبره م
على هذه الشاكلة، فلن تتقدّم في طريقك، وستفقد الجرأة في الحركة نحو الأمام، ولن يكون عندك 
الأساس الذي تعتمد عليه في الحركة، وستفقد القدرة على الحركة في طريق التكامل؛ أليس 

الأمر، فمن لم يختبره لحدّ الآن فليَّفع يده؛ فعندما نقف للصلاة،  كذلك؟ لقد اختبرنا كلّنا هذا
ألا نقول: أين نحن وأين الله؟! ما أبعده عناّ! ألا نقول ذلك عندما نذهب إلى الحج، وننوي 

 ارتداء لباس الإحرام والتلبية؟ ألا نقول حينها: أين نحن وأين الله؟! ما أبعده عناّ؟!
ـ حفظه الله ـ يومًا، وهو أحد أطبّاء مدينة مشهد  ذهبت إلى منزل أحد الأصدقاء

المعروفيَّ، وهو ممن كان يحتْمه المرحوم العلّامة ويّتمّ بأمره، ألا وهو الصديق الشفيق 
الدكتور الخوارزمي سلّمه الله؛ وكان هنالك شيخ من أهل العلم، وهو من المقرّبيَّ من أحد 

قدار، فقد انتقل ذلك الرجل إلى رحمة الله، ولا السادة؛ لا داعي لذكر حاله بأكثر من هذا الم
ينبغي ذكر الموتى ]بنقائصهم[؛ إلا أن الحادثة التي وقعت هناك مهمّة؛ فتخيّلوا رجلًا من أهل 
العلم، وكان يعتبر نفسه مرجعًا للتقليد وله رسالة عمليّة؛ فقال ذلك الرجل: ذهبتُ معه لأداء 

https://madrasatalwahy.org/


  13 
 

ة وكنَّا قد أحرمنا ولبّينا، نظرت إليه وإذا بي أرى وجهه قد تغيَّّ العمرة يومًا، فبينما كنَّا في الجحف
وبدت عليه حالة من الاضطراب ]وكان يرتعش[؛ مع أنه كان شيخًا عجوزًا، وكان يتنقّل على 
كرسي متحرّك؛ لقد رأيته بنفسي في أحد أسفاري لزيارة العتبات في حرم الإمام موسى بن جعفر 

 حرّك.يتنقّل بواسطة الكرسي المت
يقول الرجل: بينما كان على كرسيّه المتحرّك، رأيت بأنَّ وجهه قد شحب، وقد اضطرب 

 كثيًَّا، فخفت أن يحصل له مكروه، فقلت له:
 لماذا أراك مضطربًا؟ -
 فقال: ماذا أفعل؟ ماذا أفعل؟ -
 فقلت: وما الذي حصل لك؟! -
 فقال: لقد أحرمت ولبّيت. -
 مت، فماذا في هذا؟!فقلت: إن كنت أحرمت، فقد أحر -
 فقال: ها قد أحرمت، فكيف سأتحلّل من الإحرام؟! -

لو كنت مكانه لأجبته بشكل آخر، ولكنت قلت له: ما الذي يبعثك على القلق؟ فإن لم 
تستطع التحلّل من الإحرام، فلا تتحلّل منه، فهل هناك أحدٌ ينتظرك عند العودة بحيث قد 

لتحلّل من الإحرام ـ فإن بقي أحدهم وحتّى آخر عمره تحصل لك مشكلة ما؟ فإن لم تستطع ا
في الإحرام، فليبقَ ـ ]فلا تتحلّل منه[ فما الذي يبعث على قلقك؟ فها أنت تتناول طعامك، وتنام 
ليلك، فما الذي تريد القيام به أكثر من هذا؟ فأنت رجل عجوز، وها قد شارفت على الموت، 

 معنى هذا الخوف، وما هذه الألاعيب؟! بالطبع، فقد وأنت تتنقّل على الكرسي المتحرّك، فما
قلت هذا الكلام في بيت الدكتور لذلك الرجل، فقلت له: إن لم يستطع أن يتحلّل من الإحرام، 
فلا يتحلّل منه، فما الذي يريد القيام به؟ فقد بلغ به الحال درجة تجعله يسقط بمجرّد أن تمسّه 

 بيدك.
هذا؟! فإن كنت خائفًا من عدم تمكنّك من التحلّل من فما الذي يبعث على قلقك يا 

الإحرام، فلا تتحلّل منه؛ فما هو التصوّر الذي يتصوّره عبد الله هذا عن الإحرام؟! فهل يتعدّى 

https://madrasatalwahy.org/


  14 
 

الإحرام لبس قطعتيَّ من القماش يأتزر بإحداهما إلى سَّة البطن، وتُلقي بالأخرى على كتفيك؟ 
 يّة الأعمال!فما عليك بعدها إلاّ أن تأتي ببق

والحال أن البعض يتصوّر بأنَّه ما دام قد دخل في الإحرام فعليه ألاّ يتكلّم بشء، ولا يفعل 
أيّ شيء آخر؛ فتْاهم يُدخلون المحرم في جوي من الأوهام والتخيلات بدلاً من أن يشعر بأنَّه 

تعلّقات الدنيويّة؛ يدخل الجنةّ في لحظة إحرامه؛ وهو يخرج بإحرامه من جميع الاعتبارات وال
كالتعلّق بالمال والجاه والنساء فينبغي عدم النظر لها والتكلّم معها ـ إلاّ بشكل عادي ـ وكذلك 
يتْك تعلّقه بالزينة كساعة اليد إن كانت جميلة وجذّابة، وكذلك الأمر مع خاتم اليد إن كان 

مته وعباءته وقبائه، والاكتفاء يبعث على جلب النظر إليه؛ فإن كان الرجل معمّمًا، فعليه خلع عما
بلبس منشفتيَّ بل قطعتيَّ من القماش القطنيّ الأبيض، ففي لبس المنشفة زيادة عن المطلوب، 
فيأتزر بإحدى القطعتيَّ ويرتدي الأخرى، وذلك بأن يلقيها على عاتقه، وعليه أن يكون كبقيّة 

ة؛ ولولا مراعاة أمر الدين الناّس بنفس لباسهم وهيئتهم، ولا يفكّر في شيء سوى العبوديّ 
والحياء، لأمر الله المحرم برمي هاتيَّ القطعتيَّ والظهور مثل آدم وحوّاء، غيَّ أنَّ هذا مما لا 

 يمكن فعله، وإلاّ لكان أمرًا جيدًا!

 وقفة مع ظاهرة العري عند الإنسان المعاصر

وها هم يفعلون نفس هذا الأمر الآن! فها نحن نرى ذلك الإنسان الراقي والذي يعيش 
في عص الذرّة يفعل مثل هذا الشء، فلقد تبدّل الإنسان بحيث انتفخ مخهّ بشكل كبيَّ، وتبدّلت 
خلايا دمه الحمراء والبيضاء وتبدّلت بلازما دمه، فتبدّل مخهّ وأصبح متنوّر الفكر؛ فلم يعد ذلك 

لدين السابق ليفي بمتطلبات حياته المعاصرة والحال هذه، فلا بدّ من استبدال ذلك الدين ا
القديم بدين جديد؛ فها نحن نرى هذا الإنسان يستعرض نفسه في الشوارع عاريًا تمامًا أمام 
النساء والأطفال، فيشارك في هذا الاستعراض طبقات مختلفة من المجتمع من رجالٍ ونساءٍ، 

 انوا أو كهولا؛ً فذلك الدين القديم لم يعد ليفي بمتطلبات هذا الإنسان المتنوّر الفكر.شبابًا ك

https://madrasatalwahy.org/


  15 
 

كنت قد سافرت برفقة عدد من الأصدقاء في الماضّ البعيد إلى باريس، وكان هنالك حفل 
معيَّّ، فسأل الأصدقاء أحد ضبّاط الشرطة عن طبيعة الحفل المقام هناك، فقال الضابط: لم 

فسيجر اليوم استعراض هنا، فمن حسن حظكم أنكم متواجدون هنا لكي  تفتكم الفرصة،
تتمتعوا بالمنظر؛ فسيستعرضون أنفسهم ذهابًا وإيابًا دون مبالاة بوجود من ينظر إليهم من 

 رجل أو امرأة أو طفل!! 
فهذا النوع من الناس هم أولئك الذين لم يعد ذلك الدين القديم ليفي بمتطلبّاتهم، ولا بدّ 

من دين جديد بقوانيَّ جديدة، فلقد أصبحت القوانيَّ السابقة قديمة لا تفيدهم في شيء!!  لهم
علينا أن نتْحّم على الأمم السابقة كثيًَّا، نعم علينا التْحّم على أولئك الذين كانوا يعيشون قبل 

طّ من ألف وأربعمائة أو ثلاثة آلاف سنة، فعلى أقل تقدير، هم لم يصلوا إلى هذا المستوى المنح
الأخلاق والثقافة الساقطة بحيث يستعرضون أنفسهم مثل الحيوانات، فتْاهم يسيَّون في 
الشوارع كالحميَّ وكأنَّه ليس هناك من ينظر إليهم الآن، وهم سعداء بما يفعلون وغيَّ مباليَّ بما 

 يجري من حولهم.

 اللـه تعالى ستاّر العيوب

، يا من أنت قريب منِّي، ويا من أراك ؛ أي ربِّ جَلّلني بسِِتْكيقول الإمام هنا:  فيا ربِّ
قريبًا منِّي إلى درجة كبيَّة جلّلني بستْك؛ فيا صاحب مقام الستّارية، ذلك المقام الخاصّ بك، 

 والذي تستْ به عيوب عبادك وأخطاءهم، جلّلني بستْك. 
؛ أي 1يَا مَنْ لَمْ يُؤَاخِذْ بَالْجرَِيرَةِ يَا مَنْ أَظْهَرَ الْجمَِيلَ، وَسَتََْ الْقَبيِحَ، جاء في الدعاء الشريف: 

أنه يستْ العمل القبيح وما يصدر عن عبده من أخطاء، هذا في الوقت الذي يوصِل فيه ما يصدر 
عن عبدك من عمل صالح إلى أسماع الآخرين، فيعمل على تهيئة ظروف تؤدِّي إلى أن يطّلع 

 و ربّنا!الآخرون على ما صدر من عبده من عمل خيٍَّ؛ فهكذا ه

                                                           
 .۸۸4الروح المجرّد، ص    1

https://madrasatalwahy.org/


  16 
 

تَ عَلَيَّ ذُنُوبًا ولقد جاء في المناجاة الشعبانيّة لأميَّ المؤمنيَّ عليه السلام:  إلِـهي قَدْ سَتَْْ
ها عَلَيَّ مِنكَْ في الأخُرى نْيا وَأَنَا أَحْوَجُ إلِى سَتِْْ ؛ لماذا؟ لأنَّ يوم القيامة هو يوم حسابٍ في الدُّ

حفظت ماء وجهي وسُمعتي من أن تتلوّث أمام وكتابٍ؛ فقد ستْت عليَّ ذنوبي في الدنيا ف
الآخرين، فكلّ هذا قد تمّ لي في الدنيا، أمّا في الآخرة، فإنَّك ستحاسبني عليها وستُدخلني جهنمّ 

 بسببها، فحاجتي يا ربِّ لستْها في الآخرة أكبر من حاجتي إليها في الدنيا.
على إثارة وتحريك غيَّة الله  تكمن هنا نكتة خفيّة، فيَّيد أميَّ المؤمنيَّ أن يعمل هنا

ها عَلَيَّ مِنكَْ في الأخُرىوربوبيّته، فتْاه يقول:  ؛ ثمّ يُردف أميَّ المؤمنيَّ عليه وَأَنَا أَحْوَجُ إلِى سَتِْْ
ْ تُظْهِرْها لأحََدٍ مِنْ عِبادِكَ الصّالِحيََّ السلام قائلًا:  ؛ فأنت قد ستْتها حتّى عن عبادك إذِْ لَم

ي حتّى لعبادك الصالحيَّ، هذا فضلًا عن العوام من  الصالحيَّ في الدنيا ، فلم تفضح سَِّ يا ربِّ
 عبادك.

 ما المراد بالعباد الصالحي الذين تستر عنهم الذنوب؟

قلت للمرحوم العلّامة رضوان الله عليه يومًا: كيف يمكن تفسيَّ أمر ستْ الذنوب عن 
ْ تُظْهِرْها لأحََدٍ مِنْ عِبادِكَ عباد الله الصالحيَّ، أفلا يطّلع أولياء الله عليها؟ ف قال: إن أمر: لَم

الصّالِحيََّ يتعلّق بأولئك الذين هم ما دون مقام الأولياء الذين وصلوا إلى مقام الولاية، فلا يُظهر 
الله تلك الذنوب لهم، أمّا ذلك الولّي الذي قد حاز على مقام الولاية الإلهيّة، فيكون قد خرج عن 

فلم تعد رؤيته للأمور رؤية الرجل العادي الذي إن اطّلع على شيء، فسيتْك  المرتبة البشريّة،
ذلك الشء أثرًا له في نفسه، بل هو ما فوق هذا الأفق؛ فالأمر سواء لديه أطّلع على شيء من هذا 
القبيل أم لم يطّلع عليه، فلا يتْك هذا الأمر أيّ أثر له على روحه وعلى ردّة فعله وكيفيّة تعامله 

 الغيَّ. مع
أمّا بالنسبة لنا، فنحن إن اطّلعنا على عيب لأحدهم، فتْى حالنا يتبدّل عندما نقابله وجهًا 
لوجه، وتتبدّل لهجة كلامنا عندما نتحدّث معه؛ ونعوذ بالله من أن نقوم بإفشاء عيب الآخرين 

كون ذلك بنحوٍ عمدي، أي أن نكون نحن الذين أقدمنا على إفشاء ما يقوم به الآخرون، كأن ي

https://madrasatalwahy.org/


  17 
 

بواسطة نصب أجهزة تساعدنا على ذلك، فالويل ثمّ الويل لمن يفعل ذلك؛ فسيكون ذلك أمرًا 
ا، وذلك بأن نكون قد سخّرنا أدوات تساعدنا على الاطّلاع على عيوب وأسَار  عجيبًا حقًّ
وأخطاء وزلاتّ الناس؛ فسيقتصّ الله ممن يفعل ذلك بأشدّ ما يمكن؛ فتلك هي واحدة من 

د التي يفضح الله صاحبها عليها شّر فضيحة، ويعاقبه عليها بالشكل الذي يجعله يتذكّر الموار
 أيّام طفولته!!

فذلك أمر في غاية الأهميّة ]ولا يمكن أن يتجاوز عنه الله[ وذلك أن يرتكب عبد من عباده 
عاصي ذنبًا أو يخطئ خطأً، فيسعى الآخر للاطّلاع عليه؛ فجميع الناس يخطئون ويرتكبون الم

والذنوب ثم يتوبون فيتوب الله عليهم ويغفر لهم، فلماذا تسعى أنت للاطّلاع عليها؟ وما الذي 
يعنيك من ارتكاب أحدهم لخطأٍ ما، فتذهب وتتقصّّ عنه؟ فما هي علاقتك بالأمر؟ فهل أنت 

جهاز  وليِّ أمره أو القيّم عليه؟ فما هي علاقتك بالأمر بحيث تقوم بتتبّع أخطائه، فتقوم بوضع
لكي تتجسّس على ما يقوم به؟ أو تقوم بالصعود إلى سطح المنزل لتْى ما الذي يفعله؟ أو أن 

 تلصق أذنك بالباب لتقوم باستْاق السمع.

 سيرة أولياء اللـه في ستر العيوب

لقد رأينا بأنفسنا وسمعنا وتعلّمنا من المرحوم العلّامة رضوان الله عليه الشء الكثيَّ في 
ا، فقد رأينا منه بالعيان ولمسنا منه بأنفسنا تطبيق نفس هذه هذا المجال ؛ وإنَّه لأمر عجيب حقًّ

المواضيع التي نحن بصدد الحديث عنها عن الإمام السجّاد عليه السلام في جميع تصّفاته 
وعلاقاته مع الآخرين؛ فحصل أن أراد مرّة أن يتّخذ إجراءً بحق أحد تلامذته من أجل تنبيهه 

أخطائه؛ لقد انتقل هذا التلميذ إلى رحمة الله في حياة المرحوم العلّامة؛ رحمه الله، فلقد إلى بعض 
كان رجلًا مثابرًا ومتحمّلًا للكثيَّ من المصاعب وطاويًا لمقدار من الطريق؛ ولقد كنت على 
علم بالموضوع لكوني كنت وسيطًا فيما حصل؛ فأخبرت المرحوم العلّامة بأنَّ أحدهم يريد أن 

نقل إليه رسالة شفويّة من ذلك التلميذ، فقال لي: أبلغه بأن يأتي عص ذلك اليوم وحدّد لي ي
الساعة التي عليه أن يأتي بها؛ فأتى ذلك الواسطة وطلب منِّي أن أحضر كذلك؛ فدخلنا الحسينيّة 

https://madrasatalwahy.org/


  18 
 

أغلق الباب الواقعة في الطابق الثاني من منزل المرحوم العلّامة ثلاثتنا، وعندما دخلنا، رأيته قد 
خلفنا، وهذا على غيَّ عادته، فلم يكن ليغلق الباب في وقت من الأوقات، بل كان يتْكه مفتوحًا 
فكناّ نتْدّد من أجل جلب الشاي وغيَّه؛ فلا أتذكّر أن جاءه ضيف في يوم من الأيام وقام 

 فيه معروفًا. بإغلاق باب الحسينيّة، بل كان الباب مفتوحًا على الدوام، وكان المكان الذي يجلس
فدخلنا ثلاثتنا، ولم يكتفِ المرحوم العلّامة بإغلاق الباب، بل جلس في آخر الحسينة 
هناك بالقرب من المنبر، وذلك لكي يطمئن بعدم إمكانيّة وصول الصوت إلى الخارج بأي شكل 
من الأشكال، فجلسنا هناك ثلاثتنا ـ وكنت أحضر بصفة الوسيط في هذه القضية، ويحضر 

ل الثاني كممثّل عن ذلك الرجل ومن أجل إيصال رسالته ـ ثمّ أشار إلينا قائلًا: تكلّموا الرج
 بصوتٍ منخفضٍ!

]انظروا موارد الاحتياط التي عمل المرحوم العلّامة على رعايتها[، فلم يكتف بغلق 
ه الباب والجلوس بعيدًا عنه بل أمرنا بالكلام بصوت منخفض أيضًا؛ فلماذا عمل كلّ ذلك؟ إنَّ 

عمل ذلك حفاظًا على سمعة إنسانٍ مؤمن بيَّ أصحابه، وهو إنسان سالك، قد أمضى سنوات 
فيه حتّى ابيضّت لحيته، وهو يحظى باحتْام وعٍزّة ومكانة بيَّ إخوته من سالكي الطريق؛ فيجب 
الحفاظ على ألاّ تتشوّه سمعته بيَّ الآخرين بسبب ما كان يرتكبه من أخطاء، والتي كان يصّ 

ارتكابها وعلى الرغم من التحذيرات المتكرّرة التي كانت توجّه إليه؛ فكان المرحوم  على
العلّامة مجبورًا على أن يتعامل معه هذا التعامل التْبوي من أجل سلوكه وتزكيته؛ فحتّى وعندما 
كان مجبورًا على فعل ذلك، تراه يحافظ على جميع الحدود والثغور من أن تنتهك، ويحافظ على 

يّة الرجل، ولا يجيز أن يطّلع على هذا الأمر أحد؛ فكنَّا نتكلّم حول ذلك الموضوع بصوتٍ شأن
منخفضٍ، فأوصل الوسيط رسالة ذلك الرجل، وتكلّمت بدوري بما عندي من كلام، ثمّ قال 

 المرحوم العلّامة لذلك الرجل: أبلغه بكذا وكذا.
أحدهم وقد ألصق أذنه بالباب بشدّة؛ قال لي أحد الإخوة: عندما كان الباب مغلقًا، رأيت 

إنَّ الرجل كان يعتقد بأنَّنا كنَّا نجلس خلف الباب؛ إنَّنا نجلس جنب المنبر يا هذا! وتفصلنا 
مسافة عشرة أو خمسة عشر متًْا عن الباب ـ لا أعلم كم يكون طول الحسينية بالضبط، ولكنَّه 

https://madrasatalwahy.org/


  19 
 

دوء، وها قد جاء الرجل وألصق أذنه؛ فلماذا يتجاوز العشرة أمتار على أية حال ـ ونحن نتكلّم به
ألصقت أذنك يا هذا، ما الذي تريد أن تسمعه؟! فبما أنك وجدت الباب مغلقًا يا عزيزي، فعليك 
أن تنصف، فلماذا تريد أن تستْق السمع؛ فهذا من الأعمال التي تجعل الإنسان يسقط؛ ولقد 

يَّه وعن أخطاء الجميع، فلقد كان ذلك خطأ سقط بالفعل؛ طبعًا نرجوا الله أن يتجاوز عن تقص
كبقيّة الأخطاء التي نرتكبها نحن؛ فإن دخلت مكانًا، ووجدتَ بأنَّ الأمر على هذه الكيفيّة، فما 

 الذي يعنيك منه؟
لقد ذكرت هذا الأمر كرارًا ومرارًا وهو أنَّ من التصّفات الخاطئة التي أشاهدها ـ والتي 

الجهل وعدم العلم ـ هو أنه بينما يتحدّث اثنان حول موضوع  يكون البعض منها صادرًا عن
معيَّّ، ترى أحدهم يقوم بتْكيز نظره عليهما ليعرف ما الذي يتحدّثون عنه؛ وما الذي يعنيك 
من أمرهم يا هذا؟! علينا أن ننشغل بأمور أنفسنا؛ فهذه التصّفات هي واحدة من تلك 

المسائل الأساسيّة التي ينبغي عليه الاشتغال بها  التصّفات التي تعمل على صرف الإنسان عن
فهي تعمل على توقّفه ولا تسمح له بالمضي في مسيَّه؛ فتمضي على المرء العشرة سنوات 
والعشرون بل والمائة سنة والألف، وهو يرى نفسه يراوح مكانه، لم يبرحه ولو لسانتيمتٍْ واحد؛ 

 هكذا رجل.وبالتالي فمن المعلوم كيف ستكون عليه عاقبة 
، فلمّا كنت لم تظهرها لأحدٍ من إِذْ لَمْ تُظْهِرْها لأحََدٍ مِنْ عِبادِكَ الصّالِحيََّ فالله هو الستّار، 

 ، واستْ عيوبي.لأشَْهَادِ ٱفَلَا تَفْضَحْنيِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَلَى رُؤُوسِ عبادك الصالحيَّ، 
صل إلى آخره، لنرى ما الذي يريده لقد مضى الوقت، ويبدو بأنَّ حديثنا لهذا الشهر قد و

الله؛ أمّا ما توصلنا إليه من نتيجة من حديثنا خلال هذا الشهر فهي: عندما تصل نَّاية الشهر، 
نتوجّه إلى الله قائليَّ: إلهي ليس لدينا ما نقوله غيَّ ما تكلّم به الإمام السجّاد عليه السلام، 

ن نعطي لأنفسنا درجة الصفر، ونقوم فنقول: نحن لسنا سوى ذلك الصفر المطلق، فها نح
بتسليم ملفّنا وشهادتنا إليك؛ فلمّا كنَّا صفرًا ولا نمتلك لأنفسنا شيئًا، فإن مننت علينا بكرمك 
ووهبتنا من عطاياك في شهر رمضان، فذلك من فضلك وعظمتك، وإن منعتنا، فنحن عبيدك 

https://madrasatalwahy.org/


  20 
 

ذه الكيفيّة، فعاملنا بعظمتك وإرادتنا بيدك، ولا ينقصك بذلك شيء؛ فإن كان الأمر على ه
.  وكرمك يا ربِّ

 وصايا للحفاظ على آثار شهر رمضان

لقد كان المرحوم العلّامة رضوان الله عليه يوصي تلامذته في الليالي الأخيَّة من شهر 
رمضان ببعض الوصايا دائمًا، وما أتذكّره مما كان يُوصي به في أغلب الأوقات أنَّه كان يقول 

ضيّعوا أيّّا الإخوة الحالات التي حصلتم عليها في شهر رمضان، ولا يكن هذا لتلامذته: لا تُ 
الشهر الذي مرّ عليكم كأنّه لم يمرّ عليكم بعد الشهر المبارك وفي آخره بأن تعودوا لما كنتم عليه 
قبل هذا الشهر؛ بل عليكم أن تحافظوا على هذه الحال التي اكتسبتموها، وهي حالة رقّة القلب 

 حصلتم عليها.التي 
ةِ قرأت اليوم هذه الرواية عن الإمام الباقر عليه السلام، إذ يقول الإمام:  ضْ لرِِقَّ وَتَعَرَّ

كْرِ فِي الْخلََوَاتِ  ؛ أي عليك الاستمداد بالإكثار من الذكر في الخلوات وذلك 1الْقَلْبِ بكَِثْرَةِ الذِّ
فكما كنَّا نَّتم بأمر المراقبة خلال هذا لكي تستمرّ لديك حالة الرقّة والرحمة التي حصلت لك؛ 

الشهر، وكما كنَّا نُقلّل من كلامنا مع الناس ومخالطتنا لهم، وكما كنَّا نتجنبّ الخوض في الأحداث 
نا نفعل كلّ ذلك  المختلفة التي تجري من حولنا، ونتجنبّ ما كنَّا نفعله طوال العام من أمور ـ إنَّ

المتْتبة عليه بأنفسنا ـ فكما كنَّا نفعل كلّ ذلك في شهر  بفضل الصيام، ولقد شاهدنا آثاره
رمضان، فعلينا المحافظة على ما كسبناه في هذا الشهر وذلك بالاستمرار في التقليل من الكلام، 
وأن لا نتلف أوقاتنا من دون استفادة وفي متابعة المسائل غيَّ المفيدة، وعلينا أن نديم المراقبة 

 ر رمضان، كما وعلينا الالتزام بما كان العظماء يوصون به.في الأيام التي تلي شه
لقد كان المرحوم العلّامة يقول: إنَّ الحال الذي يحصل لكم في شهر رمضان هو بمثابة 
الضيف الذي يرسله الله إليكم ليستقرّ في قلوبكم، فلا تعجّلوا في إخراجه منها وتطلبوا منه 

؛ فإن قام أحدكم بإحكام أمر المراقبة والعمل بما الرحيل؛ بل اعملوا على حفظه في قلوبكم

                                                           
 .5۸2تحف العقول، ص    1

https://madrasatalwahy.org/


  21 
 

أوصى به العظماء، فسيبقى له هذا الحال، فليس من طبيعة هذا الحال أن يغادر، بل إنَّ هذا الحال 
سيلازم الإنسان، غيَّ أن ملازمته له تعتمد على مدى اهتمام الإنسان بهذا الأمر؛ وسيَّى الإنسان 

 وآثار.بنفسه ما يتْتّب عليه من بركات 
فعلينا أن نتوجّه الآن إلى الله قائليَّ: إلهي، ها قد انتهى هذا الشهر، ونحن لا ندري إن كان 
نا نعلم مقدار سعة رحمتك، ونعلم  التوفيق سيلازمنا في إدراك شهر رمضان القادم، أم لا؛ غيَّ أنَّ

الرؤية التي بأنَّك لا تنظر إلى عجزنا وقصورنا؛ وها نحن نطلب ونرجو منك أن تمنحنا تلك 
مننت بها على أوليائك والعظماء من أهل المعرفة عندما يقابلونك ويستغرقون في مناجاتك وأن 

 تشملنا بلطفك ورعايتك.
  

 الّلهمّ صلِّ على محمدّ وآلِ محمدّ

https://madrasatalwahy.org/

	لماذا كان أسلوب النداء في الفقرات السابقة من الدعاء "يا ربّ"؟
	إضاءات في حقيقة مقام ذات اللـه
	موقع الإنسان أمام اللـه وأثر الالتفات إليه في سلوكه
	عدم اقتصار دعاء أبي حمزة على شهر رمضان وضرورة التأمّل في مضامينه وتطبيقها خلال السنة
	معرفة مقام اللـه تعالى تجعلنا لا نرتعب من الشخصيّات الكاذبة ولا نخضع إلا للـه
	ما هو السرّ في استعمال نداء القريب في فقرة "أي ربّ"؟
	من البرامج السلوكيّة التكلّم مع اللـه في جميع الأحوال كرفيق
	وقفة مع ظاهرة العري عند الإنسان المعاصر
	اللـه تعالى ستّار العيوب
	ما المراد بالعباد الصالحين الذين تستر عنهم الذنوب؟
	سيرة أولياء اللـه في ستر العيوب
	وصايا للحفاظ على آثار شهر رمضان

