
 

 

 

  

 هو العليم

  

 مكانة الله في عالم الوجود وموقع الإنسان أمامه

  

 المحاضرة الخامسة عشرة -هـ ق  ۱٤٣٦سنة  -شرح دعاء أبي حمزة الثمالي 

  

 محاضرة ألقاها

 آية الله الحاجّ السيّد محمّد محسن الحسينيّ الطهرانيّ 

 قدس الله سره

  

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 أعوذُ باللهِ منَ الشيطانِ الرجيم

 بسمِ الله الرحمنِ الرحيم

 الحمد لله ربِّ العالمين 

 وصلىّ الله على سيِّدنا ونبَيِّنا أبي القاسم محمدّ  

 وعلى أهل بيته الطاهرين واللعنة على أعدائهِم أجمعينَ 

  

  
كَ وَاعْفُ عَنْ » ، جَلِّلْنيِ بسِِتِْْ قْ عَلَََّ بعَِفْوِكَ؛ أَيْ رَبِّ تَوْبيِخِي بكَِرَمِ هَبْنيِ بَفَضْلكَِ وَتَصَدَّ
 «.وَجْهِكَ 

 مكانة اللـه في عالم الوجود

م الحديث مرارًا حول هذا الموضوع في المجالس السابقة، وقلنا إنَّ الإمام السجّاد  تقدَّ
عليه السلام يريد أن يشير في هذه الفقرات من الدعاء إلى ثلاثة مواضيع، وأنّ الموضوع الأوّل 

 يتكلّم عن ذات الله تعالى، ومعرفته، وما هي مكانته أو ما هو دوره في عالم الوجود؟

 الإمام السجّاد عليه السلام في دعائه أخلاقيةّ مستندة إلى المباني الحكميةّ عبارات

من الواضح أنَّ هذه العبارات التي يستخدمها الإمام هنا، لا تشبه تلك العبارات الفلسفيّة 
والحكميّة والمنطقيّة المتداولة على ألسنة الأئمة، فهي ليست من قبيل العبارات المذكورة في 

ة والتي يصف فيها أمير المؤمنين الله تعالى، أو العبارات التي يستخدمها الإمام نهج البلاغ
موسى بن جعفر أو الإمام الرضا، والتي هي عبارات غاية في العمق؛ حيث إنها تبيّن حقيقة أنّ 
 الله لم يتغيّر فيه شيء إثرَ إيجاده للخلائق؛ وهذه الحقيقة مخالفة لما هو متداول على ألسنة العوامّ 

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

من الناس، من أولئك الذين ليس لهم أدنى حظٍّ من المعرفة، فهم يعتقدون بأنَّ الله خلق الخلق 
واعتزلهم؛ وهو أمر لا يخفى عليكم خطؤه، فلم يرد مثله في أيّ أثرٍ من الآثار المنقولة عن الأئمة 

 المعصومين والأولياء الإلهيّين.
لام هنا ليست من نوع العبارات الفلسفيّة، إنَّ العبارات التي يستخدمها الإمام عليه الس

بل هي عبارات أخلاقيّة مستندة إلى المبادئ الِحكَميّة والفلسفيّة، حيث تتبلور على هيئة دعاء 
ه قائلًا: إلهي أنا الفقير الذي لا يتأتّّ منه أيّ شيء، ولا يمتلك إرادة مستقلّة؛  يتوجّه فيه العبد إلى ربِّ

. فهذا هو الموضوع الأول الذي يُبيّن مكانة الله، وكيف يجب فأنت كلّ ما في الوجود ي ا ربِّ
 على العبد أن يجعل من هذه الحقيقة نصب عينيه في جميع تصّرفاته وعلاقاته.

 لقاء المرحوم العلامة بوفد من النساء وقراءته حديث اعبد اللـه كأنك تراه

 طهران إلى منزل المرحوم حضر عدد من النسوة اللواتي ينتمين إلى إحدى الجمعيّات في
العلّامة رضوان الله عليه في مدينة مشهد، فأمر بأن يجلسنَ في الحسينيّة في الطابق الأعلى إلى حين 
، وكان عددهنَّ يقارب الثلاثين أو الأربعين  حضوره؛ فجلسنَ هناك، وقمنا بتقديم الشاي لهنَّ

ما يقارب نصف ساعة، فطلبنَ منه  امرأة؛ ثمّ حضر المرحوم العلّامة بعد ذلك وجلس معهنَّ 
.  تقديم نصيحة لهنَّ

كان العديد من الناس من كلا الجنسين يحضرون إلى بيت المرحوم العلّامة في مدينة 
مشهد، وكان المرحوم العلّامة غالبًا ما يكون مشغولًا، فلم يكن يتمكّن من مقابلتهم في كثير 

ت في أحيانٍ أخرى، فكان يسمح لهم بالدخول إلى من الأحيان؛ غير أنَّه كان يجد لديه بعض الوق
 البيت.

أتذكّر أنَّ اجتماع المرحوم العلّامة بأولئك النسوة كان بعد الظهر، فقرأ عليهنَّ حديث 
يَا »رسول الله لأبي ذرٍّ استجابة لطلبهنَّ في تقديم النصيحة التي طلبنها، فقال: قال رسول الله: 

، اعْبُدِ الَله كَ  ، وجاء في بعض النسخ يا جندب؛ ]فمعنى 1«أَنَّكَ تَرَاهُ فَإنِْ لَم تَكُنْ تَرَاه فَإنَِّهُ يَرَاكَ أَبَا ذَرٍّ

                                                           
 .٤٥٩؛ مكارم الأخلاق، ص ٥۱۸، ص 2٦الوافي، ج    1

https://madrasatalwahy.org/


  ٤ 
 

الحديث هو[: اعبُد الله بالنحو الذي تتصوّر فيه أنك تراه، يعني ليكن في ذهنك وفي شهودك وفي 
ذلك من حيث اعتقادك أنك تراه؛ فهناك فرق كبير بين أن ترى الله، وبين أن تعلم بوجوده؛ و

عمق تأثير رؤيتك له على النفس، ومن حيث توجّه النفس نحوه، ومن حيث المكانة التي تراها 
النفس لنفسها جرّاء هذا الارتباط، فإنّ لشعور الإنسان بأنه يرى الله تأثير عميق على نفسه. فعلى 

ي على الإنسان أن يرى الإنسان أن يشعر ويلمس بنفسه بأنَّ الله يراه، كما أراكم الآن وترونني، أ
 الله إلى جنبه دائمًا.

 عدم إدراكنا لإحاطة اللـه بنا يشبه عدم إدركنا لإحاطة مقام الولاية بنا

فمثلًا ما هو رأينا في مسألة إشراف صاحب الولاية علينا؟ فكلّنا يعلم بأنَّ للإمام عليه 
لتقديرات نحن نؤمن بأنَّ الإمام يرى السلام إشرافًا علينا، وهذا مما لا يمكننا إنكاره؛ فعلى أدنى ا

ما نقوم به من أعمال ويشعر بها، فلا يمكن القبول باعتقادٍ أدنى من هذا المستوى؛ وذلك مع 
ا  غضّ النظر عن المراتب الأخرى.. فنحن ولما كنَّا نعتقد بأنَّ الإمام يرانا، فهل نحن نشعر حقًّ

ت إلينا؟ كلّا، نحن لا نشعر ولا نلمس هذا الأمر؛ بأنَّنا في محضر الإمام على الدوام، وأنّه ملتف
نعم، نحن نعلم بهذا الأمر، ولكنَّنا لا نلمسه لمسًا؛ فالعلم بالشيء أمرٌ، ولمسه والإحساس به 
أمرٌ آخر؛ فلو كنَّا نلمس بأنفسنا كوننا في محضر الإمام، لما كنَّا نقوم بالأعمال التي لا يرتضيها؛ 

يدلّ على عدم لمسنا لهذا الأمر وعدم الاعتقاد به اعتقادًا يقينيًّا؛ ولكن  فقيامنا بمثل تلك الأعمال
عندما نُسأل عن هذا الأمر، ترانا نقول: وهل يمكن أن يعتقد أحدٌ بأنَّ الإمام لا يعلم بما نقوم به 

اف من أعمال؟ فلو لم يكن يعلم، لما كان إمامًا والحال هذه؛ فالإمام هو مَنْ يعلم كلّ شيء وله إشر
على كلّ شيء؛ فلا بدّ وأن يكون هناك تفاوت بيننا وبين الإمام، ولو كان ذلك التفاوت طفيفًا!! 
]على سبيل المزاح من قبل سماحة السيِّد[، فلو لم يكن يعلم، لأصبح مثل أيّ واحد منَّا والحال 

إنَّني لا أعلمه هذه؛ فها أنا لا أعلم ما الذي يجري في تلك الغرفة، فلماذا لا تراني أعلم ذلك؟ 
بسبب حجب الجدار لما خلفه عنِّي؛ فلو كان الإمام مثلَ، فما هو الفرق بيني وبينه إذًا؟ فسأقوم 
وبناءً على هذا بإطلاق تسمية الإمام على نفسي، فأقول هنا: على الجميع وابتداءً من هذه اللحظة 

https://madrasatalwahy.org/


  ٥ 
 

، فما الذي ينقصني لكي لا أفعل ذلك؟ فلو لم يسمّني أحد بالإمام وحتّى  إطلاق اسم الإمام علََّ
رحيلَ عن هذه الدنيا، فسيبقى هذا الأمر غصّة في نفسي! ثمّ إنَّه ما الذي سأُجيب به منكرًا ونكيًرا 
م إن سألاني عن ذلك فإنَّني سأقول لهم:  عندما يسألاني عن عدم تسميتي بإمام؟! لا شكّ وأنهَّ

فكان عليهم أن يعرفوا تكليفهم المتْتّب عليهم  إنَّه حصل نتيجةً لتقصير الآخرين في هذا الأمر،
ويقوموا بواجبهم!! فلا بدّ والحال هذه من أن يكون هناك تفاوت بيننا وبين الإمام ]مزاح من 

 سماحة السيٍّد[

 عدم لمسنا لإحاطة مقام الولاية بنا يسببّ ارتكابنا للمعاصي

ك ]بأنّ الإمام مطّلع على أعمالنا[؛ فإن سُئلنا عن هذا الأمر، ترانا نقول: نعم، نحن نعلم ذل
فما دمت تعلم ذلك، فلماذا تغتاب الآخرين إذًا؟! ولماذا تتّهمهم بالتهم الباطلة؟! ولماذا ترتكب 
الذنوب؟! ولماذا تقوم بإيجاد الفتنة والتفرقة بين الآخرين؟! ولماذا تقوم بما لا يجب أن تقوم به؟! 

الإمام لك بنفسك ولا تشعر بها؛ وهذا اللمس والحسّ  فإنَّك تفعل ذلك، لأنَّك لا تلمس رؤية
يعني الإيمان ]والاعتقاد[، والإيمان بالشيء ]والاعتقاد به[ غير العلم به. فالتفاوت كبير بين أن 
ا من الإذعان بصحة  يثبت لدى أحدنا بالأدلّة الفلسفيّة والعقليّة أمرٌ ما ـ حيث لا يجد له مفرًّ

 الأمر والاعتقاد به ]والإيمان به[. ذلك الأمر ـ وبين لمس هذا

 ضرورة الإنصاف والتفكرّ والابتعاد عن المشوّشات في السلوك إلى اللـه

لقد حصل لنا كثيًرا، وهو مماّ يحصل لكلّ واحد منَّا، أن نجد أنّه لا سبيل إلى إنكار أمر ما، 
لالتزام بها بأيّ وسيلة كانت؛ إلا أنّنا لا نذعن ولا نسلّم لتلك المسألة، فنقوم بالسعي للفرار من ا

فلماذا يحصل مثل هذا، وهو أن يحاول الإنسان عدم القبول بأمرٍ وعدم التسليم به بأيّة وسيلة 
كانت؟ والحال أنّك تعلم في قرارة نفسك بصحّة هذا الأمر، فتأخذ بالبحث في الكتب التاريخيّة 

غرة تحاول أن تستغلّها لدعم ما تذهب والمصادر الروائيّة وفي الحكايات المنقولة، لعلّك تجد ث
إليه؟ فإن عثرت على ما تبحث عنه، فستقول عندها: أرأيتم كيف أنَّني كنت مُصيبًا في رأيِي؟ فها 

https://madrasatalwahy.org/


  ٦ 
 

أنت تطرح ألف كتابٍ قيّمٍ جانبًا، لتتمسّك برواية واحدة لا سند لها، كنت قد عثرت عليها في 
 وانظروا كيف تدعم هذه الرواية ما ذهبت إليه!!  أحد الكتب؛ فتأتي لتنادي: أيّّا الناس، تعالوا

فماذا عن الألف رواية الأخرى؟!! فها أنت تتْك ألف كلام صحيح صادر عن الإمام 
المعصوم مع كونه صحيح السند وموثّقًا، وتتمسّك بمورد واحد منقول عن أهل السنةّ في أحد 

رواية منه لتقول لنا: تعالوا  كتبهم التي لا يقيمون هم أنفسهم لها وزنًا، فتستخرج هكذا
وشاهدوا ماذا وجدت في أحد الكتب. من المعلوم بأنَّه لا يفعل ذلك إلاّ من كان في قلبه مرض، 
فهو لا يريد الانصياع إلى الحقّ؛ مع أنَّه يعتقد في الوقت نفسه وفي قرارة نفسه بصحّة ما يقوله 

النور، وأخذ بالتفكير فيما بينه وبين نفسه،  الطرف المقابل؛ إذ إنّه لو اختلى بنفسه وقام بإطفاء
رُ سَاعَةٍ خَيْرٌ »لوجد بأنَّ ما يقوله الطرف المقابل هو الصحيح، فهذا هو مفاد الحديث القائل  تَفَكُّ

فعلى المرء أن يجلس وحده، ويقوم بإطفاء المصباح، ويطلب من   1«مِنْ عِباَدَةِ سَبْعِيَن سَنةٍَ 
الغرفة لأجل إخباره بما يجري هنا وهناك؛ من حصول زلزال أو نزول الآخرين ألاّ يدخلوا عليه 

صاعقة أو التوصّل إلى حلّ نزاعٍ ما أو عدم التوصّل إليه وما شابه ذلك من قضايا نُلهي بها أنفسنا 
 طيلة مدّة حياتنا. 

إنَّ الشيطان خبير بالطرق التي يَرِد منها إلى الإنسان ليمنعه عن سلوك طريق الله، فهو 
خبير لدرجة أنه يسقط الإنسان في حبائله من حيث لا يعلم، فتْاه يمرُّ عليه شهر رمضان بأكمله 

 فيلتفت فجأة إلى أنه قد قضاه في هذه الأخبار...

 شهر رمضان شهر الخلوة مع اللـه

نعم، شهر رمضان الذي كان يجب أن يمرّ على الإنسان وهو قد فرّغ قلبه وذهنه وسّره من  
كلّ ما سوى الله، وهو الشهر الذي كان يجب أن يختلَ فيه المحبّ مع حبيبه؛ شهر رمضان الذي 
أعطى الله الإنسان فيه الفرصة لكي يتناول من تلك المائدة التي أعدّها له؛ فلا يستطيع الإنسان 
من أن يدّعي عدم منحه مثل تلك الفرصة؛ فها هو الله يخاطب عبده قائلًا: لقد منحتك الفرصة 

                                                           
 .٥٤، ص 2الكافي، ج   1

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

فها أنا قد جعلت لك بين الاثني عشر شهرًا، شهرًا واحدًا فقط، فأين أنت منه؟ وبماذا تكاملت 
فيه؟ أمضيته في قراءة الصحف والكتب المختلفة عن الأخبار؟! أهكذا كان يجب عليك أن 

 دعوتي التي وجّهتها إليك لكي تحلَّ ضيفًا علََّ في هذا الشهر؟!تلبّي 
فها أنا وعندما أفكّر في أحوالي وكيفيّة إمضاء أيّامي، أتذكّر تلك الأيام التي مرّت علينا في 
ذلك الماضي البعيد، نعم، تلك الأيام التي أمضيناها مع المرحوم العلّامة في مجالس ليالي 

ة كان يريد أن يقول لنا: اجلس مكانك. لقد كان يقول على نحو الإشارة الثلاثاء، وبأيّة طريق
والكناية والتلويح أحيانًا، كما وأنَّه كان يصّرح بذلك في أحيانٍ أخرى؛ فكان يقول: فكّر بحالك 
ونفسك، واهتم بحقيقتك الربطيّة؛ فلا تتوجّه بقلبك إلى هنا وهناك!! ولقد كنَّا نقول: ماذا يريد 

لسيِّد العلّامة من كلامه هذا؟ ولماذا يقول هذا الكلام؟ فها نحن نعيش حياتنا العاديّة أن يقول ا
 ونقوم بواجباتنا الاجتماعيّة، فما الذي يريده من كلامه هذا؟

 عمق نظرات أولياء اللـه واستناد نصائحهم إليها

أو أربعين عامًا، ها رحمه الله، ونوّر الله مرقده، فها أنا وبعد مضّي ثلاثين أو خمسة وثلاثين 
أنا أتفطّن الآن لما كان يعنيه بقوله ذاك؛ فها هي ستون سنة تمضي من عمري، وها أنا للتوّ أعرف 
ما الذي كان يعنيه بكلامه ذاك؛ فأين كنَّا نحن الغافلين عمّا كان يقول؟ نعم، لقد كنَّا غافلين عن 

تقلبات والحروب وما شابه ذلك، في تلك الأمور، وكنَّا مشغولين بما يجري من التغييرات وال
الوقت الذي كان يرى فيه ما وراء تلك الأحداث بخمسين عمق، وينقل إلينا ما يراه، أمّا ما نراه 
نحن فلا يتجاوز المتْ الواحد أو المتْين مماّ هو أمامنا؛ نعم لقد كان يرى أعمق وأبعد من تلك 

القيام به، ويقول لنا: اشتغلوا بأموركم ولا الأحداث بخمسين مرّة، فيوصينا بما يتوجّب علينا 
 شأن لكم بما يجري هنا وهناك.

 تخلية القلب عن الشواغل مقدّمة لتجلي اللـه فيه

فعندما يشتغل القلب بالتفكير في هذا الأمر أو ذاك، فلن يكون هناك موطئ قدم في هذا 
فهو يقوم بإلقاء نظرة على القلب المشغول لكي يضع المحبوب قدمه فيه ويتّخذ منه منزلًا له؛ 

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

هذا القلب، فيجد فيه الأخبار والصواريخ، فيقول عندها: لا يمكن أن يجمعني والصاروخ 
مكان واحد؛ نعم، يوجد في هذا القلب الصاروخ والدبابة والقنبلة الذريّة؛ فهذا القلب ليس 

لذي أنا فيه؛ فلا بخالٍ لكي أنزل فيه، لذا قرّرت أن أبقى حيث أنا، فسأبقى في ذلك الأفق ا
يمكنني أن أنزل نزولًا يُذلّني، فعندما أنزل لا بدّ أن أجد محلاًّ فارغًا حتّى أنزل فيه؛ فها أنت قد 
ملأت قلبك بأكمله، فأين هو مكاني الذي أريد أن أنزل فيه؟ فهل أنزل إلى التْاب؟! مكاني ليس 

فارغ، فمتى ما وجدت مثل هذا هو التْاب بل مكاني هو القلب، وها أنا أفتّش لي عن مكانٍ 
 المكان، فسوف أنزل فيه وأتخذ منه منزلًا لي.

 قصّة ظهور الإمام الرضا عليه السلام لأحد زواّره في المكاشفة ووصيته بتخلية القلب

قال المرحوم العلّامة يومًا: كان أحد العظماء ينوي زيارة الإمام علَّ بن موسى الرضا 
لأشخاص المعروفين في المدينة، وقال له حال مغادرته وبعد أن عليهما السلام، فزاره أحد ا

انصرف الناس الموجودون هناك: لي حاجة أرجو أن تطلبها لي من الإمام علَّ بن موسى الرضا؛ 
فلمّا ذهب الرجل إلى زيارة الإمام الرضا نسي هذا الموضوع تمامًا، ولما لم يتبقّ على عودته إلاّ أيام 

الإمام لغرض التوديع، وبينما هو جالس إذا بخدّام الحرم قد أخذوا  قلائل، ذهب إلى حرم
بإخلائه من الزائرين، وخلا الحرم من الزائرين سواه، فخرج عندها الإمام من داخل الضريح، 

 والتفت إليه قائلًا: قلّ لفلان:
 آيينه شو جمال پرى طلعتان طلب *** جارو بزن خانه وپس ميهمان طلب

 )يقول:
كن مرآة ثمّ اطلب رؤية أصحاب الجمال الملائكيّ *** واكنس بيتك ثمّ ادع الضيوف 

 إليك(
يقول الرجل: لقد قال الإمام ذلك وعاد إلى الضريح، ثمّ رأيت بعدها فجأة بأنَّ الناس 

 متواجدون في أماكنهم وعلى نفس الوضع الذي كانوا عليه.

https://madrasatalwahy.org/


  ٩ 
 

فة حيث أوصل الإمام جوابه إلى ذلك الرجل فمن المعلوم بأنَّ ما رآه كان في عالم المكاش
بهذه الطريقة. وعندما عاد الرجل إلى مدينته جاء الناس لزيارته، وكان من بين من أتّ ذلك العالم؛ 
فعندما همّ العالم بالمغادرة، قال له الرجل: ابقَ هنا فلَ معك حاجة، فحكى له ما حصل قائلًا: 

 ما حصل في اليوم الأخير من زيارتي وقبل عودتي.لقد نسيت ما كنت أوصيتني به، ثمّ حصل 
فالحكاية تتلخّص في أنَّك لم تقم بتنظيف بيت قلبك من الأوساخ، ولم تخله من الغير بعد، 
فلا يزال هناك الكثير من التعلّق في قلبك، ولا يزال قلبك مشوّشًا ومضطربًا، ولا يزال مليئًا 

 ات الشمال؛ فلا بدّ من إفراغه من جميع تلك التعلّقات.بالأفكار، ولا يزال يتحرّك ذات اليمين وذ

 غرض أدعية الإمام السجّاد ووصايا الأولياء تخلية القلوب عن غير اللـه واستغلال الأعمار

فجميع أدعية الإمام السجّاد عليه السلام قد جاءت من أجل تخلية القلب من هذه الأمور 
 مؤثر في الوجود غير الله؛ نعم، من الممكن أن يدرك وليصل الإنسان إلى هذه الحقيقة وهي أنّه لا

الإنسان هذه الحقيقة، وهي أن كل ما سوى الله هباء، ولكن ذلك يحصل بعد فوات الأوان، 
 فيعلم عندها بأنَّه قد أهدر عمره خلال تلك السنين، ولم يعد هناك وقت لتلافي ما فات.

امنا لأماكننا وعدم التزحزح عنها، فإنَّما فعندما كان العظماء يوصوننا في ذلك الوقت بالتز
أوصونا بذلك كي لا نعمل على إهدار أوقاتنا وإتلاف أعمارنا؛ فما سنصل إليه بعد خمسين أو 
ستين سنة، كان من المفتْض بنا أن نصل إليه ونحن في سنّ الخامسة والعشرين أو الثلاثين من 

ن العمر، سنبلغه الآن ولكن بعد أن ينقضي من عمرنا؛ فما كان يجب أن نبلغه ونحن في الثلاثين م
أعمارنا الثلاثون أو العشرون أو العشر من السنوات؛ فقد يصل الإنسان إلى إدراك الأمر، غير أنَّ 
ا وفارغًا تحتاج  الفرصة للتدارك ستكون حينها قد فاتت. لأنّ الحركة بعد أن يكون القلب مستعدًّ

تغلّ هذه الثلاثين سنة للحركة، أمّا الآن فلم يعد عندك إلى زمان ]للوصول[، فكان عليك أن تس
ذلك الوقت، فليس من المعلوم كم يتيحون لك المجال بعدُ. لقد كان المرحوم العلّامة يقول: 
تعال وابدأ حركتك من هذه اللحظة يا هذا، فما يمكن أن تدركه بنفسك بعد ثلاثين سنة، فها أنا 

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

يلة الثلاثاء، فها أنا أقول لك: اجلس مكانك؛ وها أنا أكشف أخبرك به في هذه الليلة التي هي ل
 لك الآن ما ستصل إليه وأنت في سنّ الثامنة والخمسين أو الستين أو السبعين من عمرك.

فما لك وما يُقال هنا أو هناك، وما لك وما يُطرح على هذا المنبر أو من ذلك المحراب، 
فة، أو ما يقوله ذلك المتكلّم؛ فها أنا أقول لك: أو ما يُكتب في هذه المقالة أو تلك الصحي

اجلس حيث أنت! فتْى أحدهم يقول: ولكن هنالك الكثير من الأحداث تحصل هنا وهناك، 
فيقول له: وأنا أعلم بما يحصل هنا وهناك أيضًا، فهل قمتُ بإغماض عينيّ لكي لا أستطيع رؤية 

عيناي مفتوحتان وأنا أرى ما الذي يحصل، فأنا لم ما الذي يحصل؟ فما تراه أنت، فأنا أراه أيضًا، ف
 أغمض عينيّ، ومع هذا فها أنا أقول لك: اجلس في مكانك.

 ضرورة التصديق كمقدمّة للحركة 

وهذا هو الأمر الذي نغفل عنه، ولا يمكن أن يتقدّم الإنسان في مسيره مع وجود مثل 
به ولمسه والشعور به في داخلنا؛ فإذا هكذا غفلة؛ فيجب أن يتبدّل علمنا بالشيء إلى التصديق 

حصل التصديق بالأمر، فسيسهُل الطريق على الإنسان، وبالتالي سيتحرّك؛ أيّ إنَّ الحركة إنما 
توجد ]وتكون حقيقية[ بعد التصديق، وأما قبل أن يحصل التصديق بأمرٍ ما، فلا يمكن الحركة 

ثَل حمار الناعورة الذي يدور النهار كلّه والسير في ذلك الطريق، بل سيكون مَثَلُ المتحرّك كمَ 
حول نفسه ومن دون أن يتقدّم إلى الأمام ولو لسانتيمتٍْ واحدٍ. فما إن يقع امتحان ما، إلاّ وتراه 

 أسوء من عامّة الناس بمائة مرّة، لا أنه مثلهم، فيا ليت حالته كانت كما كانت عليه من قبل!

 «اعبد اللـه كأنّك تراه...»معنى حديث 

هذه هي المسألة الأولى وهي كما قال المرحوم العلامة لأولئك النسوة... لقد قال 
المرحوم العلّامة لهنّ: يجب أن تروا الله إلى جنبكم دائمًا، ثمّ أردف قائلًا: وليس المقصود من 

 أن ترى الله إلى جنبك في وقت الصلاة فقط؛ نعم، عليك أن تراه أمامك في« اعبُد الله...»عبارة 
الصلاة، غير أنَّ هناك أمرًا آخرًا، ألا وهو أنّ عليك أن ترى الله إلى جنبك وأنت في مقام العبوديّة 

 له؛ فعليك أن ترى كيف تكون علاقة العبد بمولاه، وكيف يتصّرف العبد مع مولاه.

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

لقد حُلّت هذه المشكلة في عصرنا الحديث حيث نشرت كامرات المراقبة في كل مكان، 
ون الكاميرات في الغرف، فعندما يريد الشخص أن يدخل الغرفة فإنه يعلم بأنَّ فتْاهم يضع

هناك كاميرات ولاقطات صوت تقوم بتصوريه وتسجيل صوته، فإذا أراد أن يقوم بأيّ حركة 
فإنه يحسب حسابًا، وكذلك عندما يمشي في الممرّ يجد بأن هناك كامرة، وكذلك في المطبخ، 

سان نفسه مُراقبًا أينما ذهب، فلا يستطيع والحال هذه القيام بأيّ عمل وفي كلّ مكان؛ فيرى الإن
 مخالف للضوابط والقوانين، لأنّ الكاميرات ستصوّره أينما ذهب.

فبناءً على هذا فالإنسان يلمس بنفسه بأنَّ مسؤوله معه في كلّ خطوة يخطوها، ويشعر 
ى في تناوله للطعام أو في أيّ شأنٍ يكون بوجوده إلى جنبه، بل ويشعر بأنَّه يقوم ويقعد معه، وحتّ 

فيه؛ فهو يعلم بأنَّ الكاميرات تقوم بتصويره الآن، وفي هذه الحالة ـ بما أنّ مسؤوله يراه ـ فلا فرق 
في هذه الرؤية بين أن يكون واقفًا إلى جنبه أم في مكتبه وهو يراقب من هناك؛ فما إن يقم بمخالفة 

لجرس أخذ بالرنين ويسمع صوت رئيسه وهو يقول له: ها أنا أرى ما التعليمات، إلاّ ويرى بأنَّ ا
تفعل وأنا جالس في غرفتي، فلماذا فتحت تلك الخزانة؟ ألم أقم بتنبيهك على عدم فتحها؟! أو 
لماذا تركت مكان عملك؟! فها أنا أرى جميع تحركاتك وأنا جالس في غرفتي أنظر إلى الشاشة؛ 

 مسئوله إلى جنبه في جميع الأحوال.فبناءً على هذا فالموظف يرى 
وهذا هو عين ما يشير إليه الإمام السجّاد عليه السلام في الفقرة التالية التي يقول فيها: 

؛ فهذا يعني بأنَّني لو كنت أعلم بوجود كاميرات 1«فَلو اطَّلع اليوَمَ على ذَنبيِ غَيُركَ ما فَعلْتُه»
 علته.للمراقبة فوق رأسي، ما كنت لأفعل الذي ف

إنَّ ذلك المعنى الذي أشار إليه المرحوم العلّامة لمعنى لطيف حقًا، حيث فسّّ العبادة 
بالعبوديّة، أي كنْ عبدًا لله وكن في مقام عبوديّتك لله كأنَّك تراه « اعبُد الله»في قول رسول الله: 

تشعر بأنَّه يراك.  إلى جنبك، فإن لم تكن كذلك ولم تشعر بأنَّك تراه، فعليك وعلى أقل تقدير أن
 هذا هو الأمر الأول. 

                                                           
 مقطع من دعاء أبي حمزة الثمالي.   1

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

وأمّا الأمر الآخر فهو أنّه حين شعورك بأنّ الله معك وحاضر عندك حال الصلاة أو قراءة 
القرآن أو الصوم أو الإنفاق عليك أن تشعر بأمر آخر؛ ففيما يتعلّق بالإنفاق مثلًا، تارة يقوم 

تحقّ للعطاء شيئًا، فيشعر بالسعادة لما قام به من الإنسان بمدّ يده إلى جيبه، ويُعطي الفقير المس
إعطاء، وهذا مما لا بأس به، بل هو أمر مستحسن، فيشعر الإنسان بالسعادة خصوصًا عندما 
يرى بأنَّ إنفاقه قد وقع في محلّه؛ غير أنَّ هنالك أمرًا آخرًا في هذا المجال، ألا وهو: أن تقوم 

سك المعطي، بل ترى نفسك مجرّد واسطة لهذا العطاء، فتْى بإعطاء الفقير شيئًا وأنت لا ترى نف
المعطي غيرك وأنت لم تكن سوى ظهور لذلك الإعطاء، فسيكون هذا شيئًا آخر؛ فما ستناله في 

 مثل هذه الحالة سيكون أمرًا آخر وهو يختلف كثيًرا عمّا ستناله في الحالة الأولى.
قير شيئًا، فهذا العطاء سيكون عاملًا لدفع ففي الحالة الأولى سنكون سعداء بإعطائنا الف

البلاء عنَّا، وهو إعطاء وقع في محلّه وذلك بكون منْ ناله العطاء محتاجًا؛ ففي مثل هذه الحالة 
سيفرح الإنسان بكون الله قد وفّقه للقيام بعمل الخير هذا، فهو يرى هذا العطاء من الله أيضًا؛ 

ا وهو أن يرى ـ وفي نفس الوقت الذي يقوم فيه بالإنفاق ـ بأنَّ فهذا أمر، غير أنَّ هنالك أمرًا آخرً 
الذي قام بهذا الإنفاق غيره لا هو؛ فسيكون التفاوت بين هاتين الحالتين كالتفاوت بين السماء 
والأرض، فسيكون له من التأثير على القلب ما للصاعقة والرعد والبرق من تأثير، لا كتأثير 

هو سيعمل على إحراق كيان الأنا والتعلّقات النفسيّة للإنسان هطول المطر قطرة قطرة، ف
 وتدميرها بالكامل.

 قصّة سؤال السيدّ الحداّد للمرحوم العلامة عن بائع القماش ورؤيته التوحيديةّ في البيع والشراء

كنَّا جالسين لدى السيِّد الحدّاد في كربلاء بعد عودتنا من الحجّ في ذلك السفر الذي ذكره 
رحوم العلّامة في كتاب الروح المجرّد، فسأل السيِّد الحدّاد المرحوم العلّامة عن أحد الم

الإخوة ـ وهو من الأصدقاء ولا يزال على قيد الحياة والحمد لله، نسأل الله له التوفيق؛ لقد كان 
له من تلامذة السيِّد الحدّاد السابقين وكان يعمل كبائع للقماش ـ قائلًا: كيف حاله؟ فقال 

المرحوم العلّامة: لقد أدرك الأمر إلى حدٍّ ما، وهذا الأمر لن يتْكه وحاله بعد الآن؛ فقال السيِّد 

https://madrasatalwahy.org/


  13 
 

الحدّاد: وهل أدرك أيضًا بأنَّ المعطي والآخذ كلاهما واحد؟ أي هل توصّل ذاك البائع الذي 
أنَّ معطي يقف في محلّه، ويذرع القماش ويبيعه للمشتْي ويستلم قيمته منه، هل توصّل إلى 

القماش والبضاعة والمشتْي الذي يقوم بدفع المال كلاهما واحد؟ فقال له المرحوم العلّامة: 
لا لم يتوصّل إلى هذا الأمر؛ فقال السيِّد الحدّاد: إن لم يتوصّل إلى هذا الأمر، فلا فائدة من ذلك 

 والحال هذه.

 سعي أولياء اللـه في أخذ الآخرين إلى آفاقهم

نَّ أولياء الله يعيشون في أُفق آخر؛ بل وما هو الأكثر أهمية من ذلك هو كيف أترون كيف أ
م يحاولون إلحاقنا بهم إلى ذلك الأفق الذي يعيشون فيه؛ فهم لا يقتنعون لأنفسهم بأن يعيشوا  أنهَّ
في ذلك الأفق ويتْكون الآخرين حيث هم غير مبالين بهم، قائلين: ما دمنا نحن قد علمنا، وبما 

نتقدّم في سيرنا، فلا شأن لنا بالآخرين وسواء أسلكوا نفس طريقنا أم لم يسلكوا، فها نحن  أننا
نجلس على تلك المائدة التي أعدّها الله لنا، فإن شاء الآخرون أن يشاركونا، فليأتوا وليتناولوا 

ي منها، وإلاّ فدعهم يبقون على جوعهم؛ كلّا، ليسوا كذلك، وذلك لأنَّ نظرة الولّي الإله
والعارف بالله ورحمته وعطفه عامة وشاملة للجميع، فهو ليس سوى ظهور وتجلٍّ لرأفة الله 

 ورحمته وكرمه وفضله، وهو عام وشامل لجميع المخلوقات.
 بسيط زمين سفره عام اوست *** در اين خوان يغما چه دشمن چه دوست

 والأعداء على السواء( )يقول: إنَّ البسيطة هي مائدته العامّة، ويجلس عليها الأصدقاء
فكما أنَّ الله قد أعدَّ مائدته للجميع، فكذا يكون الحال الذي عليه الولّي، فهو يقول: أنا لا 
أريد أن أكون هنا وحدي، بل تعال أنت أيضًا وشاركني؛ فلقد كان بإمكان السيِّد الحدّاد أن 

له: أنا أذكرك على الدوام،  يقول: ما دام قد أدرك الأمر، فذلك شيء جيّد، فأبلغه سلامي وقل
وأنا أدعو لك في مشاهد الأئمة؛ وما شابه ذلك من الكلمات التي نتبادلها نحن؛ فلا نراه يقول 
ذلك، بل نراه يريد أن يجعله ينتفض، فهو يقول له: هل توصّل إلى هذه الحقيقة وهي كون 

عطيك شيئًا آخر، بل أنت المعطي والمستلم واحد؟ فلا أنت تعطيه شيئًا، ولا هو في المقابل ي

https://madrasatalwahy.org/


  1٤ 
 

واسطة وظهور للإعطاء، وهو واسطة لاستلام العوض؛ فكلاكما ظهور ليس إلاّ، أنت من هذا 
الطرف وهو من الطرف الآخر، فكلاكما واحد؛ وكما أنه ينبغي عليك أنت أن تفهم المسائل 

 الكيفيّة.  بهذه الكيفيّة فكذلك ينبغي على الطرف المقابل الذي يشتْي منك أن يفهمها بهذه

 أثر النظرة التوحيديةّ التي يوصي بها العرفاء على علاقات الإنسان المختلفة

حسناً، إن رأينا المسائل بهذه الكيفيّة فما الذي سيحصل للمساومة؟ قد تكون المساومة 
مطلوبة أحيانًا، ولكن ماذا عن الغش؟! فلا بأس بالمساومة عندما تكون ضمن الحدود 
المعقولة، وفي محلّها، لا أن يسعى أحد الطرفين إلى تجريد الآخر من ملابسه، فقد تصل المساومة 

ذي يجعل الطرف المقابل يقول: خذ البضاعة بدون ثمن، بل وأنا مستعدّ لأن أعطيك إلى الحد ال
 ضعف قيمتها بشرط أن تكفيني شّرك!!

كنت قد دخلت أحد المحالّ التجاريّة في الحجاز مع عدد من أصدقائي، وكان هناك عدد 
لجميع؛ فما إن رآنا من الإيرانيين من أهالي إحدى المدن التي لا أذكر اسمها الآن والتي يعرفها ا

صاحب المحلّ إلاّ واستنجد بنا بعد أن عرف بأنَّنا من الإيرانيين، وعلى الرغم من كوننا كنَّا 
نرتدي الملابس العربية، فقال: قولوا لهم بأنَّني لا أريد منهم أيّ ثمن، فليأخذوا البضاعة مجانًا، 

الذي فعلتموه بالرجل بالشكل الذي جعله فلقد أهلكوني ـ هكذا قالها ـ فالتفتُّ إليهم قائلًا: ما 
يقول: فليأخذوا ما يريدون مجانًا؟ قالوا: وهل يعني ما يقول حقًا؟!! فقلت لهم: نعم، إنَّه يعني 
ما يقول، فخذوا بضاعتكم وغادروا ولا تعودوا! فلا بأس بالمساومة ولكن بشرط ألاّ تصل إلى 

 هذا الحد.
 لماذا الكذب؟ ولماذا تقسم قسمًا كاذبًا؟فلماذا تريد أن تغشّ الطرف الآخر؟ و

وهذا الأمر لا يختصّ بالمعاملة التجاريّة فقط، بل ويشمل كافّة نشاطات الحياة اليوميّة؛  
فعلى سبيل المثال عندما تجلس خلف طاولة الرئاسة فلماذا تكذب؟ ولماذا تراوغ وتخدع؟ ولماذا 

 تعمل على الإيقاع بخصمك؟

https://madrasatalwahy.org/


  1٥ 
 

هذا المجلس بهذه النيّة ألن تتغيّر طريقة كلامه؟! ولو شارك  فلو كان الشخص يشارك في
 الشخص في هذه الجلسة بهذه النظرة ألن تتغيّر تصّرفاته؟! محال أن لا تتغيّر.

ما تكلّمنا عنه كان يتعلّق بموضوع البيع والشراء، وهو ينطبق أيضًا على كيفيّة التعامل  
طار العمل بين الرئيس والمرؤوسين، وبين مع الآخرين، وكذلك على كيفيّة التعامل في إ

الموظّف والمراجعين؛ فكلّ في محلّه الخاصّ به. ولذا فقد جاء في الروايات بأنَّك إذا أردت 
مساعدة فقير، فعليك أن تعلم بأنَّ يد الله هي التي تستلم منك النقود أو أيّ شيء آخر تعطيه؛ 

وأيضًا من التوصيات أنه لا تسلّم المساعدة للفقير أي عليك أن تعلم بأنَّ يد الفقير هي يد الله؛ 
 بل عليك أن تدعها في يدك ليقوم هو بأخذها من يدك.

فنفس هذا المطلب الذي يذكره رسول الله يبيّنه العارف بهذه الكيفيّة، وبهذه العبارات، 
ضّح لنا المراد وذلك لأنَّه قد أدرك هذا الأمر في نفسه، فبعد أن أدرك الأمر في نفسه يأتي هنا ليو

من كلام رسول الله أو الإمام عليهما السلام، فيقول معناه هو: إنَّ المعطي والمستلم واحد، 
 فالمعطي هو الله، والمستلم هو الله أيضًا.

فلو كان الشخص يرى الأمور بهذه الكيفيّة فلماذا الكذب؟ ولماذا المعصية؟ ولماذا أسعى  
نصف الحقيقة وإخفاء نصفها الآخر؟ ولماذا أقوم بحفظ سّر لطمس الحقائق؟ ولماذا أقوم ببيان 

كنت قد اطلعت عليه، لأقوم بإفشائه في وقته المناسب؟ فلماذا أعمل على إفشاء أسرار 
الآخرين؟ وما هو السّّ الذي أريد إفشاءه؟ فإن كان الأمر كذلك، وإن كان أفق معرفتنا عند 

 هذا الحدّ، فلا معنى لهذه الأمور بعد!
ولكن بما أنّ أفق معرفتنا ليس عند هذا الحدّ، ولما كنَّا نقوم بمثل تلك الأعمال، فهل يمكننا 
والحال هذه أن ندّعي بأنَّ تلك الأعمال التي نقوم بها هي أعمال رحمانيّة؟ كلّا، لا يمكن القبول 

الربوبي، هو ذلك بهذا، فالعمل الرحمانّي، والعمل المؤيّد من قبل الملائكة وعالم الغيب والعالم 
العمل الذي يكون وفقًا لما يأمر به أولياء الله، والذي يتطابق مع البرامج السلوكيّة الصادرة 
منهم؛ فإن كان الأمر كذلك، فأيّ تسمية نستطيع أن نطلق على ما يقابلها من الأعمال التي نراها 

ا أعمال رحمانيّة أيضًا؟  كلّا بالطبع، فلا يمكن تسميتها تصدر عن الآخرين، فهل يمكن القول بأنهَّ

https://madrasatalwahy.org/


  1٦ 
 

ا وبأجمعها تكون من  ا أعمال شيطانيّة؛ نعم، إنهَّ بالأعمال الرحمانيّة، فماذا يُطلق عليها إذًا؟ إنهَّ
الأعمال الشيطانيّة؛ فلا يمكن أن يجتمع الملَك والشيطان في مكان واحد، فذلك المكان إمّا أن 

 يكون محلًا لنزول الملك أو نزول الشيطان.
قول الإمام السجّاد هنا: عندما تنظر إلى ما تقوم به من عمل، فعليك أن تضع نُصب ي

عينيك أنَّ الله هو حقيقة عالم الوجود وأن الله هو الحقّ والواقع لا غير؛ فإن كان الأمر كذلك، 
فما هو دورنا نحن في هذا المجال؟ إنَّنا عبارة عن وسيلة تسعى للوصول إلى تلك الحقيقة؛ فها 

ن نشعر بكوننا مختارين، فلسنا مثل الحديد الذي لا يدرك شيئًا، ولسنا مثل هذا العمود الذي نح
نا نقوم بتْتيب المقدّمات ووضعها  لا يفهم شيئًا، بل نحن من بني البشر وها نحن نرى كيف أنَّ

ل هذه إلى جنب بعضها لنتوصلّ من خلالها إلى نتيجة معيّنة؛ فإن كنَّا كذلك، فكيف يمكننا والحا
تفسير تلك الحقيقة التي نشاهدها بأعيننا والتي تدلّ على كون كلّ ما في عالم الوجود هو الله، 
وأنَّ جميع ما سواه هو عبارة عن مرايا يتجلّى فيها الله؟ فعندما نرى تلك الحقيقة فما هي قيمة 

 ث.وجودنا في هذا المجال؟ إنَّ هذا الأمر يتعلّق بالجزء الثاني من موضوع البح

 قيمة وجود الإنسان أمام الله وما عليه أن يتوقعه منه

يقول الإمام السجّاد عليه السلام هنا: على الإنسان في هذا المقام أن تحصل عنده حالتان: 
 : استشعار الفقر المطلق أمام اللهلحالة الأولىا

ر، ويستطيع التميِيز بين أمّا الأولى فهي: بما أنّه يدرك، وبما أنّه مختار وبما أنّه يدرك أنّه مختا
الخطأ والصواب؛ وذلك لأنه ليس مثل الحديد أو الخشب أو الفراش أو القدح، بل هو إنسان، 
ا كان  وله إرادة، فعليه بناءً على هذا ألاّ يحسب لنفسه حسابًا في قبال الله وحقيقة عالم الوجود؛ فأيًّ

نا، فسوف يتقاطع هذا المقدار من المقدار من الوجود الذي يريد الإنسان أن يمنحه لنفسه ه
 الوجود مع مقام عظمة الحقّ ومقام كبريائه ومقام بهائه ومقام وجوده المطلق.

فما إن تحسب لنفسك حسابًا حتّى تكون قد أوجدت جدارًا يحول بينك وبين الله، وتكون 
حته قد أسدلت ستارًا فيما بينك وبينه؛ قد جعلت لنفسك وجودًا وبذلك المقدار الذي من

https://madrasatalwahy.org/


  17 
 

لنفسك، وبمقدار ما ادّخرت لنفسك في كيسك الخاصّ بك، فستكون قد أنقصت من وجود 
الله بنفس هذا المقدار؛ هذا مع أنّ وجود الله يتّصف بالصمديّة، أي مملوء، لا خلأ فيه ولا فراغ، 
ولا يمكن أن يتمّ الانتقاص من وجوده؛ فوجوده قد عمّ جميع العوالم بما فيها نفسي الموجودة 

 في هذا المكان والتي تنظر الآن ماذا ينبغي أن تقرّر في هذه القضيّة، فأنا من ضمنها في النهاية.
]فإن أردنا عزل أنفسنا عن عالم الوجود،[ فسيكون مَثلنا مَثَلَ من يقوم بإخراج جميع 

ود لأحدٍ الموجودين في هذه الحسينيّة، ثمّ ينادي بأعلى صوته: يا أيّّا الناس اعلموا بأنَّه لا وج
في هذه الحسينيّة؛ فماذا عنك أنت؟ فهل أنت موجود أم غير موجود؟ فقد تقول مرّة: لا يوجد في 
هذه الحسينية أحدٌ غيري، فسيكون كلامك صحيحًا والحال هذه، أمّا أن تقول: لا يوجد في هذه 

سك الساعة أيّ أحدٍ في هذه الحسينيّة، فلن يكون كلامك صادقًا، وستكون قد ناقضت نف
 بنفسك.

فإن كنَّا معتقدين بصمديّة الله، ومعتقدين بأنَّ هذه الصمديّة هي عامّة وشاملة لجميع 
الممكنات، وهي صمديّة مطلقة تشمل جميع الممكنات، فسنكون نحن جزءًا منها حينئذٍ؛ فلمّا 

لسجّاد هنا كنَّا نحن جزءًا منها، فكيف يجب أن تكون طبيعة تفكيرنا في هذه الحالة؟ يأتي الإمام ا
ليقول لنا: لا تحسب لنفسك حسابًا، بل أنت جزء من هذه السلسلة المتّصلة لعالم الوجود 
الشاملة لجميع ما سوى الله، الذي أنت جزء منها؛ لا أنك تعتزل جانبًا وتقف موقف المتفرّج، 

ت بل أنت موجود كجزء من هذا القانون السائد وجزء من هذا البناء، فأنت موجود؛ فما دم
موجودًا، فتعال إذًا واستمدّ من فكرك، واستعن بقواك العقليّة لمعرفة قيمتك ومكانتك، وذلك 
لكي يُعينك الله على إدراك حقيقة الأمر. فيقول الإمام هنا: على كلّ واحد منَّا أن يشعر بكونه 

 صفرًا في مقابل عظمة وجود الله، فهذا ما يتعلّق بالمرتبة الأولى من الأمر.
 : طلب المعاملة باللطف والرحمة وحسن الظنّ باللهالثانية الحالة

أمّا ما يتعلّق منه بالمرتبة الثانية: فنرى الإمام عليه السلام يقول: فما دمت صفرًا فعليك  
أن تجعل شيئًا آخرَ نصب عينيك، فما هو ذلك الشيء؟ ما دمت صفرًا، فعلََّ عندما أقف بين يدي 

الأمرين، فإمّا أن أقول له: تستطيع يا ربِّ أن تعاقبني وتوبّخني الله أن أطلب منه أحد هذين 

https://madrasatalwahy.org/


  18 
 

وتعاملني بغضبك وقهرك، فأنا أستحقّ كلّ ذلك؛ إذ إنَّ الله لا يتعامل مع عباده إلاّ بواحدٍ من 
هذين الأمرين الذين لا ثالث لهما، فهو إمّا أن يعاملهم بنقمته وغضبه وتوبيخه لهم، أو أن 

 ته ولطفه وكرمه وعفوه.يعاملهم برحمته وبرك
ق الأوّل من الأمر، ولا تجعل  فيقول لنا الإمام هنا: لا تطلب من الله أن يعاملك وفقًا للشِّ
هذا الأمر يجول في فكرك أبدًا؛ لأنَّ نزول أسماء الله وصفاته ـ عندما يقف الإنسان بين يديّ الله 

نمّ أو الجنةّ، فلا يمكن أن يجعله معلّقًا ـ في عالم الوجود يتمثّل في مجازاة العبد إما بإدخاله جه
بينهما، إذ لا وجود لمقام وسطيّ بين هذين المقامين؛ فهو إمّا أن يُعرّضه لقوته القاهرة ولغضبه 
وحزمه وعدله، فسيكون معلومًا عندئذٍ المصير الذي سيؤول إليه الإنسان، أو أن يشمله بلطفه 

ستقرّه الجنةّ وما فيها من مراتب، ويمنُّ عليه وكرمه وعفوه ورحمته وعنايته، حيث سيكون م
بالأنُس به سبحانه؛ فلا ينبغي لنا التحدّث عن الجنةّ ومراتبها، فمرتبة القُرب والأنُس بالله هي 

 مرتبة تفوق جميع مراتب الجنان.
يقول الإمام: فما دام هذا هو ظنّك بالله، وما دمت قد رأيت نفسك صفرًا في قباله، فما 

قعه منه؟ فهل تتوقّع منه أن يعاملك بالغضب والمؤاخذة والعتاب والعقاب؟ أم تتوقّع الذي تتو
ق الأول من بين هذين  منه أن يعاملك بالرحمة والعطف والعفو؟ فلماذا تقوم بانتخاب الشِّ

ا لعبارة عجيبة وغاية في الدّقة حقًا، وإنَّه لأمر في  ق الثاني؛ إنهَّ غاية الشّقين؟ بل عليك انتخاب الشِّ
الأهمية، وإنَّني كنت أرى الناس سابقًا لا تعير هذا الأمر اهتمامًا، وأشعر الآن ايضًا أنهم كذلك!! 
إنَّ الشيطان يعمل على التقليل من شأن رحمة الله لدى الإنسان، فتْاه يقول له: انظر إلى هذا فقد 

الطريق، وانظر إلى  أمضى عشرين سنة من عمره لدى المرحوم العلّامة، وها قد تخلّى عن هذا
ذاك الذي غادر بعد عشر سنوات من تواجده في هذه المدرسة، أو إلى ذاك الذي كان يحضر 
المجالس ومنذ عهد المرحوم العلّامة، فانظر إلى المصير الذي آل إليه، وانظر إلى ذاك وذاك؛ 

ذا تنظر إلى ذلك حسناً، فإن كنت تنظر إلى هذا وذاك، فتعال وانظر إلى الطرف الآخر أيضًا، فلما
الجانب فقط؟ ولماذا تتمرّغ في اليأس من الخير والرحمة والبركة والعفو وأنت تطلب حاجتك 

 من الله؟ فلماذا لا تميل إلى الجانب الآخر؟

https://madrasatalwahy.org/


  1٩ 
 

فعلينا أن نخاطب الله قائلين: إلهي، فما دام كلّ شيء بيدك، فلتشملنا رحمتك وعطفك 
؟ ما الذي ينقصك إن شملتنا بعطفك ورحمتك  وعفوك، فما الذي ينقصك إن فعلت ذلك يا ربِّ

وبركتك؟ فما دمنا صفرًا، فأعط هذا الصفر مما لديك من الخير، فها قد أظهرنا العجز والمسكنة 
لديك وسلّمنا أمرنا إليك، ولم نُبقِ لنا شيئًا نستعرضه أمامك؛ قد يقول الله هنا: لا، بل لازلت 

 في كلامك هذا، فراجع نفسك وراجع قلبك، لتْى أيّ تحتفظ لنفسك بالكثير، فأنت غير جادٍّ 
تعلّق بالدنيا لديك، وأيّ حسابٍ قد فتحت لنفسك؟! فيحصل أن نتعرّض إلى اختبار ما، فيظهر 

 لنا عجزنا وقصورنا.
فعلينا أن نقول هنا: ها قد ألقينا بكلّ ما لدينا جانبًا وها قد سلّمنا أمرنا إليك، وها نحن 

؛ 1؛ وكما قال ذلك اللصّ للشاه عبّاس الصفوي: آن الأوان لأن تهزَّ لحيتكنراك مصدر كلّ شيء
فها نحن نقرّ بكوننا صفرًا، وحتّى وإن كان ذلك من باب المجاز والاعتبار، فأظهر لنا ما تقتضيه 
ربوبيّتك من الرحمة والعفو يا ربّ؛ نعم، يريد الله من عبده أن يتكلّم معه بهذا الشكل، فهو يستاء 

 لك الذي ييأس من رحمته، وهو يقول: أحبّ ذلك العبد الذي يحسن الظنَّ بي.من ذ
جاء في الأحاديث القدسية وفي الآثار المنقولة عن الأئمة المعصومين والعظماء ذكر هذا 

؛ أي إنَّ مقدار علاقتي بعبدي بمقدار 2«أنا عِندَ حُسن ظنِّ عبديَ المؤمنِ بي»الحديث كثيًرا: 

                                                           
إشارة إلى قصّة خلاصتها أنَّ الشاه عبّاس الصفوي كان قد خرج متنكرًا بلباس رجل فقير ليلًا، فوجد ثلاثة من اللصوص    1

ئلًا: ماذا تفعلون، فقالوا له: نريد أن نحفر بئرًا، فقال لهم: أفي الليل وعند جدار يعملون على حفر جدار القصر، فاقتْب منهم قا
القصر تحفرون بئركم؟ بل أنتم لصوص؛ فاتّفق معهم على مشاركتهم في عملهم، فقال له أحدهم: إنَّ لكل واحد مناّ موهبةً 

ك في ظلام الليل الدامس، فما هي موهبتك التي تتمتعّ تؤهله للعمل معنا، فأنا أستطيع معرفة أيّ رجل لمجرد رؤيته وإن كان ذل
بها لكي تشاركنا عملنا؟ فقال لهم: وأنا أستطيع ـ وبمجرد هزّ لحيتي ـ إخراجكم من السجن إن تمّ القبض عليكم؛ فاتفقوا على 

إحضار اللصوص، فقال العمل سويّة وأحدثوا ثقبًا في الجدار وسرقوا خزانة الملك، فقبُض عليهم؛ وفي الصباح أمر الملك ب
لهم: كيف تتجرّؤون على سرقة قصر الملك، فقال له ذلك الرجل: أتسمح لي بالكلام يا جناب الملك؟ فقال له: قل ما عندك، 
فقال الرجل: إنَّ لكل واحد منَّا مهمّة هو مكلّف بالقيام بها، فلقد قام صاحباي بمهمتهما الليلة الماضية، وها أنا أقوم الآن 

هي التعرّف على رابعنا الذي شاركنا في السّقة، فعلى الرابع والحال هذه القيام بمهمته في هزّ لحيته وإخراجنا من بمهمتي و
 السجن، فضحك الملك عباس وأطلق سراحهم. ]المتْجم[

 .۱۸3، ص 2روضة المتقين، لمحمد تقي المجلسي، ج    2

https://madrasatalwahy.org/


  20 
 

نا معه بمقدار ما لديه من حسن الظنّ بي، فلا شأن لي بمن يُسيء الظنَّ بي، بل علاقته هو بي، وأ
أنا أترك مثل هذا العبد وشأنه؛ أمّا ذلك الذي يُحسن الظنَّ بي، وذلك الذي يعتقد بأنَّني أعفو عن 
 المذنبين، وأنَّ لي القدرة على العفو والتسامح، فأنا أحب مثل هذا عبد، لا ذاك الذي يكون عابس

الوجه على الدوام، والذي يُقطّب حاجبيه بالشكل الذي يجعلها تتّخذ شكل الرقم سبعة، والذي 
 كلّما حاولت تليِّينه، لا تراه يلين، وترى اليأس قد غلبه.

أرأيت بعض الناس وكيف إنَّك وكلّما قلت له: إنَّك واحد كبقيّة الناس؟ تراه يقول: كلّا، 
ينظر إليَّ أبدًا، فلا ينفع معي شيء والحال هذه وسواء صلّيت  فالله قد أعرض بوجهه عنِّي، ولا

، فسوف لن تنفعني الصلاة بشيء، وتراه يردّد كلمات اليأس هذه دائمًا؛ فسيعامله الله  أم لم أصلِّ
ونتيجة لنظرته السلبية هذه بالمثل، فسيقول له الله: فما دمت على هذا الحال، فلا شأن لي بك إذًا؛ 

ني فعله لك، فكلّما قلت لك: سأعفو عنك، تردّ علََّ قائلًا: كلّا، لا يمكن أن تعفو فما الذي يمكن
عنِّي؛ فلا شأن لي بك إذًا، إذ إنَّ العفو لا يمكن أن يتمّ عنوةً؛ فسأشمل برحمتي من عبادي من 

 يُحسن الظنَّ بي ويراني إلهاً رحيمًا.

 يف اللـه الرحيم إلى خلقهغرض العلامة الطهراني من تأليف كتاب معرفة اللـه تعر

قال لي المرحوم العلّامة رضوان الله عليه يومًا: أتدري يا سيِّد محسن ما الذي دعاني 
لتأليف كتاب معرفة الله؟ بالطبع فقد انتقل إلى رحمة الله وهو ــ على ما يبدو ــ لم يُكمل تأليف 

جل كسّ وتحطيم ذلك الغول الجزء الثالث من الكتاب بعد؛ قال: لقد ألّفت هذا الكتاب من أ
الذي صوّره أولئك السادة للناس، وتبديله بإلهٍ رحيمٍ وعطوفٍ ورؤوفٍ، وإلى جليسٍ أنيسٍ، 
يجلس جنب جميع الناس، يحتضنهم ويقبّلهم ويحفظهم في حفظه ويحرسهم بحراسته؛ فكان هدفي 

ا بأنَّ الله هو ليس هو تنزيل هذا الإله من ذلك الأفق البعيد ووضعه بين أيدي الناس، ليعرفو
بذلك الغول الذي تكون أسنانه كأسنان الفيل، والذي ما أن يقع نظر أحدهم عليه، حتّى يموت 
بالسكتة القلبيّة؛ فهو مخيف أكثر من عزرائيل ومنكر ونكير!! ]مزاح من السيد[؛ فلقد بذلت 

https://madrasatalwahy.org/


  21 
 

فلماذا تفرّون منه؟  جهدي لتحطيم ذلك الإله واستبداله بهذا الإله، فأقول لهم: هذا هو إلهكم،
 ولماذا تُعرضون عنه؟

 بعض البيانات العجيبة في بيان رحمة اللـه الواسعة

هنالك عبارات عجيبة جدًا في هذا المجال، فلو شملني التوفيق الإلهي، فسأتحدّث عنها؛ 
]غير أنَّه لا يبدو بأنَّني سأتمكّن من الحديث عنها هذا العام[، فلقد شارف شهر رمضان المبارك 

حالي،  على الانتهاء وها هي يداي خاليتان من كلّ شيء، غير أنَّني أخاطب الله قائلًا: إلهي هذا هو
فلم أتزود في هذا الشهر من تلك المعارف شيئًا، ولكنَّني أقول: نحن نعرفك على ما وصفك به 
الإمام السجّاد عليه السلام لنا، هذا من جانب، ومن الجانب الآخر، فنحن على هذا الحال الذي 

، بل نحن ذكره الإمام، ثمّ ها قد وُضِع أمامنا خياران، فنحن لا نريد انتخاب الخيار الأول  يا ربِّ
نطلب منك أن تعاملنا وفقًا للخيار الثاني؛ فهذا مما علّمنا إيّاه العظماء، فلا يمكن لنا من أن نُخدع 

م علّمونا الحقيقة، فهم لم يكذبوننا.  والحال هذه! نعم، هذا ما علّمونا إيّاه، ونحن نعلم بأنهَّ
نوها للسير فيها، فلولاهم لكان وخلاصة الأمر، أنّ هذه الأمور هي طرق والله والأئمة بيّ 

علينا أن نلطم رؤوسنا حتّى يوم القيامة؛ فلقد جاء الأئمة والعظماء ليرونا الطريق الصحيح 
ويدلّونا على الحفُر الموجودة فيه لئلاّ نقع فيها؛ فهم قد دلّونا على الطريق الذي علينا أن نسلكه، 

ق المفتوحة للمرور وأيّّا المغلق وأيّّا ذات والطريق الذي علينا تجنّب السير فيه، وأيّ الطر
 الممرّ الواحد وأيّّا ذات الممرّين، وأيّّا الذي يؤدِّي إلى الهلاك.

فنستطيع استخراج بعض الأسرار من بين طيّات هذه المواضيع وهذه العبارات التي بيّن 
خاطب الله هنا قائلين: لنا الأئمة فيها شيئًا عن مقام الرحمة والعطف الإلهيّ العام والشامل؛ فن

إلهي ليس لك طريق للفرار من مطالبنا ]مزحة من سماحة السيِّد[، فقد علّمنا الإمام السجّاد كلّ 
شيء، وها قد سدّ طريق الهروب أمام وجهك؛ وها نحن نتعامل معك وفقًا لكلام الإمام 

في ذلك هذا العبد السجّاد، فنقول لك: أنت كلّ ما في الوجود، حيث شمل وجودك كلّ شيء بما 
الفقير، ولم يبقِ ذّرة واحدة، هذا أولاّ، وثانيًا: فلسنا بتلك الذرّة أيضًا، بل نحن عبارة عن صفر 

https://madrasatalwahy.org/


  22 
 

مطلق؛ وثالثًا: فلمّا كان الأمر على هذه الكيفيّة، فكيف ستعاملنا إذًا، فهل ستعاملنا بغضبك 
ق وقهرك، أم ستعاملنا برحمتك وعطفك؛ فها نحن نتوسّل إليك يا ر بِّ أن تعاملنا وفقًا للشِّ

الثاني، فعاملنا بعطفك؛ فسيقول الله هنا: لا بأس عليكم، فإن كنتم قد خطوتم هذه الخطوات 
فعلًا، وأنتم متمسّكون بهذا الاعتقاد، ولم تُبقوا لأنفسكم أيّ شيء، وتريدون أن تتْكوا جميع 

ثمّ إنَّني أنا الله، فما الذي أجنيه إن تعلّقاتكم، فإن كنتم على هذه الحال حقًا، فأنا لست ببخيل؛ 
 قمت بمعاقبة عبدي بدلًا من أن أشمله برحمتي وعطفي؟

إنَّ الإنسان ليتعجّب حقًا عندما يطّلع على الأدعية التي يقرؤها العظماء وأهل المعرفة في 
سين ما مناجاتهم مع الله؛ فلقد جاء في إحدى العبارات المنقولة عن أمير المؤمنين أو الإمام الح

ا، 1مضمونه: إلهي ما الذي تجنيه إن عذّبتني بدلًا من أن تشملني برحمتك ا لعبارة عجيبة حقًّ ! إنهَّ
 فما الذي ينقص الله إن قام بذلك في واقع الحال؟ وهل يتحتّم على الله أن يُعاقب عباده؟!

في مقاماتهم  لو عَلِمنا كم هو الله عطوف ورءوف، ولو اطّلعنا على ما اطّلع عليه العظماء
التي وصلوا إليها وفي مشاهداتهم التي عاينوها، لفعلنا كلّ ما يحلو لنا! وكما خاطب أحدهم الله 
قائلًا: إلهي لو كشفتُ لعبادك ذرّة من رحمتك، لما عبدك أحد إلى يوم القيامة! فقال الله: لا، لا لا 

مشاريعنا تنتهي ولا تفسد  تفش هذا السّّ، أنا سأفعل ما تقوله، ولكن انت احفظ السّّ ودع
 الدنيا بإفشاء هذا السّّ! ففي النهاية هكذا هي سعة بحر رحمة الله.

ولهذا السبب نرى كيف يدأب العظماء على بثّ روح الأمل بين تلامذتهم، فهم لا يدعونهم 
لليأس، بل يدعونهم إلى التفاؤل والسعادة والانبساط والابتهاج والانشراح دائمًا؛ فهكذا هو 

                                                           
) عليه السلام ( إذا صعد الصفا استقبل الكعبة ثم يرفع يديه ثم : كان أمير المؤمنين ۷۸٤ص  3۱جاء في وسائل الشيعة ج   1

اللهم افعل بي ما أنت أهله فإنك إن تفعل بي ما أنت أهله ترحمني، وإن تعذبني فأنت غني عن عذابي، وأنا محتاج إلى يقول: ...
 رحمتك، فيا من أنا محتاج إلى رحمته ارحمني

لك الحمد إن أطعتك، كان أبو الحسن ) عليه السلام ( يقول في سجوده : : و۱٤3ص  ٥وجاء في مستدرك وسائل الشيعة ج
ولك الحجة إن عصيتك، لا صنع لي ولا لغيري في احسان كان منيّ حال الحسنة... يا من لا تنقصه المغفرة، ولا تضّره الذنوب، 

 صلّ على محمّد وآل محمّد واغفر لي ما لا يضرك، وأعطني ما لا ينقصك.
اللهم إنّ الطاعة تسّّك، والمعصية لا تضّرك، فهب لي ما يسّّك، عن الإمام الصادق عليه السلام:  ٤3٩صدوق ص وفي أمالي ال

 واغفر لي ما لا يضّرك، يا أرحم الراحمين. 

https://madrasatalwahy.org/


  23 
 

ريق السلوك، أي على السالك أن يطوي طريقه بروح من الأمل والبهجة؛ فإن تزامن طيّ ط
الطريق مع اليأس، فسيتوقف السالك ويبقى يعيش حال الشكّ واليأس وسوف لن يتمكّن من 
التقدّم ولو لخطوة واحدة في سيره ما لم يتجاوز هذا الحال؛ فلو صلّى ألف ركعة في الليل، لما كان 

الركعة الواحدة؛ فيجب طيّ هذا الطريق بروح من الأمل، فهذا الأمل هو بمثابة الوقود  لها فائدة
لمحرّك السيّارة، فلا يمكن للسيّارة أن تتحرّك لو لم يتم تزويدها بالوقود؛ فهذا الأمل الذي 

 يعمل على دفع الإنسان للحركة والتكامل هو بمثابة ذلك الوقود.
عون إلى الله في مناجاتهم ويبكون ويقولون: إلهي نحن لا لذا نرى الأئمة والعظماء يتضّر 

نرى لأنفسنا وجودًا ولسنا بشيء، بل نحن عدم محض، ولا يمكن أن نحسب لأنفسنا في قبال 
وجودك حسابًا، ولا نرى لنا أيّة قدرة وليس لنا حقيقة أو وجود أو هوية مستقلّة، وفي نفس هذا 

لون: إلهي ما الذي يحلّ بنا إن لم تشملنا رحمتك وعفوك الوقت نراهم يطرقون باب الرحمة، فيقو
وهدايتك؛ فدائمًا ما يتكلّمون عن الرحمة، لا تراهم يتطرّقون إلى موضوع العقاب، بل هم ينادون 
الله بصفات الرحمة والعفو والعظمة والتغاضي والإغماض، ويطلبون منه أن يأخذ بأيديّم في 

 هم.طريق الهداية وأن يوصلهم إلى غايت
هنالك الكثير مماّ يمكن أن يُقال في هذا المجال من النكات الدقيقة؛ فهناك طرق لجعل 
هذه المسألة وهذه الحقيقة وجدانيّة، فيشعر بها الإنسان ويلمسها، ولله طرق مختلفة من خلالها 

مّ يوصل الإنسان إلى هذه الحقيقة وجدانًا، كلّ بحسب ما يناسبه؛ فقد يرتكب الإنسان ذنبًا، ث
يتعجّب بعدها من صدور مثل هذا الذنب منه، فتْاه يقول: كم أنا عاجز وضعيف بحيث لم 
أستطع السيطرة على نفسي، وكم أنا عبد لأهوائي النفسيّة بحيث لم أتمكّن من الامتناع عن القيام 

 بذلك العمل.
ه، فستْاه ففي مثل هذه الحالة، فإن أراد الإنسان الاستمرار في الطريق الذي انتخبه لنفس

يسعى إلى التنصّل عن دوره فيما حصل ويقوم بإلقاء المسؤوليّة على عاتق الشيطان، فيقول: ها 
قد أغواني الشيطان! ]فسيُقال له هنا:[ وما للشيطان المسكين ولك حتّى يأتي إلى بيتك ليغويك، 

https://madrasatalwahy.org/


  2٤ 
 

عاتق الشيطان، فيقول: بل أنت الذي تُعلِّم الشيطان كيفيّة الغواية؛ فتْاه يُلقي بالمسؤوليّة على 
 لقد أغواني الشيطان!

 لم يغوك الشيطان، بل أنت الذي تُغوي الشيطان، فلا تُلقِ باللوم على الشيطان.
فإن أراد الإنسان التصّرف بهذا الشكل والتهرّب من مسئوليّته، فسوف لن يجني من ذلك 

إلى نفسه وتوجّه إلى الله قائلًا: نفعًا، أمّا إن قام باستبعاد مسألة غواية الشيطان، ونسب التقصير 
إلهي، أنا مسكيٌن وضعيفٌ ولقد كنت أحمق حينما ارتكبت تلك المعصية، فسيكون هذا النوع 
من التصّرف، تصّرفًا سليمًا وسيعمل على الأخذ بيده وإصلاحه والقضاء على ما به من أنانيّة 

 ة.وشعور بالاستقلال، نعم، سيعمل ذلك على القضاء على الأنانيّ 
]أمّا ذلك الذي يلقي باللوم على الشيطان[ فسيكون مصيره مصير ذلك الرجل الذي جاء 
إلى المرحوم العلّامة وقال له: أصبحت بالشكل الذي لا أتمكّن فيه ـ وبفضل الله ـ من ارتكاب 
معصية بعد الآن؛ فقال له المرحوم العلّامة: إنَّ نفس شعورك هذا بعدم ارتكابك للذنب، هو 

ذنب أنت ترتكبه الآن، وهو الذنب الذي لا يمكن علاجه؛ فيمكن معالجة غيره من أعظم 
الذنوب بالتوبة، أمّا هذا الحال الذي أنت عليه، فهو مماّ لا علاج له، فهو أعظم ذنب يمكن 
تصوّره؛ فمثل هذا الذنب يعمل على إخراج الإنسان من تلك المرتبة ]مرتبة العبودية[. لذا نرى 

لكثير من الحالات، يكون ذلك الخطأ الذي يرتكبه الإنسان عبارة عن وسيلة للأخذ بأنَّه وفي ا
بيده في طريق الهداية وتجاوز العقبات، وهو مماّ يجعل الإنسان يعرف مكانته الواقعيّة التي هو 

 عليها.
نسأل الله أن يشملنا جميعًا برحمته، وألاّ يحرمنا من ذلك الفهم وتلك البصيرة، وأن يكشف 

 ا حقيقة الأمر، ويرينا تلك الحالات التي منَّ بها على العظماء والخواصّ من أوليائه.لن
  

 الّلهمّ صلِّ على محمدّ وآلِ محمدّ

https://madrasatalwahy.org/

	مكانة اللـه في عالم الوجود
	عبارات الإمام السجّاد عليه السلام في دعائه أخلاقيّة مستندة إلى المباني الحكميّة
	لقاء المرحوم العلامة بوفد من النساء وقراءته حديث اعبد اللـه كأنك تراه
	عدم إدراكنا لإحاطة اللـه بنا يشبه عدم إدركنا لإحاطة مقام الولاية بنا
	عدم لمسنا لإحاطة مقام الولاية بنا يسبّب ارتكابنا للمعاصي
	ضرورة الإنصاف والتفكّر والابتعاد عن المشوّشات في السلوك إلى اللـه
	شهر رمضان شهر الخلوة مع اللـه
	عمق نظرات أولياء اللـه واستناد نصائحهم إليها
	تخلية القلب عن الشواغل مقدّمة لتجلي اللـه فيه
	قصّة ظهور الإمام الرضا عليه السلام لأحد زوّاره في المكاشفة ووصيته بتخلية القلب
	غرض أدعية الإمام السجّاد ووصايا الأولياء تخلية القلوب عن غير اللـه واستغلال الأعمار
	ضرورة التصديق كمقدّمة للحركة
	معنى حديث «اعبد اللـه كأنّك تراه...»
	قصّة سؤال السيّد الحدّاد للمرحوم العلامة عن بائع القماش ورؤيته التوحيديّة في البيع والشراء
	سعي أولياء اللـه في أخذ الآخرين إلى آفاقهم
	أثر النظرة التوحيديّة التي يوصي بها العرفاء على علاقات الإنسان المختلفة
	قيمة وجود الإنسان أمام الله وما عليه أن يتوقعه منه
	غرض العلامة الطهراني من تأليف كتاب معرفة اللـه تعريف اللـه الرحيم إلى خلقه
	بعض البيانات العجيبة في بيان رحمة اللـه الواسعة

