
 

 

 

  

 هو العليم

  

 الموجودات تجلٍ لذات الباري تعالى

  

 المحاضرة الثانية عشرة -هـ ق  ۱٤٣٦سنة  -شرح دعاء أبي حمزة الثمالي 

  

 محاضرة ألقاها

 آية الله الحاجّ السيّد محمّد محسن الحسينيّ الطهرانيّ 

 قدس الله سره

  

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 أعوذ باللـه من الشيطان الرجيم

 بسم اللـه الرحمن الرحيم

 الحمد لله ربّ العالمين

 والصلاة والسلام على سيدّنا ونبينّا أبي القاسم محمد

 وعلى آله الطيبين الطاهرين

 واللعنة على أعدائهم أجمعين

  

  
كَ، وَاعْفُ عَنْ تَ » ، جَلِّلْنيِ بسِِتِْْ قْ عَلَََّ بعَِفْوِكَ؛ أَيْ رَبِّ وْبيِخِي بكَِرَمِ هَبْنيِ بَفَضْلكَِ وَتَصَدَّ
 «وَجْهِكَ 

 النظرة التوحيدية لعالم الوجود هي الشرط الأساسي في حركة السالك

م الحديث في الليلة الماضية أنَّ الشرط المهم في حركة السالك هو أن يعلم ـ بالطبع  تقدَّ
فإنَّه سيصل إلى هذا الأمر في المراتب العالية، فالعظماء يلمسون ذلك ويشاهدونه بأنفسهم في 
تلك الدرجات العليا؛ وهي درجة الاتحاد والورود في حرم الولاية وشهود جريان المشيئة 

يّة ـ بأنَّ هناك حقيقة واحدة حاكمة ونافذة في جميع عوالم الإمكان، وتلك الحقيقة عبارة عن الإله
ارتباط الماهيات ـ أي ماهية فرضت وبأيّةِ درجةٍ من الدرجات كانت ــ بالله الموجِد لهذه 
 الماهيات، والمعطي لها الوجود والتحقّق. وتلك الحقيقة الربطيّة هي عبارة عن ظهور الأسماء
والصفات الإلهية في جميع العوالم الإمكانية باختلاف مراتبها. وبعبارةٍ أخرى، إنَّ الله تعالى في 
مرتبة الذات هو عبارة عن تلك الحقيقة البحتة والبسيطة التي لا يمكن أن يُتصوّر لها ثانٍ، 

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

، فحقيقة الذات هي ذاك الوجود البحت والبسيط، والذي يُعبّّ عنه بصرف الحقيقة أيضا  
عبارة عن مقام الوجود الصرف، بدون أيّ « هو»، فذلك الـ «الهوهوية»وكذلك يُعبّّ عنه بمقام 

ٍ وبدون أيّ نوعٍ من أنواع الظهور.  تعيِِّّ

 جميع ما في الوجود هو تجلٍ للذات وظهور له تعالى

لنضرب مثالا  على ذلك، وهو مما نلمسه نحن بأنفسنا: عندما ننظر إلى أنفسنا، فنحن 
حظ امتلاكنا لصفات مختلفة؛ منها حسن ومنها قبيح. فنلاحظ امتلاكنا للعلم والقدرة، نلا

ويمتلك البعض منَّا صفة الجود والكرم، بينما يمتلك البعض الآخر صفة البخل المذمومة، 
ويمتاز بعضنا بصفة العطف والرحمة، بينما يكون البعض الآخر قاسيا . فالناسُ يختلفون فيما بينهم 

ت، وهم يلمسون هذا الأمر في أنفسهم، بل يمكن للآخرين معرفة ذلك من خلال من صفا
أفعالهم، فلا يستطيع أحدنا الاطّلاع على صفات الآخر ما لم يصدر منه فعل معيِّ، هذا في الوقت 

 الذي يعرف فيه الرجل بنفسه ما لديه من صفات.
لورق ويُظهر موهبته، لا فالخطّاط قبل أن يمسك بالقلم والدواة ويبدأ بالكتابة على ا

يمكنك أن تميّز بينه وبيِّ الرجل العادي كبائع الخضار مثلا ، لكن ما إن يغمس القلم في الدواة 
ويبدأ بالكتابة تقول: يا للعجب! أيّ رجل يجلس أمامي الآن، وأيّ خطّاطٍ هذا! عندها فقط 

إلى جنبك، فما لم يتفوّه بشيء،  ستعلم بأنَّ هذا الرجل خطّاط. وكذلك الأمر مع العالِم الذي يجلس
تتصوّر أنّه مجرّد رجل عادي، فكلّ ما ترى منه هو العمامة على رأسه والقباء والعباءة، لا تعرف 
عنه أكثر من هذا، ولكن ما إن يبدأ بالحديث والإجابة على أسئلتك حتى تقول: يا للعجب! أيّ 

فيما يتعلّق بالرجل القويّ الجالس إلى جنبك رجلٍ هذا؟ وأيّ بحرٍ موّاجٍ أقابل الآن؟ وكذا الأمر 
والذي لم يصدر عنه أيّ فعل بعد، فتتصوّر بأنَّه مجرّد رجل عادي، لكن ما إن تراه يقوم برفع ثقلٍ 
يزيد على المائة كيلوغرام، فستقول عندها: يا للعجب! أيّة قوّةٍ يمتلك هذا الرجل؛ وهكذا الأمر 

 لأخرى، فلا يمكن معرفتها ما لم تبّز وتظهر إلى العلن.فيما يخصّ جميع الأسماء والصفات ا

https://madrasatalwahy.org/


  4 
 

نحن نعلم إذا  بامتلاكنا لصفات معيّنة، نعلم مثلا  بامتلاكنا للقدرة وإن لم يظهر مناّ ما يدلّ 
عليها.. أفلا يعلم الخطّاط بامتلاكه لموهبة الخط؟! بلى، إنَّه يعلم ذلك وإن لم يشرع بالخط بعد، 

ه إلى العلن، سيحصل لنا الاطّلاع عليها، أمّا هو، فيعلم بامتلاكه لها. وبظهور هذه الموهبة من
وكذا الأمر بالنسبة إلى الرجل القوي والعالمِ، فالرجل القوي يعلم بأنَّه قويّ، والعالِم يعلم بأنَّه 

 عالِم وإن لم يتفوّه بشيء. وهكذا الحال مع بقيّة الصفات.
لعظماء النهي عن الاستهزاء بأيٍّ عبدٍ من عباد الله، من هنا ورد في الروايات، وعلى ألسنة ا

! فهل يكتب ولّي الله على جبهته: أنا وليُّ الله؟! فمنْ يعلم أي 1إذ قد يكون وليّا  من أولياء الله
مقام للرجل الذي يجلس إلى جنبه، أو ذلك الذي يجلس في زاوية ما، وما هو الحال الذي هو 

 ا أن يراعي هذا الأمر وأن يحتْم جميع الناس.عليه؟! لذا يجب على كلٍّ منَّ 

 مقام الذات مغاير لمقام الصفات

إذا  كلّ واحدٍ من الناس يعرف ماذا يمتلك من الصفات ويلمس ذلك بنفسه، غير أنَّه 
يعرف في نفس الوقت بأنَّ تلك الصفات غير مستقلّة بنفسها، بل مرتبطةٌ بذاتٍ، فعندما يقول 

، أو جوادٌ كريم، أو شجاع، أو أنا أمتلك صفة أحدهم: أنا خطّاط، أو  أنا قويّ، أو أنا عالِم، أو حيٌّ
 ـ عندما يقول القائل: أنا أمتلك هذه الصفة وذلك الكمال؟ « أنا»الرحمة والعطف؛ فما معنى تلك ال

عندما يقول: )أنا صاحب سلطة وقدرة، ألا تعلم مع من تتكلّم؟ نعم! « أنا»وما معنى هذه الـ 
حذر فلعلّك تتعرّض إلى ما لا يحمد عقباه!( أو أن يعمل آخر على تحدّي الغير بما يمتلك كن على 

 من علم؛ وهكذا بالنسبة لبقية الصفات.
شيء آخر غير العلم « أنا»فذلك الذي يقول أنا أمتلك كذا وكذا، من المعلوم بأنَّ الـ 
ما يقول أحدهم أنا فهذه والقوة والرحمة والعطف والشجاعة وما إلى ذلك من الصفات؛ وعند

                                                           
وعن جعفر الصادق رضي الله عنه في معنى هذه النعم التي أوجبنا الشكر في : 3٦٥، ص ۱جاء في كتاب قوت القلوب، ج    1

إخفائها قال: إن الله تعالى خبأ ثلاثا  في ثلاث، رضاه في طاعته، فلا تحتقروا منها شيئا  لعلّ رضاه فيه؛ وخبأ غضبه في معاصيه، 
 . ]المتْجم[، فلا تحتقروا منهم أحدا لعلَّه ولّي الله تعالىفلا تحتقروا منها شيئا  لعلّ غضبه فيه؛ وخبأ ولايته في عباده المؤمنيِّ

https://madrasatalwahy.org/


  ٥ 
 

تُسمّى بالذات؛ فذاتنا عبارة عن تلك الحقيقة التي ندركها بأنفسنا والتي لا يمكننا أن « أنا»الـ 
 نضمَّ إلى جنبها أيّ شيءٍ آخر، إذ كلّ شيءٍ يُضمّ إليها يكون خارجا  عنها.

 معرفة النفس مقدمة لمعرفة الله وكيفية تحصيل التوجهّ إلى النفس

مج التي يُوصي بها العظماء في السير بالنفس والوصول بها إلى إدراك حقيقتها هو من البّا
؛ إنَّ لهذا البّنامج درجات متفاوتة؛ لا يمكنني هنا ذكر الدرجات المتقدّمة 1التوجّه نحو النفس

منها؛ أمّا الدرجة الأولى فهي: أن يجلس السالك في مكان ما فيغمض عينيه أو لا يغمضهما ـ 
أن يغمضهما ـ ويقوم بإبعاد جميع الخواطر عن ذهنه؛ من فعلٍ قام به أو تصّرفٍ تصّرفه  والأفضل

[، ثم ]ثاني ا[ يتقدّم إلى الخطوة التالية  طوال اليوم، فعليه أن يطردها من ذهنه كلها]هذا أولا 
الأعمق؛ فيقوم بإبعاد نفسه عن التفكير وتذكّر تلك الصفات التي هي سبب القيام بتلك 

ال؛ كصفة العلم والقوة والرحمة والعطف والشجاعة والعطاء والرقّة والتفكّر والتعقّل، الأفع
وما إلى ذلك من الصفات الإنسانية، فعندما تخطر هذه الصفات من تفكّرٍ وتعقّلٍ وقسوةٍ وغيرها 
على الذهن، يجب عليه دفعها عنه؛ ثم يغوص ويغوص في أعماق نفسه حتّى يصل إلى الحدّ الذي 

ا ولا تعقّلا ، بل ولا حتّى تفكّرا  أو لا ي رى فيه لنفسه أيّة صفةٍ، فلا يرى لها علما  ولا قوّة  ولا كرم 
تأمّلا ، فلا يرى عندها أيّ شيءٍ، لا يرى في قبال نفسه أو إلى جنبها أيّ شيءٍ آخر. هذا ما يُطلق 

ت أعمق، لم يأتِ الوقت عليه اسم التوجّه إلى النفس، وهذه هي أولى الدرجات التي تتبعها درجا
 المناسب للتحديث عنها بعد.

في هذه المرحلة تنكشف للإنسان الكثير من الأمور؛ فعندما يصل إلى حقيقة ذاته ونفسه 
تبدأ نفسه بالتجلَِّ له، ويظهر وينكشف له الكثير مما كان خافيا  عنه؛ فهذه المرتبة من مراتب 

ية؛ فنحن نمتلك مقام الـهوهوية أيضا ؛ فلا النفس تُسمى بالذات، وتُسمى بمقام الـهوهو
تتصوّروا بأنَّ الله وحده الذي يمتلك ذلك المقام، فها نحن نُثبت لأنفسنا أيضا  وجودا ، فنحن 

                                                           
 32، ص 2، راجع بحار الأنوار، ج  «من عرف نفسه فقد عرف ربه»من قبيل ما ورد عن رسول الله صلى الله عليه وآله:    1

https://madrasatalwahy.org/


  ٦ 
 

قادرون على أن نصنع لنا إلها  أكبّ وأقوى وأقدر ألف مرّة من إله السموات والأرض؛ فنقول: 
؟!  ألم تكن تعلم ذلك يا ربِّ

 :1ب جدا  ذلك الشعر الذي قاله النظاميإنَّه لشعر عجي
 اى هواهاى تو هوا انگيز *** وى خدايان تو خداى آزار

 اى از آنی خواراى از آنی گم *** عز ندانستهره رها كرده
 ]يا من اتخذ هوى نفسه آلهة  تُعبد، إنّ آلهة هواك تُسخط عليك الإله

 ة فلزمتك المذلّة[تنكّبتَ عن الدرب للحظة فضللتَ، وجهلتَ العزّ للحظ
 ويستمر في قصيدته، وهي قصيدة جميلة حقا ، حتّى يصل إلى هذا البيت:

 دِه بود آن نه دِل كه اندر وى *** گاو و خر باشد و ضياع و عقار
 ]والقلبُ إن كان مشتملا  على الضياع والعقار والحمير والأبقار، فهو مزرعة لا قلب[

]إنَّه ليس بقلبٍ[ ذلك الذي يحتوي على البقر والحمير والأشجار والسيارة والمصيف 
والمشتى والخدم والحشم والعيادة الطبية، والمكتب والدرس والتلاميذ والمسجد والمحراب 
والمنبّ وكلّ شيء آخر، بدلا  من أن يشتمل على الله وعلى المحبوب. نعم، ذلك الذي يشغله 

وله من رئاسة، وكرسي، ومنضدة، ومنظّمة، وجمعية، ومؤسسة... هل تريدون كلّ ما تستطيع ق
أن أضيف أشياء أخرى؟ أم يكفي ذلك؟ فهذا ليس في الحقيقة إلا مزرعة مليئة بالبقر والحمير 

 وغيرها من الأمور التي ذكرناها لكم، وليس بقلب.
 ده بود آن نه دل كه اندر وى *** گاو و خر باشد و ضياع و عقار

 ايد و سايق صراط الله *** به ز قرآن مدان و به ز أخبارق
 ]لا تعدّ القائد والسائق في صراط الله خيرا من القرآن والأخبار[.

 رحمة الله عليه.

                                                           
 هذه الأبيات من الشعر هي من قصيدة للحكيم السنائي. ]المتْجم[   1

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

 بيان مقام الهوهوية

الذي يمتلكه المرء نفس مقام الذات؛ إذ عندما يُدرك الإنسان ذاته مجرّدة  عن « هو»فمقام 
العلم والقدرة والحياة.. نعم حتى عن الحياة؛ فعليه ألا يُدرك أنه حيّ، بل عليه أن يتجاوز عن 

يلتفت ذلك، ليكون الموت والحياة في هذا الاتجاه وهذا التفكّر والتأمّل لديه على السواء، ولا 
ولا يتوجّه إلى الموت والحياة.. فسيكون هذا المقام مقام هوهوية النفس. ومقام هوهوية النفس 
هذا هو نفس مقام هوهوية ذات الله؛ فلا وجود للعلم ولا للقدرة لذات الله في مقام هوهويّته 

العالِم،  ومقام وجوده؛ فلا يمكن أن يتّصف بالقدرة في ذلك المقام؛ فلا وجود هناك للقادر أو
بل يوجد هناك الله لا غير. فالله العالِم غير الله الرازق، أمّا في ذلك المقام فلا وجود لغير حقيقة 
واحدة، ولا معنى  لوجود تفاوت واختلاف في المفاهيم أساسا ؛ لأنَّ المفهوم مُتولِّد ومُنتَزع عن 

أعمق من « الهوهوية»في مرتبة  النعوت، وبما أنّ النعت منفصل عن الذات هناك، وبما أنّ الذات
أن تتّصف بنعوت وصفات، فلا يمكن والحال هذه من أن يُقال: الله العالِم، أو الله القادر، أو الله 
الرءوف، أو الله القهّار، بل يُقال: الله ]فقط[؛ فتلك المرتبة هي مرتبة الهوهوية، ومرتبة الهوهوية 

 ذات البسيطة.هذه هي نفس ذلك الوجود، وهي نفس مرتبة ال
م يعتبّون مرتبة الهوهوية مجرّد مرتبة  وما تلاحظونه مما يُذكر في بعض الأماكن من أنََّّ
اعتبارية تعقّلية وتصوّرية للذات، فهو محل تأمّل في الواقع؛ بل الصحيح أنَّ الهوهوية هي نفس 

الهوهوية وهي مرتبة  مرتبة صرف الوجود، لا شيء آخر مما يعتبّه المعتبّ، فيَعتبّ أنّ هناك مرتبة
 لا بشرط، وهي منفصلة ومتمايزة عن مرتبة بشرط لا.

مرتبة الهوهوية هي نفس مرتبة الذات، ومرتبة الذات نفس مرتبة الأحدية ـ لا الواحدية 
ـ وعليه فمرتبة الذات ومرتبة الهوهوية ومرتبة الأحدية شيء واحد، لا وجود للاعتبار هنا. 

ا الهوهوية، لا أن نعتبّ نحن ذلك اعتبارا ، ومن الذات نفسها يتم فالذات هي التي يُنتزع منه
انتزاع صرف الوجود، لا أن نقوم نحن بهذا الانتزاع ]بالاعتبار الذهني[، ومن الذات نفسها يتم 
انتزاع مرتبة الأحدية، لا أن نجعل منها صرف الوجود، بل هو من انتزاع الذات نفسها. فعندما 

ن الذات، نأتي لنرى ما هي خواص تلك الذات؟ هل هي ذات عاطلة تحقّقت تلك المرتبة م

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

ا ذات شاعرة وعالمة ومدركة وبصيرة وحيّة وقيّومة وقادرة ورؤوفة، وذات  وباطلة، أم أنََّّ
ا الصفات الخلْقية الخاصة بمرتبة الخلق. فعندما  تمتلك سائر الصفات الأخرى، إذ هنالك أيض 

عالمة؛ أي وجود يتْشّح منه العلم، كما يحصل في ترشّح العلم  ننظر إلى هذه الذات، نراها ذاتا  
عن الإنسان؛ فأول مرتبة من مراتب ترشّح العلم عن وجود ذات الإنسان التي هي مرتبة 
هوهوية الإنسان، هي ترشّح علم الذات الحضوري بالذات؛ أي أنَّ أول شيء تشعر به أنت، 

بل بالحضور العيني، هو عبارة عن: علم الذات والذي لا يكون بالتصوّر والإحضار العلمي، 
بالذات، وعندما تشعر بوجود نفسك ـ والذي لا يتم بواسطة العلم أو شيء آخر ـ وعندما تشعر 
بأنّك شخص، وعندما تشعر بأنَّك تمشي على الأرض، وعندما تشعر بأنَّك موجود كبقيّة 

 الموجودات، فهذا هو علم الذات بالذات.
الذات تطّلع الذات على نفسها، لكن ما هو مصدر ذلك العلم؟ إنَّه ففي علم الذات ب

ناشيء عن ذلك العلم المنتزع من الذات نفسها حيث يحصل له وجود وتحقّق خارجي؛ فذات 
الله في مرتبتها تكون متمايزة حتّى عن العلم والقدرة وسائر الصفات الأخرى، ولا يعني هذا 

ات وبيِّ الذات، بل هي متولّدة عن الذات، فلا يمكن لنا التمايز حصول انفصال بيِّ هذه الصف
أن نجد لحظة واحدة ـ إنَّ استعمال كلمة لحظة هنا غير صحيح ـ بل لا يوجد آن من الآنات أو 
مرتبة من المراتب يكون فيها ذات الله جاهلا  بنفسه، وأن تفقد الذات مقامها العلمي، فأيّة 

مساوية لعلم وقدرة الذات، ومساوية لمقام الرأفة  مرتبة يمكن تصوّرها، لا بد أن تكون
والعطف والرحمة والرزق وجميع صفات الله، فجميع صفات الله متولّدة من الذات وهي عبارة 

 عن ظهور الذات.

 الممكنات هي تجلٍ وظهور للباري تعالى لا انفصال بينهما

غير التولّد؛ فعندما تلد  ولا تعني كلمة التولّد هنا الانفصال، بل تعني الظهور، والظهور
الأمّ طفلها، ينفصل هذا المولود عن أمّه، فينام إلى جانبها، في الوقت الذي تقوم فيه الأمّ بمراقبته 
ورعايته.. لا معنى لهذا النوع من التولّد في ذات الله، بل يعتبّ ذلك من الشرك والكفر. فعندما 

https://madrasatalwahy.org/


  9 
 

م مختلف، ويكون لكلّ منهما مكانه الخاص به، يُولد الطفل من أمّه، يكون للأمّ اسم وللطفل اس
حَد  ﴿أمّا ما يتعلّق بذات الله، فالآية الكريمة تقول: 

َ
ْ وَ لمَْ يوُلََْ ، وَ لمَْ يكَُنْ لََُ كُفُواً أ . 1﴾لمَْ يلَِد

فنفي الولادة المشار إليها في لمْ يَلدِْ تعني عدم حصول انفصال وجود عن وجود آخر؛ بحيث 
ْ وَ لمَْ يوُلََْ ﴿ود الجديد وانفصل عن الأصل. وعبارة تكوّن هذا الوج تعني لا هو يلد  ﴾لمَْ يلَِد

 بحيث ينفصل عنه الخلق بطريقة الولادة، ولا يكون وُلدِ هو من موجود آخر.
بناء  على هذا، فإنَّ ظهور جميع مخلوقات الله عنه يكون بمعنى تشكّل وتشخّص وتعيِِّّ 

يه هذا الشيء الجديد، بما لا يقبل الانفكاك والانفصال شيء معيِّّ بالشكل الذي يكون ف
 والافتْاق والتمايز المكاني والزماني عن الأصل.

انظروا إلى يدي هذه، فيدي عبارة عن مجموعة من العظام واللّحم والأعصاب وما إلى 
 ذلك، عندما نقول بأنَّ لفلان من الناس يدين، فما الذي يخطر على بالكم عند سماعكم لهذه
الجملة؟ هل ستحضر في أذهانكم صورة ليدٍ مقبوضةٍ؟ أم ليدٍ مفتوحة الأصابع؟ أم ليدٍ مضمومة 
الأصابع؟! لن تحضر في الذهن أيّة صورةٍ من هذه الصور. فعندما يُقال: رجلٌ له يدان، فلن يتم 

تصوّر تصوّر يدٍ مقبوضةٍ ولا مفتوحةٍ ولا مضمومة الأصابع ولا أيّة حالة أخرى لها، بل سيتم 
حالة مبهمة لليد تنطوي على جميع تلك الأشكال، فهذه هي التي تُسمى باليد. ومع ذلك، هذه 
اليد إن ظهرت أمامك، فلا بدَّ أن تظهر بشكل معيِّ؛ فانظروا إلى يدي الآن، فأصابع يدي 
الخمسة مفتوحة الآن، فهل ستخرج يدي في حالتها هذه عن كونَّا يدا  أم لا؟ حتما  لن تخرج عن 
كونَّا يدا ، فهي نفس اليد وقد ظهرت الآن بهذا الشكل، وها أنا أضمّ أصابع يدي إلى بعضها، 
فهل خرجت يدي عن كونَّا يدا ؟ كلّا، بل لا تزال يدا ، وها أنا أثنيها الآن، والحال أنَّّا لا تزال 

هما، وأفتح الثلاثة يدا ، وها أنا أقبضها، وهي لا تزال يدا  أيضا ، وها أنا أضمّ أصبعيِّ منها إلى بعض
الأخرى، أو أضمّ أربعة منها إلى بعضهم وهي لا تزال يدا ، وهكذا.. فمن الممكن أن أجعل 
يدي هذه تأخذ عشرين أو ثلاثيِّ صورة مختلفة، دون أن تخرج عن كونَّا يدا ، مع أنَّّا قد أخذت 

 لنفسها أشكالا  مختلفة.

                                                           
 .4و  3(، الآيتان 2۱۱سورة الإخلاص )   1

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

فهو لا يضربه بيدٍ مفتوحة، بل عندما يريد أحدكم أن يضرب خصمه ويلصقه بالجدار، 
يضربه بقبضة يده، بل قد يستخدم آلة حديدية يضمها إلى قبضته لتكون الضربة قاضية، فيُلصق 
خصمه بالجدار بحيث لا يُبقي له أثرا ، فهو لا يضربه بيدٍ مفتوحة الأصابع. أمّا عندما تسبح في 

نفعك يدك عندها بشيء، بل لا بدّ المسبح أو في البحر، فلا تسبح وكفّ يدك مقبوضة، إذ لن ت
أن تفتح كفّك بحيث يكون محدّبا  من الخارج بعض الشيء لكي يساعدك ذلك على دفع الماء عند 
تحريك يدك إلى الخلف، لذا لا تجعل يدك مقعّرة قائلا : يعجبني أن أسبح بهذا الشكل؛ لأنَّك إن 

ن مختلفان لكفّ اليد، ولكلّ منهما فعلت ذلك، فسوف تغرق في الماء دفعة واحدة. فهذان مظهرا
ميزته الخاصة به. وكذا عندما تريد أن تضرب جسما  لقطعه إلى نصفيِّ، لا تضربه بشكل أفقي؛ 
لأنَّ ذلك سيسحقه، بل تضربه بشكل عمودي. في جميع هذه الحالات، اليد هي نفس اليد غير 

ا ظهرت بأشكال مختلفة، يكون لكل شكل من هذه الأشكال ميز ته وظهوره ونوعه الخاص أنََّّ
 به المختلف عن غيره.

فكيفية ارتباط جميع الخلائق بالله على مثال هذه اليد، لا أعتقد أنَّه بإمكاني أن أضرب لكم 
مثالا  يقرّب المعنى إلى الأذهان بوضوحٍ أكثر من هذا المثال، فجميع الخلائق هي بحكم هذه 

مر واحد؛ فعندما أقبض كفي، لا يقول أحد الأشكال المختلفة لكف اليد، والتي هي ظهور لأ
بأنَّ هذه ليست بكفٍ بل هي قبضة، بل يُقال: إنَّ كفّه أصبحت على شكل قبضة، فتقول: هذه 

هُ " ا هي ذات الكف ظهرت الآن بهذا الشكل، وعندما تكون أصابع الكف "كفُّ ، وهذا يعني بأنََّّ
سة أصابع مفتوحة، إذ هي لم تنفصل عن مفتوحة، فسيُقال عندها بأنَّ الكف قد ظهرت بهيئة خم
 الكف، ولم يتم سلب اسم الكف عنها؛ أتلاحظون؟!

فلمّا كانت جميع الخلائق عبارة عن ظهور لله، وقد ظهرت بهذه الأشكال، فسنعرف بأنَّ 
الأمر ليس من قبيل الولادة وكما يحصل مع الطفل الذي يخلقه الله؛ بحيث يكون الخلق في جانب 

؛ فيكون الله قد 1﴾الرَّحْْنُ عََلَ العَْرشْد اسْتَوى﴿نفصلا  عنهم جالسا  على عرشه؛ ويكون الله م
جلس على عرشه، بينما وقع خلقه في بعضهم البعض يضرب أحدهم الآخر على رأسه، فهذا 

                                                           
 .٥(، الآية ۰2سورة طه )   1

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

يضرب ذاك بصاروخ، ويردّ عليه الآخر بقنبلة، ويقوم الثالث بعمل آخر، وهو جالس في مكانه 
كلا يا عزيزي! بل جميع هذه الخلائق عبارة عن ظهور لله؛ مثلهم في ذلك مثل يتفرّج عليهم.. 

 هذه اليد.

 تساوي المخلوقات جميعاً حتى الأنبياء والأئمة في كونها ظهورات للحق تعالى

 ـعليكم التدقيق  بناء  على هذا، فهل يمكننا والحال هذه أن نفرّق بيِّ النبي والإمام من جهة 
عليكم ـ وبيِّ سائر المخلوقات من جهة أخرى؟ كلّا، لا يوجد أيّ فرق  فيما أريد أن أطرحه

بينهما، فما هو وجه الاختلاف بينهما؟! هل يمكننا أن نقول: بما أنَّ رسول الله يمتلك ذلك المقام 
الشامخ، لذا سيكون له حكم آخر وهو مستثنى  من بقية الخلق؟ ثم نلحق برسول الله بقيّة الأئمة، 

أدنی من درجة النبي، فنعزل هؤلاء الأربعة عشر عن بقية خلق الله، ثمّ نأتي إلى ولكن بدرجة 
بقية الخلق فنجعل لهم حكما  آخر؛ فهم مخلوقات ممكنة وماهيّات، وتعلّق الوجود بها، وهم في 

 مرتبة أدنی.
م هم الله، ولا يمكن  وأما النبي والأئمة ففي مرتبة أعلى بحيث لا يمكن القول عنهم بأنََّّ
م من الماهيات الممكنة والأشياء الخارجية، بل يحتلّون مرتبة وسطيّة، وهذا هو  القول عنهم بأنََّّ

. لذا يُعتبّون من هذه الناحية من المنحرفيِّ عقائديا ، فهم من 1ما ذهبت إليه فرقة الشيخيّة
أهل البيت المبتليِّ بهذا الأمر، بل ابتلَ بهذا الأمر الكثير ممن أرادوا المحافظة على مقام 

والولاية، فقاموا ـ ومن غير أن يلتفتوا ـ بتخريب كلّ شيءٍ. كلّا يا عزيزي، فلا وجود لأيّ فرقٍ 
في ظهور الذات في الأشياء والخلائق والممكنات والماهيات، فجميع الخلائق هي عبارة عن 

احية. نعم، من ماهيّات إمكانية تمثّل ظهور تلك الحقيقة، ولا تفاوت بيِّ ممكن وآخر من هذه الن
الممكن أن يكون وجودٌ ما من ناحية سعته الوجودية وفي مرتبته الوجودية المتقدّمة علّة لوجود 

                                                           
لمزيد من الاطلاع على انحراف عقائد فرقة الشيخية، وهي الفرقة التي تتبع أفكار الشيخ أحمد الإحسائي، راجع كتاب معرفة    1

 . ]المتْجم[۱٦٦، ص ٥الإمام، ج 

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

آخر، ولا ضير في ذلك من هذه الناحية، غير أنَّ ذلك لا يجعله مستثنى  من تلك القاعدة من كونه 
ا بذات الله؛ فالجميع يخضع لتلك القاعدة.  مرتبط 

السجّاد عليه السلام الله قائلا : منْ أكون يا ربّ لكي أرى لي وجودا  عندما يناجي الإمام 
مستقلا ، إنَّما يقول ذلك ناظرا  إلى هذه المرتبة. فالإمام يرى نفسه ماهية  قد تجلّى فيها ذلك الوجود 
البحت والبسيط؛ وهو وجود الحق تعالى، حيث ألبسها لباس الخلق، ذلك اللباس الخلقي 

تلك الحقيقة الواقعيّة التي هي عبارة عن ظهور الحقّ وتجلّيه، فهي تمثّل كلّ شيء، والبشري. أمّا 
فكلّ ما هنالك هو الوجود؛ فعندما يقوم ذلك الظهور بتحقيق تلك الماهية وإيجادها، فلا يمكن 
للماهية والحال هذه أن تتباهى بنفسها وتتفاخر وتقول: أنا الذي تمايزت واختلفتُ عن الآخرين، 

صاحبة هذا الامتياز! لماذا؟ لأنَّ الفضل في ذلك يعود إلى نفس الظهور، لا إلى الظاهر، وإلى  فأنا
التجلَّ لا إلى المتجلىَّ فيه؛ فذلك التجلَِّ هو الذي جعل المتجلىَّ فيه يظهر بهذا الشكل وبهذه 

 الخصائص وبهذه الكيفية.
راك جميع الناس؛ وذلك لأنَّ الإمام إنَّ إدراك الإمام عليه السلام لهذه المسألة أكثر من إد

قد عرف حقيقة الأمر، ولهذا السبب نرى أنّه كلّما ازداد علم الإنسان وإدراكه لحقائق عالم 
التكوين وعلمه بعالم الوجود، كلّما كان تحقّقه بمقام العبودية والذلّة والمسكنة والخضوع 

 والخشوع أكثر من سائر الناس.

 يجعل من العالم فرعوناً متكبرّاً  عدم رسوخ العلوم في النفس

لذا ترى البعض، مع دراستهم للعلوم الدينيّة ومع كونَّم من العلماء ومع كون معرفتهم 
بهذه الأمور ليست بالقليلة نسبيا ، لكن عندما تتحدّث معهم لا تشاهد فيهم من آثار تلك العلوم 

 لديه نفسا  وشخصانية، ويتعامل وكأنّه شيئا ، بل ترى فيهم التكبّّ والتفرعن والأنانيّة، وترى أنّ 
هو صاحب الأمر والنهي. وهذا الأمر إن دلّ على شيء، فهو يدلّ على عدم وصولهم إلى حقيقة 
هذه المسائل التي درسوها، بل اطلعوا على بعض المعلومات لا غير في هذا الميدان، دون أن 

https://madrasatalwahy.org/


  13 
 

يها. وكلّما ازداد اطلاع الإنسان على تؤثّر تلك العلوم في نفوسهم وتتْسّخ وتتجذّر وتتعمّق ف
 تلك المعارف، ازداد خضوعه وتواضعه وإحساسه بالذلّة في نفسه أكثر.

إن هذه المسألة ليست أمرا  اعتباريا ، ]بل هي أمر واقعي[ ويستطيع أحدنا مشاهدة ذلك 
أنَّه من  بنفسه، فبمجرّد إلقاء نظرة على الشخص المقابل يعرف إن كان الرجل من المدّعيِّ، أم

أهل المعرفة وممنْ ينطوي وجوده على معارف حقّة. نعم، يستطيع معرفة ذلك من النظرة الأولى، 
فإن لم يتمكّن من معرفته من تلك النظرة، يتمكّن من ذلك بالاستماع إلى كلامه لمدة دقيقتيِّ أو 

 عشرة دقائق، عندها سيعرف أيّ رجل يقابل.
يدعونا إلى متابعة أولئك العلماء الذين ترسّخت في  لذا نرى أنَّ الأئمة عليهم السلام

أنفسهم تلك الحقائق، لا أولئك الذين تعلّموا علوما  لنقلها إلى الآخرين، وهذا ما نراه في الرواية 
المنقولة عن الإمام العسكري عن الإمام الصادق عليهما السلام حول العلماء. كما توجد 

؛ حيث نراهم 1مام السجّاد عليهما السلام في هذا المجالروايات كثيرة عن أمير المؤمنيِّ والإ
، لا الذي إذا جلست إليه، فلن تسمع منه إلاّ 2يدعون إلى مجالسة العالم الذي يُذكِّركُم الجنّة

المديح لنفسه! فمتى تُذكِّر الجنة مجالسة عالمٍ كهذا؟! لا تسمع في مجالسه سوى الحديث عن نفسه 
يف يُذكِّر هذا الرجل جليسه بالجنةّ؟! مهما كان ما يدّعيه، ومهما كانت وعن أموره الخاصة به! فك

لحيته طويلة، فذلك لا يُجدي نفعا . نعم، إنَّ العالِم الذي يُذكِّر الجنةّ هو العالم الذي تشعر منه 
 بالخضوع والخشوع عندما يتكلّم.

ته وفقا  للمتعارف ذهبت يوما  لمقابلة أحد عباد الله ـ وقد ارتحل عن الدنيا ـ فصافح
وجلست، ولم أقبّل يده، فما الذي يحصل إن لم أقبّل يده؟! فهل يتوجّب علَّ تقبيل يده؟! وكنت 
أحمل إليه رسالة، فسلمّته الرسالة وقلت له: إنَّ هذه الرسالة مرسلة لكم؛ فرأيتُ بأنّه لم يرفع 

                                                           
، ص 4 المؤمنيِّ عليه السلام في هذا المجال، راجع كتاب معرفة الإمام، ج لمزيد من الاطلاع عن الرواية المروية عن أمير   1

وما بعدها بالنسبة إلى الرواية المنقولة عن الإمام السجّاد عليه السلام؛  23٥، ص ۷؛ وراجع كتاب معرفة المعاد، ج 2۰٦
المنقولة عن الإمام الحسن العسكري عن  وما بعدها بالنسبة إلى الرواية ۸2، ص 2وكتاب ولاية الفقيه في حكومة الإسلام، ج 

 جدّه الإمام جعفر الصادق عليهما السلام. ]المتْجم[
 : قال عيسى ) عليه السلام ( جالسوا من يذكركم الله رؤيته. ]المتْجم[۱٦۱جاء في كتاب مصباح الشريعة، ص    2

https://madrasatalwahy.org/


  14 
 

م بأنَّ الرسالة مرسلة إليكم من رأسه لينظر إليَّ أبدا ، بل أخذ ينظر أمامه؛ فقلت له: هل لاحظت
قِبَل... فقال: نعم، نعم علمت ذلك! فقلت له: أردت أن أبيِّّ لكم ذلك لكي تهتموا بأمرها، 
فستقرؤونَّا إن شاء الله، وتبدون ملاحظاتكم بشأنَّا إن كان لديكم ملاحظات؛ هل لديكم أمر 

 آخر تودون التفضّل به؟ فنهضت وخرجت.
يُبدي الكثير من التواضع، فقد دخلتُ وسلّمت عليك، وكان  ليس مطلوبا  من أحدهم أن

عليك أن ترفع رأسك لتنظر إليَّ على الأقل؛ ]وليس صحيحا [ أن يتصّرف المرء بهذا الشكل، 
وإلا فما دام الأمر كذلك، فأنا أعرف كيف أتصّرف معك في المقابل، سأقوم بتسليمك الرسالة 

 بدون أن أنظر إليك.

 الغالبة على أهل المعرفة، نماذج من حياة الأئمة التواضع هو السمة

لقد كان العظماء من أهل المعرفة والأولياء الإلهييِّ، ليس أولئك فقط، بل حتى الرجال 
الآخرون من أهل الصلاح والعلم والتقوى، عندما كان يأتي شخص ليُسلِّم عليهم، كانوا يردّون 

بكم، كيف حالكم، تشّرفنا برؤيتكم، تفضّلوا، فهل  عليه السلام ويُلاطفونه قائليِّ: أهلا  وسهلا  
لكم من حاجة؟ فليس من الصحيح أن يجلس أحدهم ونظره إلى الأرض! فإن قيل له: هذا ما 

 جئت به؛ قال لك: حسنا ، ضعه هنا.
يقول الإمام عليه السلام: عليك بمجالسة العالِم الذي إن جالسته ذكّرك الجنةّ، فأصحاب 

عرفة والابتسامة والوجه المنشرح وأهل التعامل الصحيح والتواضع، والذين الجنةّ هم أهل الم
تكون العبودية ظاهرة في كلّ وجودهم من رؤوسهم إلى أخمص أقدامهم، وعندما تجالسهم 
تلمس منهم ذلك واقعا ، أولئك هم أهل الجنةّ. يقول الإمام هنا: عليك مجالسة هذا الصنف من 

نعم، عليك مخالطة هذا النوع من الناس من الذين تلمس منهم  الناس ومخالطتهم ومصادقتهم!
 كلّ ذلك عند مجالستهم.

https://madrasatalwahy.org/


  1٥ 
 

كيف كان أمير المؤمنيِّ يتعامل مع الآخرين عند اختلاطه بهم؟ لقد كان يُمازحهم إلى 
، ولا ينبغي لحاكم المسلميِّ أن يُمازح 1الحدّ الذي قال عنه الخليفة الثاني: رجلٌ فيه دعابة

س رأسه إلى الأرض ويضحك، فكيف يج ب أن يكون إذا ؟! عليه أن يعبس بوجه الآخرين ويُنكِّ
 ويُقطّب حاجبيه؛ أي يجب أن يكون مثله ـ أقصد الخليفة الثاني ـ فهكذا يجب أن يكون الحاكم؟!
اضحك ومازح يا هذا، فلن يضّرك ذلك شيئا ، فو الله لن ينقص منك شيء، اضحك 

 م واستأنس بهم!ومازح الناس وخالطهم وتحدّث إليه
كان الإمام الحسن يسير يوما ، فمرَّ على عدد من الفقراء جالسيِّ يتناولون الحساء، فقالوا 
له: تفضّل وتناول معنا من هذا الطعام، فنزل الإمام عليه السلام عن حصانه وجلس معهم على 
تلك المائدة. فما الذي يعكسه هذا؟ لا يحتاج المرء إلى التحدّث معه لكي يتمكّن من معرفة 

يته، بل يكفيه أن يقوم بإلقاء نظرة واحدة عليه ليعرف ذلك، فمن ينظر إلى مظهر الإمام شخص
الحسن سيقول: هذا الرجل يختلف عن غيره من الناس! فهل كان معاوية أو يزيد يفعل مثل 
ذلك؟ وهل كان هارون أو المأمون يفعلون ذلك؟ هل كانوا يجلسون مع الناس ويتعاملون 

أنَّّم كانوا إذا عبّوا من مكان ما، كان يتقدّمهم فرقة من رجال الجيش!  معهم بهذا الشكل؟ أم
ما الذي يجري؟ إنَّ الخليفة يريد أن يعبّ من هذا المكان! إن كان الخليفة يريد أن يعبّ من هذا 
المكان، فليعبّ تبّا  له.. بل ترى جماعة تتقدّمه وأخرى تتعقّبه، ويراقب القسم الآخر سطوح 

ة على الطريق لئلّا يقوم أحدهم بإلقاء الحجارة عليه، فيتسلّق الجنود سطوح البيوت المطلّ 
البيوت مسلّحيِّ بالسهام والأقواس، كما تقوم مجموعة أخرى بحراسة الجانب الآخر. يا أخي 
ما الذي يجري؟! إنَّ الخليفة ينوي العبور من هذا المكان! فليعبّ إذا ، لا حاجة له بكلّ ذلك؛ 

من رجال الجيش ترافق الإمام الحسن في مسيره؟! وهل كان هنالك من يتولّى  فهل كانت فرقة
 حراسته؟ وهل كانوا مجهزين بالأقواس والسهام والنبال لكي لا يمسّه سوء؟

عندما كان أمير المؤمنيِّ يهمّ بمغادرة بيته ليلة التاسع عشر من رمضان، كان الإمام 
على حياته، فقالا له: نريد مرافقتك يا والدنا  الحسن والإمام الحسيِّ قد استشعرا وجود خطر

                                                           
 .۰39، ص ۱3بحار الأنوار، ج    1

https://madrasatalwahy.org/


  1٦ 
 

العزيز، فقال لهما: لماذا؟ فإمّا أن يكون أجلَ قد حان أو لا! انصرفا إلى أعمالكما؛ فإمّا أن تكون 
ا لم تحن بعد. هكذا كان إمامنا، حيث لم يسمح لولديه بمرافقته إلى  ساعة موتي قد حانت أو أنََّّ

موتي قد حان، فلو اجتمعت السموات والأرض على منعه لما  المسجد، بل قال: لو أنَّ أوان
 استطاعت ذلك، وإن لم يحنْ، فلماذا ترافقانني إذا ؟

وكيف كان الإمام الحسيِّ أو الإمام السجّاد أو الإمام الجواد يتصّرف؟ وكيف يتصّرف 
لعاديِّيِّ من المدّعيِّ الآن الأولياء الإلهييِّ والعرفاء ـ نعم، الأولياء الإلهييِّ والعرفاء لا الناس ا

ما ليس فيهم ـ عندما كان المرحوم العلّامة يذهب إلى الحرم، فعندما كان يُلاحظ بأنَّ أحدهم 
يرافقه، كان يتوقف ويقول له: تفضّل، هل تريد شيئا  منيّ؟ فإن كان لديك شيء تريد أن تقوله، 

ز متْين إلى الوراء، لذا لا يلزم فقله الآن، فأنا أريد الذهاب إلى الحرم بمفردي. فتْى الرجل يقف
من يريد الذهاب إلى الحرم أن يحيط نفسه بخمسيِّ رجلا ! فإن كان يريد زيارة الإمام الرضا، 
فلماذا يقوم باصطحاب خمسيِّ رجلا  معه؟ فما الذي يريد أن يقوله للإمام الرضا بعمله هذا؟ 

على موكبي هذا؟ لو قال ذلك، لقال فهل يريد أن يقول له: ها قد جئتك مع خمسيِّ رجلا ، فتفرّج 
له الإمام الرضا: اذهب إلى حال سبيلك يا هذا! فلديّ الكثير من الزائرين هنا، دعني استقبلهم، 
ثم سأستقبلك بعد ذلك إن سنح لي الوقت. إنَّ الإمام الرضا يريد منك عندما تذهب لزيارته، 

ن أحدهم من التعرّف عليك؛ لا أن تذهب بمفردك، وأن تُغطّي رأسك بعباءتك لكي لا يتمكّ 
أن تذهب للزيارة فتُسلِّم على هذا وذاك، وتلتفت يمنة ويسرى لتسلم على الناس، بل انظر 
أمامك حتى لا يضرب رأسك بالجدار، فها أنت ومنذ دخولك الحرم وأنت تُسلِّم على هذا 

 وذاك.
رأيت أحد عباد الله وهو ينظر إلى كلّ شيء ـ باعتقادي ـ سوى الإمام الرضا؛ وكان يُسلّم 
على من يقابله، حتّى إذا أصبح على مقربة منِّي، استمررت في طريقي غير مبالٍ به، فلم يعجبه 

إذن ذلك! يا عزيزي أنت تُسلِّم على كلّ من تمرّ به ما عدا الإمام الرضا، توقّف قليلا ، واقرأ 
الدخول، فأنت داخل إلى الحرم! وهل الحرم مثله مثل الأماكن الأخرى؟! فإنَّ كنت تتصّرف في 
كلّ مكان بذلك النحو، فهل تتصرف في الحرم كذلك؟! لماذا تفعل ذلك هنا أيضا ؟! فإن هذا 

https://madrasatalwahy.org/


  17 
 

يم المكان هو حريم غيرة الله، وهنا يرقد وجيه العالم؛ فاستحِ يا هذا! فهل يمكن لأحد ورود حر
السلطان وهو لا يراعي الآداب الخاصة بذلك المكان؟! لو فعل ذلك، لضُرب عنقه وذهب إلى 

 قعر جهنمّ؛ فهل يستطيع أحد أن يُقدِم على شيء كهذا؟
يُعلّمنا الإمام عليه السلام هنا كيف يجب أن تكون رؤيتنا للعالِم، يقول: أيّها الناس، إنَّ 

ي خاتم الأنبياء، وجميع أبنائي وإلى جميع الخلق ابتداء  منِّي أنا الإما م السجّاد وأجدادي، وجدِّ
آخرهم ابني إمام الزمان ــ أرواحنا فداه والذي يدير جميع ما سوى الله من عوالم الملك 
والملكوت بإدارة واحدة كخاتم في اصبعه ــ فكلّ العالم يكون مقابل الله صفرا ، إذ كلّ ما في 

لله، لذا عليكم النظر إلى هذا الظهور لا إلى ذاك المظهَر الذي تجلّى عالم الوجود عبارة عن ظهور ا
فيه الظهور؛ فعندما تنظر إليَّ أنا الإمام، يجب أن يكون نظرك متوجّه إليه تعالى، وعندما تراني 
أقوم بعمل خارق للعادة، عليك أن تعرف بأنَّه هو الذي يقوم بهذا العمل الآن، وعندما تراني أنا 

ية أدير جميع هذه العوالم، فعليك أن تعرف بأنَّه هو الذي يُديرها الآن. من هنا صاحب الولا
 نلاحظ بأنَّ الإمام يوجّهنا باتجاه تلك الحقيقة، لا باتجاه نفسه.

بينما ترى أهل الظاهر يدعون الناس إلى أنفسهم، فتْاهم يقولون: انظر إلى الآثار التي 
رين، أو كتابي الذي ألفته، فكم هو رائع ذلك الكتاب الذي تركتها خُطبتي التي ألقيتها على الآخ

ألفته، وتراهم يكتبون في المواقع الإلكتْونية هذه الأيام عن كتاب فلان من الناس، فيقول: 
الحمد لله لقد شملني التوفيق الإلهي! يا عزيزي إن كنت تعلم بأنَّ ذلك كان بسبب التوفيق 

لحدّ، وإن كان ذلك بسبب التوفيق الإلهي، فعليك ألاّ تحزن إن الإلهي، فلماذا أنت سعيد إلى هذا ا
 جرت الأمور على خلاف المرام في القضية التالية.

 رزانة شخصية أولياء الله في السراء والضراء ناشئ عن عبوديتهم

لقد كان حال أمير المؤمنيِّ بعد انتصاره في معركتي الجمل والنهروان لا يختلف أبدا  عنه 
صفيِّ التي خسرها، فلم يتزعزع موقفه أبدا . بل كان هادئا  كهدوء الماء في الإناء بعد معركة 

الساكن، لكن كيف يمكن أن يحصل ذلك بعد حرب استمرت ثمانية عشر شهرا  في ذلك الحرّ 

https://madrasatalwahy.org/


  18 
 

والبّد؟! لقد زرت تلك المنطقة الواقعة في محافظة الرقّة ــ والتي تسيطر عليها الجماعات 
ــ صيفا  حيث كان صيفها شديد الحرارة، كما زرتها شتاء  وكان شتاؤها باردا  التكفيرية حاليا  

جدا  ينزل فيه الثلج.. نعم لقد استمرّت تلك الحرب لمدّة ثمانية عشر شهرا  جرى فيها قتال 
شديد، فلا يُمكن أن يُتوقّع توزيع الحلوى في الحرب، بل هنالك ضرب السيوف والسهام 

ثم ذهبت جهود تلك الثمانية عشر شهرا  من الحرب في مهب الرياح  والرماح ورمي الحجارة.
بحيلة من الملعون عمرو بن العاص، وعاد أمير المؤمنيِّ وبكلّ بساطةٍ إلى مكانه السابق لإقامة 
الصلاة في مسجد الكوفة، فلم يحصل أيّ تفاوتٍ في حال أمير المؤمنيِّ نتيجة لذلك أبدا ، لماذا؟ 

سوى ذلك الظهور، فالوجود له وحده؛ أمّا ما يُشاهد في العالم من حركة لأنَّه لا يرى نفسه 
ا  وسكون فيراه منه، إنَّه يرى ذلك عيانا  ووجدانا  وشهودا  ويلمسه بنفسه؛ لا أنه يتصوّره تصوّر 

 كما يحصل معنا؛ لذا تراه يمتلك شخصية رزينة ثابتة.
الظاهر يتحرّك ويأمر وينهى ويقول:  كذلك شخصيّة أولياء الله شخصيّة ثابتة، طبعا  هو في

قاتلوا، اضربوا، قوموا، اجلسوا، افعلوا كذا وكذا، فهو لا يعتزل الناس في بيته ويقضي وقته 
بالنوم، بل تراه يتحدّث ويحثّ الناس ويكتب ويخطب ويأمر وينهى، ويكون عنده مكتب 

ثابت وهادئ. أرأيتم كيف تظهر ومجموعة وتشكيلات.. وهذا كلّه في محلّه، أمّا في الباطن فأمره 
ا تظهر على  الإشارة على الشاشة حيِّ تخطيط القلب، وعندما يتوقّف القلب عن النبض؟ إنََّّ
شكل خطٍّ أُفقيٍّ مستقيم، فهذا يدلّ على توقّف القلب، وقبل التوقف كان هناك تذبذبات تظهر 

مستقيم؛ لا تستطيع أن ترسم على الشاشة، أمّا عندما يتوقف القلب عن النبض، فيظهر على خطٍّ 
خطّا  مثله وبتلك الدقّة، ولو بمسطرة. إنّ حال أولياء الله في تقلّبات الحياة اليومية لديهم هي 
مثل ذلك الخط المستقيم الذي يظهر على الشاشة عندما يتوقّف القلب عن العمل، فيكون حاله 

مختلف؛ وأما ما يجري في الباطن،  مستقرا  لا تذبذب فيه، أمّا من حيث الظهور الخارجي فالأمر
 فذلك أمر آخر.

كان في نيتي أن أتحدّث الليلة عن ليلة القدر، غير أنَّ الحديث قد أخذ مجرى  آخر، فقد 
نسيت ذلك حقا  واستمررت في حديثي في شرح دعاء أبي حمزة، إذ كان في نيتي أن أتحدّث حول 

https://madrasatalwahy.org/


  19 
 

امت ليلة القدر هي ليلة الثالث والعشرين من ما سأل عنه الكثير من الإخوة حينما قالوا: ما د
الشهر، فلماذا نقوم بإحياء ليليتيِّ أخرييِّ؟ وما هو حكم الليالي الواقعة بيِّ ليالي القدر، وما الذي 
ينبغي عمله فيها؟ فربما سأتحدّث عن هذا الموضوع في الليلة القادمة إن شاء الله؛ على أنَّ الإخوة 

ت ليالي التاسع عشر والحادي والعشرين والثالث والعشرين، كانوا قد تحدّثوا عن خصوصيا
وربما أكمل هذا الحديث في الليلة القادمة عن خصوصيات ليالي التاسع عشر والحادي 

 والعشرين.
يبدو أنَّني تحدّثت عن هذا الموضوع في العام الماضي أو الذي قبله، وأتذكّر بأنَّني قلت 

هكذا كنت قد شرحت الموضوع، وسأقوم بشرحه بشكل بأنَّ ليلة القدر هي أمر مستمر.. 
موجز مجدّدا  فأقول: إنَّ أمر ليلة القدر هو أمر مستمر يبدأ من ليلة التاسع عشر وما قبلها ويستمرّ 
حتّى يكون ختامه في ليلة الثالث والعشرين. أعتقد بأنَّ الإخوة يتذكرون بأنَّني كنت قد تحدّثت 

ال، سأقوم بالحديث عن هذا الموضوع في الليلة القادمة بشكل عن هذا الموضوع، وعلى أيّة ح
 مجمل إن شاء الله.

نسأل الله أن يوفقنا ببّكة هذه الليالي المباركة والمتعلّقة بصاحب الولاية أمير المؤمنيِّ 
عليه السلام.. وإنَّه لأمر عجيب حقا ! فكيف ينبغي أن تكون ضربة أمير المؤمنيِّ في ليلة التاسع 

يس في ليلة الثامن عشر، وكيف تكون رحلته عن الدنيا في ليلة الحادي والعشرين والتي عشر ول
هي إحدى ليالي القدر، وهي مقدّمة لليلة الثالث والعشرين؟! ففي ذلك الكثير حيث كنَّا نسمع 

 أحيانا  أشياء عنه من العظماء.
كة ومواهب هذه الليالي نسأل الله أن يزيد من فهمنا وإدراكنا لهذا الأمر، وأن يهدينا ببّ

 المباركة المتعلّقة بالولاية، وأن يسقينا من ذلك الماء المعيِّ الذي خصّ به الخواصّ من أوليائه.
  

 الّلهمّ صلِّ على محمدّ وآلِ محمدّ

https://madrasatalwahy.org/

	النظرة التوحيدية لعالم الوجود هي الشرط الأساسي في حركة السالك
	جميع ما في الوجود هو تجلٍ للذات وظهور له تعالى
	مقام الذات مغاير لمقام الصفات
	معرفة النفس مقدمة لمعرفة الله وكيفية تحصيل التوجّه إلى النفس
	بيان مقام الهوهوية
	الممكنات هي تجلٍ وظهور للباري تعالى لا انفصال بينهما
	تساوي المخلوقات جميعاً حتى الأنبياء والأئمة في كونها ظهورات للحق تعالى
	عدم رسوخ العلوم في النفس يجعل من العالم فرعوناً متكبّراً
	التواضع هو السمة الغالبة على أهل المعرفة، نماذج من حياة الأئمة
	رزانة شخصية أولياء الله في السراء والضراء ناشئ عن عبوديتهم

