
 

 

 

  

 هو العليم

  

 واقعيةّ حالات الإمام عليه السلام عند الدعاء

  

 المحاضرة الحادية عشرة -هـ ق  ۱٤٣٦سنة  -شرح دعاء أبي حمزة الثمالي 

  

 محاضرة ألقاها

 آية الله الحاجّ السيّد محمّد محسن الحسينيّ الطهرانيّ 

 قدس الله سره

  

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 أعوذُ باللهِ منَ الشيطانِ الرجيم

 بسمِ الله الرحمنِ الرحيم

 وصلَّى الله على سيِّدنا ونبَيِّنا أبي القاسم محمدّ  

 وعلى آله الطيِّبين الطاهرين 

 واللعنة على أعدائِهم أجمعينَ إلى يوم الدين

  

  
كَ وَاعْفُ عَ » ، جَلِّلْنيِ )وغطني( بسِِتِْْ قْ عَلَََّ بعَِفْوِكَ؛ أَيْ رَبِّ نْ هَبْنيِ بَفَضْلكَِ وَتَصَدَّ

 «تَوْبيِخِي )وعتابي( بكَِرَمِ وَجْهِكَ 
تحدّثنا الليلة الماضية عن أنَّ الإمام عليه السلام قد بيّّ لنا في هذه العبارات موضوعيّ، 
وهذان الموضوعان يرتبطان ببعضهما البعض ارتباطًا وثيقًا، وعلى كلّ واحد مناّ أن يجعلهما 

ه وحركاته وسكناته، ولا يغفل عنهما أبدًا؛ فهذان نصب عينيه بصورةٍ دائمةٍ وفي كافّة تصّرفات
الموضوعان هما من المواضيع الأساسيّة، وقد كان جميع أهل المعرفة والعرفاء وأولياء الله 
يؤكّدون عليهما كثيًرا؛ ولم يذكروهما في أحاديثهم لمرّة أو مرتيّ، بل كانوا يكرّرونهما دائمًا. فكلّ 

عرفان، تجد كلامه يتمحور حول هذين الأمرين؛ فما من قصّة من تقابله من أهل المعرفة وال
يذكرها أو موضوع يطرحه، أو نصيحة يوجّهها، أو مسألة أخلاقيّة يُلقيها إلى الآخرين، إلاّ وهي 

 تتمحور حول هذين الأمرين.

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

 قراءة الإمام عليه السلام للدعاء لأجل نفسه وليس للآخرين 

وقد أشرت فيما سبق بأنَّه يتوجّب علينا قبل هذا أن نؤمن بأنَّ ما يطرحه الأئمّة يمثل واقع 
حالهم، وهو نابع من أعماق قلوبهم وحاقّ ضمائرهم ونفوسهم؛ فهم يبيِّنون لنا الحقائق وواقع 

 الأمر في تلك الأدعية والزيارات التي هي بيّ أيدينا الآن.
ة، فقد كان الإمام يطرح هذه المواضيع على مرأى ومسمعٍ فكما ذكرت لكم الليلة الماضي

من الحاضرين، حيث كان يعقد الإمام الصادق عليه السلام مجالس في المدينة في المسجد 
النبويّ أو في بيته أحيانًا؛ فكان الإمام يجلس ومن حوله أصحابه، كما كان يأتي آخرون ليحضروا 

كوفة أو الريّ أو قمّ أو خراسان أو من بقيّة البلدان هذه المجالس سواء من المدينة أو من ال
الأخرى؛ فكانوا يجلبون معهم طوامير تتضمّن أسئلتهم عن الأحكام والمسائل التي تحصل لهم، 
على غرار الاستفتاءات التي تجري هذه الأيام؛ فقد كانوا يكتبون ما يريدون السؤال عنه، 

واحد تلو الآخر. وكان الإمام يجيبهم حينئذٍ عن ويحضرونه للإمام الصادق، ويسألونه عنه ال
تلك الأسئلة إمّا بشكل مختصر ووفقًا لما تمّ السؤال عنه، وإمّا بشكل مفصّل، حتّى أنه في بعض 
الأحيان يضيف كلامًا من عنده، ويحتفظ القوم بهذه الأجوبة كوثائق وروايات وأحاديث 

نهم لمعرفة حكم المسائل التي قد يُبتلى الناس يضعونها بيّ أيدي الآخرين عند عودتهم إلى بلدا
بنظائرها، كتلك المسائل المتعلّقة بالزواج، والصلاة، والصيام، والحجّ، وبقية المعاملات، 

 وحتّى المسائل الأخلاقية أيضًا.
فيوجد في كتبنا مثلًا أنَّ أهالي قمّ والريّ جاءوا وهم يحملون طوامير من الأسئلة عن 

ئل كانوا يريدون اختبار الإمام الجواد بها؛ وكان ذلك بعدما عجز عن أحكام بعض المسا
الإجابة عليها من كان قد ادّعى مقام الإمامة، فعرفوا عندها بأنَّه ليس هو الرجل الذي يبحثون 
عنه؛ حتّى جاء الإمام الجواد عليه السلام وأجابهم عن جميع أسئلتهم بالتفصيل، فعرفوا عندها 

 بعد الإمام الرضا عليه السلام، فانصرفوا عمّن سواه. بأنَّه هو الإمام
فعندما كان الإمام يطرح هذه المطالب، أو كان يقرأ دعاءً بيّ جمع من الناس، وكان الناس 
يردّدونه وراءه بهدوء، فقد كان هنالك من هو مكلّف بكتابة هذا الدعاء أو تلك الزيارة التي 

https://madrasatalwahy.org/


  4 
 

عن إمام، ولا بدّ من نشره في جميع أنحاء العالم لكي يقرأه يقرأها الإمام؛ لأنّ هذا الكلام صادر 
الآخرون، بل كان هنالك عدد من بيّ أصحاب الإمام من يحمل معه دائمًا وعند حضوره لدى 
الإمام حقيبة تحتوي على قلم ودواة وقرطاس أو ما كان يُكتب عليه في تلك الأيام؛ وكان هؤلاء 

م من الكتّاب؛ وكانوا يراعون الدقّة في عملهم، كما الأشخاص معروفيّ بيّ الآخرين على أ نهَّ
يمتازون بجودة السمع وبسرعة الكتابة حتّى لا يسقط عنهم شيء مماّ يسمعونه ما أمكنهم ذلك، 
على أنَّه في بعض الأحيان كان يفوتهم كتابة بعض الأمور، فعلى المتخّصصيّ في هذا المجال 

 تشخيص ذلك.
بيّنها للناس؛ بمعنى أنّه عمل على قراءة هذا الدعاء على مرأى فهذه مسائل كان الإمام ي

ومسمع من عامّة الناس؛ وقد كان بشٌر وبشيٌر كاتبيّ، وكانا يقفان إلى جنب الإمام الحسيّ في 
يوم عرفة لكي يتمكناّ من سماع كلامه جيّدًا، وتسجيل تلك المطالب؛ فكانا يتناوبان على 

قام الآخر بإكمال المهمّة؛ لأنّه لا يمكن لرجل واحد أن يكتب  الكتابة، بحيث إن تعب أحدهما،
بمفرده دعاء عرفة هذا الذي بيّ أيدينا الآن، فكيف يمكن له أن يحفظه؟ اللهمّ إلاّ إن كانت له 

! حيث يُقال بأنَّه ذاكرة ابن سينا كانت تشبه جهاز تسجيل الصوت، "ابن سينا"ذاكرة كذاكرة 
ما تسمعه أذناه، لكن، في ذلك الوقت، لم يكن هناك رجل بهذه  بحيث إنَّه كان يحفظ كلّ 

المواصفات؛ وحينئذ، كيف يمكن للإنسان أن يحفظ دعاء عرفة أو دعاء أبي حمزة الثمالي؟! وهل 
يمكن أن يحصل شيء كهذا؟ فيأتي الإمام ويقرأ الدعاء، ويقوم أحدهم بحفظه في نفس الوقت.. 

ما قد يحصل أن يتّفق عدد من الحاضرين فيما بينهم على أن هذا مما لا يمكن حصوله بالطبع! ك
يكتب أحدهم مقدارًا من الكلام، حتّى إذا ما تعب، يقوم الآخر بمواصلة الكتابة وهكذا، حتّى 

 ختام الحديث.
أو النظر في   1وليعلم الإخوة بأنَّه لا ينبغي عند قراءة الدعاء النظر في كتاب المفاتيح

ستماع وترديد الصوت الصادر من القارئ والداعي في أنفسهم وداخل الدعاء، بل عليهم الا
ضمائرهم؛ لأنّ النظر إلى شيء آخر أثناء قراءة الدعاء يمنع المستمع من الوصول إلى عمق 

                                                           
 المراد منه كتاب مفاتيح الجنان للشيخ عبّاس القمّي . )المتْجم(   1

https://madrasatalwahy.org/


  5 
 

المعنى؛ مماّ يعمل على التقليل من تأثير الدعاء في النفس. فلو كان المستمع سيستفيد من الدعاء 
ل نسبة استفادته إلى الأربعيّ أو الخمسيّ أو الستيّ بالمائة؛ ولقد رأيت بنسبة مائة بالمائة، فستقّ 

بنفسي في بعض الأماكن وفي بعض المجالس، في يوم عرفة أو غيره كيف أنَّ البعض كان ينظر 
في الكتاب أثناء قراءة الدعاء.. لا، لا ينبغي عليكم النظر في كتاب المفاتيح، بل دعوه جانبًا، 

ارئ الدعاء، وقوموا بتْديد كلمات الدعاء معه في أنفسكم إخفاتًا وبدون صوت؛ وتوجّهوا إلى ق
 لأنّ لذلك تأثير أكبر وأعمق في نفس المستمع؛ فهذه المسألة مماّ ينبغي مراعاتها في هذا المجال.

وعليه، لو كان الإمام عليه السلام يهدف إلى طرح هذه الأمور على الناس، فلماذا كان 
ه؟ حيث كان الإمام السجّاد عليه السلام يقرأ دعاء أبي حمزة كلّ ليلة؛ فلو كان يقرؤها هو بنفس

هدفه من ذلك هو تعليم الآخرين، لقرأه عليهم مرّة واحدة وانتهى الأمر؛ فقد قرأه عليهم 
وتعلّموه! فها أنت قد جمعتَ الأصحاب في مسجد النبيّ ]يا سيّدي[ ــ فمسجد النبيّ هو محلّ 

 ــ وقرأت لهم الدعاء وتعلّموه؛ فإن كانت تلك القراءة هي من أجل تعليم اجتماع المسلميّ
الآخرين، فقراءة واحدة تكفي، ولا يحتاج الأمر إلى التكرار مرتيّ وثلاثة وعشرة ومائة مرة، 
وإلاّ سيكون هنالك أمر آخر من وراء ذلك، فما هو ذلك الأمر؟ وما هي حقيقة ما نراه من الأئمّة 

 يقرءون تلك الأدعية لوحدهم في جوف الليل وفي الظلام الدامس؟عندما كانوا 
ا فسمعت صوتًا يأتي من مكان ما، فاقتْبت ووقفت جانبًا )أو  يقول الراوي: كنت مارًّ
جلست( لأستمع إلى مناجاة الإمام، فحفظت بعضه )أو كتبته(. ثمّ يقوم بنقل ذلك إلى الآخرين، 

كان الإمام يريد أن يعلّم الآخرين، لما فعل ذلك في ظلمة  ويقول: هذا ما سمعته عن الإمام. فلو
 الليل، ولما قرأه عليهم في بيته أو غرفته؛ فالإمام كان يفعل ذلك فيما بينه وبيّ ربّه.

: إلهي أنت الغنيُّ وعندما كان أمير المؤمنيّ يناجي الله في محراب مسجد الكوفة قائلاً  
فإنّه لم يكن يقل ذلك للناس، بل كان يناجي بتلك  1، الغنيُّ وأنا الفقيُر، وهل يَرحمُ الفقيَر إلاّ 

المناجاة في المحراب، وهو في الصلاة، وفي حال الابتهال والبكاء؛ وكان الناس يرونه في ليالي 

                                                           
 مناجاة أمير المؤمنيّ عليه السلام في مسجد الكوفة.   1

https://madrasatalwahy.org/


  6 
 

شهر رمضان يأتي، ويجلس، ويشرع في قراءة هذه الأدعية؛ حسناً، فحينما يقول الإمام: أنا الفقير، 
 يقصده الإمام؟فأيّ فقرٍ هذا الذي 

 عدم صحةّ نسبة الفقرات الأخيرة من دعاء عرفة للإمام الحسين عليه السلام

بالمناسبة، في يوم من الأيّام، كنت أتحدّث مع أحد الإخوة عن ذلك المقطع الذي تمتّ 
إضافته إلى دعاء عرفة، والذي نقله الشيخ عبّاس القمّي حيث قال بأنَّ السيِّد ابن طاووس قد 

 بعض النسخ، لكن، لا يخفى أنَّ السيِّد لم يكن هو الذي أضافه، بل كان ذلك من فعل أضافه في
من هذه الزيادة  "الإقبال للسيد"النسّاخ؛ ولذا، فنحن نرى خلوّ جميع النسخ القديمة من كتاب 

في دعاء عرفة. ففي إحدى الفقرات ]الزائدة[ من الدعاء، هناك: إلهي أنا الفقير في غناي، فكيف 
أكون فقيًرا في فقري، لكننّي لم أفهم المقصود من كلمة الفقر هنا، فهل يتحدّث الإمام عن  لا

الفقر الظاهري؟ لا يُمكن أن يكون الفقر الظاهري مقصودًا للإمام؛ فما هو إذن معنى أنا الفقير 
 في غناي فكيف لا أكون فقيًرا في فقري؟!

لمقطع من كلام الإمام؛ لأنّه إن كان المقصود إنَّ هذا يدلّ على عدم إمكانيّة أن يكون هذا ا
من هذا الفقر هو الفقر الظاهري، فالأئمّة لا يعيرون لهذا الفقر أيّ اهتمام؛ على أنَّ الإمام الحسيّ 
ا، وكان من الأئمّة الأثرياء،  لم يكن فقيًرا من هذا الجانب، بل على العكس، فقد كان غنيًّا جدًّ

نوا يملكون شيئًا؛ نظير أمير المؤمنيّ، بينما كان الوضع المالي حيث إنّ بعض الأئمّة لم يكو
لبعضهم الآخر جيّدًا، وكان بعض الأئمّة يعيشون في ضائقة كبيرة ]مثل الإمام الهادي[ في عهد 
المتوكل. أمّا الإمام الحسيّ، فقد كان يمتلك الكثير من الأموال، وكان كثير البذل والعطاء، 

 س من كافّة أطراف وأكناف البلاد؛ فلقد كان وضعه مختلفًا.وكان يتوافد عليه النا
فالإمام الحسيّ لم يكن فقيًرا، حتّى يأتي ويقول: أنا الفقير في غناي، فكيف لا أكون فقيًرا 
في فقري. كلّا، فلم يكن الإمام فقيًرا، بل على العكس من ذلك، فقد كان غنيًّا، هذا أوّلا؛ً وثانيًا: 

ثون عن الفقر الظاهري في كلامهم وأدعيتهم، بل كان كلّ حديثهم يتمحور أنّ الأئمة لا يتحدّ 

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

. فهذا الفقر هو الفقر الذاتي الذي يفصح عن تلك 1حول الفقر الباطني كعبارة: الفقر فخري
العلاقة الربطيّة القائمة بيّ العبد وخالقه؛ إذ لا وجود إلاّ لتلك الحقيقة الربطيّة بيّ العبد 

كلّ الوجود له، وجميع الموجودات ناشئة من ذاته؛ فهو الغنيّ بالذات ونحن والمعبود؛ لأنّ 
الفقراء بالذات؛ أي أنَّ ذاتنا هي عبارة عن تلك الهيولى المحضة والبسيطة، ولا تعيّّ ولا 
تشخّص لها سوى نفس تلك الماهية ومفهومها التي لا وجود لها إلاّ في عالم الذهن ووعائه ]ولا 

من نفسها[؛ وذلك لأن التحقّق الخارجي للهيولى والماهيات المقيّدة والممكنة  وجود لها مستقلّ 
مستحيل من دون الوجود؛ ولهذا، أنا لم أفهم كيف يمكن أن تكون هذه الفقرة من الإمام عليه 

 السلام، وأنّه هو الذي ذكرها؛ هذا مع أنّ هناك الكثير مثلها.
 ـر  ـكان يقول بأنَّنا لا نستطيع نسبة ومن هنا، نرى بأنَّ المرحوم العلّامة ـ ضوان الله عليه ـ

هذه الكلمات إلى الإمام؛ ولا يخفى أنَّني أقوم في الوقت الحاضر بالتحقيق في هذا الموضوع، 
حيث راسلت بعض الجهات من أجل الاطّلاع إذا أمكن على نسخ أخرى، لغرض الوصول إلى 

فيق بكتابة مقالة حول هذا الموضوع؛ وهذا على نتيجة معيّنة، حتّى أقوم بعدها إن حالفني التو
غرار مسألة النوروز، فعندما حقّقت في الأمر، وجدت بأنَّ الرواية التي تعتمد عليها مكذوبة من 
ا واهية ولا أساس لها، وأنّ رواية المعلى بن خنيس لا سند  الأساس ولا سند لها بالمرّة؛ أي أنهَّ

 لها بالمرّة، ولقد ذكرت ذلك هناك.

 عدم جواز العمل بقاعدة التسامح في أدلةّ السنن من دون ضوابط

وكم هو عجيب أن يحصل شيء كهذا! وكم هي جسيمة تلك المسؤوليّة الملقاة على عاتق 
أصحاب الاختصاص وأهل الخبرة، بحيث يأتي هؤلاء، ويبقون الناس في الجهل طوال هذه 

 من الشريعة، دون أن يعتْض أحدٌ على ذلك! السنوات، متّبعيّ سنةًّ خاطئة بتوهّم كونها جزءًا

                                                           
يعَةُ أَقْوَالِي والطَّرِيقَةُ أَقْوَالِي والْحقَِيقَةُ أَحْوَ عَوَالِي اللآلِي، عَنِ النَّبيِِّ صلّى الله عليه وآله وسلّم قَالَ:    1 ِ الِي والْمَعْرِفَةُ رَأْسُ مَالِي الشرَّ

لْمُ صَاحِبيِ  وْقُ مَرْكَبيِ والْخوَْفُ رَفيِقِي والْعِلْمُ سِلَاحِي والْحِ لُ زَادِي والْقَناَعَةُ والْعَقْلُ أَصْلُ دِينيِ والْحبُُّ أَسَاسِِ والشَّ والتَّوَكُّ
دْقُ مَنزِْلِي والْيقَِيُّ مَأْوَايَ والْفَقْرُ   فَخْرِي وبهِِ أَفْتَخِرُ عَلَى سَائرِِ الْأنَْبيِاَءِ والْمُرْسَليَِّ.كَنزِْي والصِّ

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

وتراهم يتحجّجون بقاعدة التسامح في أدلّة السنن، أيّ تسامح هذا؟! فهل يجوز التسامح 
]في أدلة السنن[حتّى وإن كان ذلك الأمر واهيًا ولا أساس له! فالدين ليس بذلك الأمر الواهي، 
 بحيث يقوم أيٌّ كان بنسبة أيّ شيء يشاء إليه، وإلى الله وإلى رسوله. فلو أنَّ أحدهم أراد أن

ينسب أمر ما إلى زوجتك أو ابنك أو جارك أو صديقك أو شريكك في العمل، أفكنت ستتهاون 
معه؟ أم كنت ستضربه وتمزّق بطنه وتقول له: ما هذا الشيء الذي تتفوّه به، انتبه لما تقول؟ لماذا؟ 

الدين؟!  لأنَّ الأمر يمسّ شرفك! فهل وصل بنا الحدّ إلى أن نكون غير أباليّيّ بما يتعلّق بأمور
فتْى أحدهم ينسب رواية ما إلى الإمام وهو يقول: لا يجب التدقيق بشأنها بناءً على قاعدة 
التسامح في أدلة السنن! أيّ تسامح هذا الذي تتحدّث عنه؟! فحياة الناس وأفكارهم ومسيرهم 

 مرتبط بهذا الأمر!
يّ أحدٍ أن يتقدّم خطوة لقد ذكرت في رسالة النوروز التي قدمتها للإخوة بأنَّه لا يمكن لأ

واحدة إلى الأمام من دون اتّباع سنةّ النبيّ والشريعة المقدّسة؛ فانظروا حاليًّا في العالم كم 
يصرفون من الأوقات والأموال لأجل البحث والتحقيق في مطلب علمي أو طبّي، وكم من 

مختبرات لكي يروا: هل إنّ الأموال الطائلة تُبذل على مراكز الأبحاث العلميّة والأكاديميّة وال
الفرضيّة الكذائيّة صحيحة أم لا؟ وهل إنّ تلك المسألة صائبة أم لا؟ وهل إنّ ذلك المطلب 
المتعلّق بهذا المرض وذاك الدواء صحيح أم لا؟ فكم من الأموال تُصرف لأجل الابتكارات 

عدها بأنّ ما فرضناه لا والقضايا العلميّة الجديدة، وكم من الدراسات تُنجز، لأجل أن يقولوا ب
يصحّ في جميع الحالات، بل في بعضها فقط، ولا يمكننا أن نحكم بصحّته بشكل كلَ، إلى أن 
يصلوا إلى نتيجة كلّية وعامّة، فيعمدوا إلى نشرها والدعاية لها، بينما ترانا نحن نأخذ الأمر بكلّ 

ي أمر مستحبّ، فلا ينبغي بساطة لنقول: لا مشكلة في البيّ، فهذه المسألة من السنن! وه
التشدّد بشأن المستحبّات! تساهلوا! لا تتشدّدوا كثيًرا! دعوا الناس يقومون بها! ما معنى: 

 تساهلوا ولا تتشدّدوا؟!! فهل يستطيع المرء فعل كلّ ما يحلو له؟!
إنَّ قاعدة التسامح في أدلّة السنن تستخدم في تلك المسائل المسندة، والتي تمّ التحقيق 

شأنها، وبُذل فيها الجهد ليلًا ونهارًا، وتمّ جمع كافة المعلومات المتعلّقة بها، ثمّ لم يتمّ التوصّل ب

https://madrasatalwahy.org/


  9 
 

بشأنها إلى رأي يقيني؛ فيُقال في مثل هذه الحالات: بما أنَّك قد وصلت إلى هذا الحدّ، فتستطيع 
الاستفادة من قاعدة  عندها وبالتوكّل على الله من أن تعمل بموجبها؛ ففي مثل هذه الحالة يمكن

التسامح في أدلّة السنن، وليس في الحالة التي تكون معتمدة على رواية لا سند لها ولا أثر لها في 
الكتب الروائيّة الأصيلة، بل ووردت في مقابلها تلك الرواية الصحيحة عن الإمام موسى بن 

القاعدة! هذا، مع أنّ  جعفر عليه السلام؛ فهذا ليس هو المكان المناسب للاستفادة من تلك
المجتهد يستطيع من النظرة الأولى أن يعرف بأنَّ الرواية المروية عن الإمام موسى بن جعفر 

ا.  عليه السلام هي رواية صادرة عن الإمام حقًّ

 بطلان عيد النيروز في الإسلام 

واية لا بدّ وأنَّ الإخوة قد قرؤوا ما كتبت عن هذا الموضوع وكيف أثبتُّ وهن تلك الر
التي استُدِلّ بها؛ فعندما يطلب المنصور الدوانيقي من الإمام موسى بن جعفر الجلوسَ للتهنئة 
في عيد النيروز وقبض ما يُحمل إليه، قال الإمام عليه السلام: إنّّ قد فتّشتُ الأخبار عن جدّي 

، ومحاها الإسلام، ومعاذَ رسولِ الله صلى الله عليه وآله فلم أجد لهذا العيد خبًرا وإنَّه سنةٌّ للفرس
 1الله أن نُحيي ما محاه الإسلام.

فعندما يتمعّن المجتهد في كلمات هذه الرواية يقول: لا بدّ وأن تكون هذه الرواية صادرةً 
عن الإمام، فهذا الكلام هو من كلام الإمام؛ أي أنَّك عندما تنظر إلى هذه العبارة: إنّّ قد فتّشتُ 

الله صلى الله عليه وآله فلم أجد ... تقول: لا بدّ وأن يكون هذا الكلام  الأخبار عن جدّي رسولِ 
من الإمام عليه السلام! فعندما نقوم بالتفتيش في سنةّ النبيّ، فما الذي سنجده فيها؟ سنجد بأنَّ 

واستبدلتهما بعيد الفطر وعيد الأضحى. وصحيح  2النبيّ قد قال: لقد رفعت هذين العيدين،

                                                           
 . ]المتْجم[433، ص 3مناقب بن شهر آشوب، ج    1
، نقلًا عن الآلوسِ في 3۷2ص  "نوروز در اسلام"ذكر سماحة آية الله الحاج السيِّد محمّد محسن الحسيني الطهرانّ في كتابه    2

ما هذان : قدم النبي المدينة ولهم يومان يلعبون فيهما، فقال: 364، ص ۱رفة أحوال العرب، ج كتابه بلوغ الأرب في مع
اليومان؟ فقالوا: كنَّا نلعب فيهما في الجاهلية، فقال: قد أبدلكم الله تعالى بهما خيًرا منهما، يوم الأضحى ويوم الفطر. قيل: هما 

 انتهى ]المتْجم[النيروز والمهرجان. 

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

، إلاّ أنّ هذا الحديث 1 عليه وآله وسلّم قال فيما بعد: أفضل أعياد أمّتي عيد غدير خمأنّه صلّى الله
 يختصّ بما بعد عيد الغدير، ولا يمكن للنبيّ أن يذكره وعيد الغدير لم يحصل بعد.

فلو أنَّ فقيهًا لديه شيئًا من فقه الحديث وشمّ الفقاهة، لقال على الفور: نعم، هذا الكلام 
أي أنَّ هذا الكلام يتلاءم مع كونه صادرًا عن النبيّ، فهو من كلام الوحي، وهذا الأمر  من النبيّ!

 لا بدّ وأن يكون صادرًا من المبدأ الأعلى.
أو نظير ما ذُكر عن جلب الحلوى )الفالوذج( لأمير المؤمنيّ في أحد أيّام الربيع ... ولا 

بأنَّه لو كان هنالك عيدًا باسم النوروز، فهو  يخفى أنَّني شكّكت عند ذكر هذه المسألة، بل أثبتُّ 
(، بل وقع في ذلك الزمان في الثانّ عشر من 2لم يقع في بداية برج الحمل )أي الأوّل من فروردين

أو ربّما في يوم آخر من أيّامه، ثمّ جرى تقديمه وتأخيره بعد ذلك، ليقع في الأخير  3شهر خرداد
برج الحمل، وذلك عند تنظيم التقويم المسمّى بالتقويم على عهد السلطان ملك شاه في بداية 

الجلالي؛ فتم تقديم الحلوى لأمير المؤمنيّ في ذلك اليوم قائليّ له: هذا بمناسبة النوروز! فقال 
حسناً، فما الذي تفهمونه أنتم من هذه الجملة؟ إنَّه  4لهم أمير المؤمنيّ: كلّ يوم من أيّامنا نوروز!

 م بهذه الجملة: دعوا عنكم هذا اللعب، فكلّ يوم من أيّام حياتنا هو نوروز!عليه السلام يقول له
فلو تمعنتّم جيّدًا في سنةّ النبيّ والأئمّة المعصوميّ وسيرتهم، لوجدتم بأنّهم لم يتكلّموا 
بشأن هذه القضيّة أبدًا، بل كانوا ساكتيّ عنها، ولم يتحدّثوا مع أصحابهم عنها بشيء ـ هذا على 

                                                           
: روى فُرات بن إبراهيم الكوفي عن محمّد بن ظهير، عن عبدالله بن الفضل الهاشميّ، عن 3۱2، ص 9لإمام، ج معرفة ا   1

تيِ، الإمام جعفر الصادق، عن أبيه، عن آبائه عليهم السلام:  قَالَ رَسُولُ اللهِ صلّى الله عَلَيهِْ وَ آلهِِ: يَوْمُ غَدِيرِ خُمٍّ أفْضَلُ أعْياَدِ امَّ
تيِ يَهْتَدُونَ بهِِ مِنْ بَعْ وَهُوَ اليَ  دِي، وَ هُوَ اليَوْمَ الذي أكْمَلَ وْمُ الذي أمَرَنِّ الُله تَعَالَى ذِكْرُهُ بنِصَْبِ أخِي عَلَِّ بْنِ أبي طَالبٍِ عَلَمًا لُامَّ

تيِ فيِهِ النِّعْمَةَ وَ رَضَِِ لَهمُُ الإسْلَامَ دِيناً  ينَ، وَ أتَمَّ على امَّ  .الُله فيِهِ الدِّ
من شهر مارس  ۱2أو  ۰2شهر فروردين هو الشهر الأوّل من الأشهر الفارسيّة الشمسيّة ويتوافق الأوّل منه مع اليوم    2

 الميلادي. ]المتْجم[
شهر خرداد هو الشهر الثالث من الأشهر الفارسية الشمسية ويتوافق الثانّ عشر منه مع اليوم الأوّل أو الثانّ من شهر يونيو    3

 لادي. ]المتْجم[المي
ويعني اليوم؛ فيصبح معنى الكلمة  "روز"ويعني الجديد و "نو"كلمة نوروز هي كلمة الفارسية تتكوّن من مقطعيّ وهما    4

 والحال هذه: اليوم الجديد. ]المتْجم[

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

م لم ينهوا عنها ـ فكيف يمكن للإمام الصادق عليه السلام أن يمجّد النوروز كل ذلك فرض أنّه 
التمجيد؟! فنحن لم نرَ النبيّ طوال الثلاثة والعشرين سنة التي قضاها في مكّة والمدينة، ولا أمير 

التي المؤمنيّ طيلة الخمسة والعشرين سنة التي قضاها في فتْة أولئك الخلفاء أو الأربع سنوات 
كان فيها خليفة للمسلميّ، ولا الإمام الحسن، ولا الإمام الحسيّ، وهكذا إلى عهد إمام الزمان.. 
لم نر أيّ أحدٍ منهم قال: يا عباد الله، لدينا عيد باسم عيد النوروز! فهل يمكن أن يحصل شيء 

تلك التفاصيل عن كهذا؟! فماذا كانت مهمّتكم تجاه هذه الأمّة يا أئمّتنا؟! فكيف تخبرونا بكلّ 
ليلة القدر وعن عيد الفطر وعيد الأضحى؟ وكيف يكون لدينا كلّ هذا العدد من الروايات عن 
فضيلة ليلة الجمعة، وعن دعاء كميل ، ودعاء الصباح الذي يُقرأ في صباح كلّ يوم، بينما لا يوجد 

هذا، مع أنّ ذلك لم يكن بيّ أيدينا أيّ شيء عن النوروز الذي ذكر عنه المعلّى كلّ ذلك الكلام؟ 
 صادرًا عن المعلّى؛ لأنّه لم يكن ليتحدّث بمثل هذا الكلام.

لقد كان المعلّى بن خنيس من أصحاب الإماميّ الصادق والكاظم عليهما السلام، 
واعتقله حاكم المدينة داود بن علَ بعد ذلك، ثمّ قتله، حيث كان يتكلّم ببعض الكلام الذي ما 

م به، وكان الإمام قد نهاه عن ذلك، غير أنَّه لم يُصغ إلى كلامه، حتّى انتهى به كان ينبغي أن يتكلّ 
الأمر إلى الاعتقال والقتل. لقد كان يعمل في بيت الإمام، حيث كان خادمًا، وكان يتْدّد على 

 هناك، والظاهر أنّه كان محاسبًا، وخلاصة القول أنّه كان على علاقة ببيت الإمام.
المسألة توضّح لنا بأنَّه على الإنسان أن يزيد من إتقانه ومراجعة نفسه فيما  حسناً، إنّ هذه

يواجهه؛ فلا يمكن التغاضِ عن كلّ ما يواجه المرء من ترّهات.. فهل هذا هو معنى الدين؟ 
ا أن يُغضّ النظر عن هذا الأمر، ويتمّ التساهل بشأنه، ويُقال: وما الضير في  فهل من الدين حقًّ

لأحدنا استغلاله من أجل زيارة الآخرين وصلة الرحم، فلا ينبغي التشدّد في هذا  ذلك؟ فيمكن
الأمر! أو يُقال: لا تتشدّد كثيًرا في هذه المسألة يا عزيزي! لقد تركت معالجة كلّ هذه المشاكل 

 الكبيرة التي تواجهنا، وركّزت اهتمامك على موضوع النوروز فقط!
لو كان الأمر متعلّقًا بأولئك المتساهليّ واللاعبيّ، فليس هناك إشكال، ولا حديث لنا 
مع هؤلاء، بل خطابنا موجّه لأولئك الذين لا يريدون أن يلطموا رؤوسهم يوم القيامة ]حسرة 

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

ك وندامة[ ويقولون: يا ليتنا لم نقض أعمارنا سعيًا وراء الأمور التافهة! نعم، خطابنا موجّه لأولئ
الذين يريدون الاستفادة من كلّ دقيقة وكلّ لحظة من لحظات حياتهم في الوصول إلى ما يُرضِ 
الله وإمام الزمان؛ فمثل هذا الشخص لا يأتي ويقول: دع عنك هذا الأمر، وذلك الأمر، ولا 
 تتشدّد كثيًرا هنا، ولا هناك! بل ذلك هو شأن عامّة الناس من الذين لا يعيرون لهذه القضايا

 اهتمامًا.

 كلمات أولياء الله ومؤلّفاتهم تستند لرؤيتهم الباطنيةّ

عندما قام المرحوم العلّامة بتأليف كتاب وظيفة الفرد المسلم في إحياء حكومة الإسلام، 
اعتُْض عليه كثيًرا، بل مارس عليه بعض أصدقائه ضغوطًا من أجل عدم نشر الكتاب وتوزيعه؛ 

ظام الرسائل من هنا وهناك بأن لا تقم بنشر هذا الكتاب، حتّى أنّهم فلقد كانوا يرسلون إليه بانت
كانوا يتّصلون بي هاتفيًّا قائليّ: اذهب إلى أبيك ـ جزاك الله خيًرا كثيًرا في الدنيا وأمثالها في 
الآخرة، والتي لم أحصل على شيء منها حتى الآن!! ــ وتحدّث معه لكي ينصرف عن نشر 

ل هو طفل يا سادتي الأعزّاء؟! فيبدو بأنَّكم قد أخطأتم في تقديراتكم، الكتاب. فقلت لهم: وه
وخلطتم بيّ مقام ذلك الرجل الذي كتب هذا الكتاب، وبيّ طفل بعمر العشرة أو الخمسة عشر 
عامًا! إنّ هذا الرجل قد تتلمذ لمدّة سبع سنوات على يد العلّامة الطباطبائي، وتتلمذ لمدّة سبع 

نجف الأشرف على يد علماء من الطراز الأوّل، وهو أعلم علماء زمانه؛ هذا سنوات أخرى في ال
من جانب، ومن جانب آخر، فقد كان من الناحية الباطنيّة تلميذًا للعظماء من أهل المعرفة، 
فكيف تأتون وتقولون هذا الكلام؟! فهل كان هذا الرجل الذي كتب هذا الكتاب والذي كان 

ل كان يتكلّم عن غير دراية؟! أم أنَّه كان قد رأى منامًا في الليل، قد ألقى تلك المحاضرات، ه
 ثمّ جاء صباحًا ليطرح هذا الأمر على الآخرين؟! فهل كان الأمر بهذا الشكل؟ 

فهل كان أولئك العظماء على شاكلتنا، بحيث ما أن يخطر على بال أحدنا شيء، حتّى يُمسك 
، لم يكونوا كذلك، ولم تكن أفعالهم وأحوالهم بهذا النحو؛ بيده القلم، ويبدأ على بركة الله؟! كلاّ 

لأنّ هؤلاء لديهم إشراف على الباطن، وعملهم مبنيّ على أساس المصلحة الواقعيّة التي 

https://madrasatalwahy.org/


  13 
 

يدركونها بوجدانهم ورؤيتهم الباطنيّة؛ فكلّ ما يقولون أو يشرحون أو يؤلّفون أو يُقدمون عليه 
الباطنيّة، وعندما يمسكون بالقلم ويشرعون في الكتابة،  من عمل، فهو مبنيّ على تلك الرؤية

 فعليك أن تعرف بأنَّ هنالك أمر كامن وراء ذلك.
فعندما بدأ المرحوم العلّامة بكتابة الرسالة النكاحيّة، فقد كان يرى في ذلك الزمان أيّ 

 العظيم بأنَّه قال بلاءٍ ستُبتلى به دولة المسلميّ هذه، ولقد قال لي في ذلك الوقت ــ وأقسم بالله
لي ذلك ــ: سأرحل أنا عن هذه الدنيا، وستْى بنفسك أيّة فاجعة ستحلّ ببلاد الشيعة جرّاء 
مسألة تحديد النسل، وسدّ الأنابيب، وتحديد الزواج. وها أنا أكشف عن هذا الموضوع للمرّة 

 سيّما في السنوات الأخيرة، الأولى، ويبدو بأنَّ مسؤولي الدولة قد انتبهوا إلى أهميّة هذا الأمر، لا
حيث تصل أسماعنا بعض الأخبار التي نرجو من الله تعالى أن يختمها بخير. وحقيقةً، ما هي 
المسائل والقضايا التي سيؤول إليها أمر الشيعة مع وجود كلّ هؤلاء الأعداء الذين يتْبّصون 

 بهم حاليًّا من كلّ ناحية؟
رفوا بأنّ الشيعة يُشكّلون مصدرًا للخطر الحقيقي؛ لقد أدرك هؤلاء الأعداء الخطر، وع 

ولذا، تراهم قد وظّفوا جميع إمكانيّاتهم الإعلاميّة، ومواقعهم الالكتْونيّة، ودعاياتهم، وقاموا 
بصرف أموال كثيرة هنا وهناك من أجل محاربة الشيعة؛ هذا، مع أنّ المرحوم العلّامة قد قال 

؟ ــ: سأرحل أنا عن 1ـ متى كان تاريخ نشر ذلك الكتابمنذ ذلك الوقت وقبل عدّة سنوات ـ
 الدنيا، وستْى يا سيِّد محسن بنفسك ما الذي سيحلّ بهذه البلاد!

أنا أتذكّر جيّدًا كيف أنَّ البعض كان يقول في ذلك الوقت: أيّ كتاب هذا الذي ألّفه؟ وما 
لهي، ومن العرفاء! فهو ليس هذا الكلام الذي يطرحه؟ يا عزيزي، إنّ مؤلّف هذا الكتاب ولّي إ

مثلَ أنا الذي قد تجد في كلامه ألف خطأ وخطأ، بل هو يحسب لكلّ كلمة يكتبها حسابًا، وهو لم 
يكن ينم لعدّة ليالي حتّى الصباح ــ وأنا شاهد على ذلك ــ نتيجة لعلمه بما يُخطَّط له في تلك 

ضغط دمه عندها، فكان ضغط الأيام من أجل تنفيذ مشروع تحديد النسل؛ ولقد كنت أقيس 

                                                           
للهجرة، أي مضى على  5۱4۱تم طباعة كتاب الرسالة النكاحية، تحديد النسل ضربة قاصمة لكيان الأمة الإسلامية عام    1

 طباعته حتّى هذا اليوم أكثر من عشرين عامًا. ]المتْجم[

https://madrasatalwahy.org/


  14 
 

دمه يرتفع جرّاء ما كان يسمع عن هذا الموضوع، ليصل إلى إحدى وعشرين على ثلاثة عشرة 
أو أربعة عشر. فكنت أقول له: يا سيّدي العزيز، لماذا تؤذي نفسك إلى هذا الحدّ؟ فكان يقول 

ل! فماذا أفعل؟ لا لي: وما الذي أفعله، ذلك ليس بيدي، فأنا أرى وألمس بنفسي ما الذي يحص
أستطيع، فذلك خارج عن إرادتي! ولقد كناّ نرى ونلمس ذلك في تلك الأيام؛ فتفضّلوا الآن 
وشاهدوا ما الذي حصل! فكلام ولّي الله ليس بالكلام العادي، ولا ينبغي التعامل معه بنفس 

له حسابًا.. هل  الكيفيّة التي نتعامل بها مع بقيّة الأمور والقضايا الأخرى، بل يجب أن نحسب
 التفتم؟!

في يوم من الأيّام، كنت ذاهبًا مع المرحوم العلّامة ــ رضوان الله عليه ــ إلى مستشفى 
الإمام الرضا من أجل الفحص عن عينه، حيث كان الدكتور سجّادي قد أوصى أحد تلامذته 

حينها، ولم  الذي كان في ذلك المستشفى بفحص عيّ المرحوم العلّامة؛ لأنّه كان في طهران
يكن يستطيع القدوم إلى مشهد. فقال لي المرحوم العلّامة: أريد أن أتحدّث معك بشأن موضوع 
ما: ما هو رأيك بتلك الرسالة التي كتبتها بخصوص وظيفة الفرد المسلم في إحياء حكومة 

وما الإسلام؟ فقد جرى الكثير من اللغط بشأنها، وكان البعض يقول: لا تنشروا هذه الرسالة 
 شابه هذا الكلام.. يا إلهي! ماذا قال مولانا في أشعاره؟

 1«اين چه مى گويم به قدر فهم توست *** مُردم اندر حسرت فهم درست»
]يقول: ما أقوله، إنَّما هو بمقدار فهمك وإدراكك، وها أنا أموتُ حسرةً في العثور على من 

 يمتلك فهمًا قويمًا[.
حرج، ولا أستطيع أن أتكلّم بحرف واحد! وهذا ما كان ما الذي أفعله؟! فأنا في موقف 

يقوله هو، لا أنا؛ فهذا ليس من كلامي أنا، فحاشى لهذا العبد أن يمتلك تلك الجرأة لكي يتجاسر 
 ويتكلّم بكلام كهذا؛ وهل يمكن للإنسان أن يتجاسر بهذا النحو؟!

 ـشئتم أم أبيتم  ـسيتسبّب في حصول طوفان،  فقلت له: يا سيّدي العزيز! إنَّ كتابكم هذا ـ ـ
وهذا مماّ لا شكّ فيه، ولكن ما الذي يجب عمله والحال هذه؟ فهل يُفتْض بقاء هذا الماء ساكناً 

                                                           
 .446، ص 3*** المثنوي، ج   1

https://madrasatalwahy.org/


  15 
 

دائمًا، بحيث لا يعلم أحد ما الذي تحته؟! وهل يُفتْض تجنّب القيام بأيّ عمل من شأنه التسبّب 
ا، ولا يتمّ تحريكه أبدًا حتّى ظهور إمام في اضطراب هذا الماء؟ أي: هل يجب أن يبقى الماء ساكنً 

الزمان عليه السلام وأوان يوم القيامة؟! والحال أنّ هذا الأمر غير ممكن الحصول، فكيف يمكن 
لأولئك الذين لديهم الاستعداد لإدراك الحقائق، والراغبيّ في السير والحركة نحو الهدف 

لكتاب وأمثاله إلى أيديهم؟ فعن أيّ طريق المطلوب من أن يصلوا إلى الحقيقة لو لم يصل هذا ا
 سيتمكّنون من الوصول إلى حقيقة الأمر؟

 وجوب إظهار الحقائق رغم الاعتراضات

في أحد الأيّام، كنت أتحدّث في أحد المجالس التي تمتّ إقامتها في منزل المرحوم 
ا، حيث لم أتطرق فيه إلى أمر غير عادي، وكان  جدّي لأمّي المرحوم العلّامة، وكان حديثي عاديًّ

الحاج السيِّد معيّ الشيرازي ــ رحمة الله عليه ــ حاضًرا في ذلك المجلس، وكم كان رجلًا 
صالحاً ونقيًّا وصادقًا! كان قد قدم إلى مشهد، وحضر المجلس في ذلك اليوم، وبعد انتهاء 

رآنّ حتّى قال لي:  المجلس، دخلنا إلى البيت معًا، فأتيت لتقديم الفاكهة والشاي لهم، فما إن
تعال يا سيِّد محسن واجلس هنا، فأنا أريد أن أتحدّث معك بشيء. فجلست هناك، فالتفت إلّي 
قائلًا: لدي اعتْاض على خطبتك في المجلس هذا اليوم، فقلت له: تفضّلوا، فأنا رهن إشارتك! 

 ا رحمة الله عليه. فهو جدّي على أيّة حال، ولا يمكنني أن أواجهه بشيء، وقد كان يحبّني كثيرً 
فقال لي: إنَّ ما تحدّثت عنه اليوم كان صحيحًا بأكمله.. رحمه الله فقد كان شخصًا منصفًا، 
فهو لم يقل لي: إنَّ كلامك كان خاطئًا من أوّله وحتّى آخره! لأنّك تجد البعض يقول هذا الآن، 

كم! أمّا هو، فقال لي: إنَّ فهم يقولون بأنَّ جميع كلامك خاطئ وباطل، وهذا نوع من أنوع الح
كلامك كان صحيحًا، غير أنَّ هذا المكان لم يكن هو المكان المناسب لطرحه. فقلت له: ولماذا 
لم يكن ذلك المكان هو المكان المناسب لطرحه يا جدّي؟ فإن لم أقله في مثل هذه المناسبة، 

ن أجهر به ما دام هنالك من فمتى سأقوله؟ وهل يتوجّب علَّ الاحتفاظ به في صدري، أم علَّ أ

https://madrasatalwahy.org/


  16 
 

يريد أن يعرف الحقيقة؟ فلو لم أصّرح به اليوم، لقيل لي في الغد ]ولِمَ لم تصّرح به في وقته؟[ مثلما 
 يحصل ذلك اليوم.

فتْى البعض يعتْض اليوم على المرحوم العلّامة قائليّ: لِمَ لم نشاهد له أيّ نشاط بعد 
ت لهم: لقد قام بالكثير بعد الثورة، فكان يتحدّث إلى الثورة عندما كان في مسجد القائم؟ فقل

الناس، وكان في نيته عمل الكثير، وأنا على علم بكلّ ذلك، حيث كان ينوي تشكيل لجان، 
والقيام بعدّة مشاريع منها: أنَّه كان ينوي بناء مدرسة علميّة جنب المسجد؛ لأنّه كان هنالك 

، وكان مكانًا مهجورًا لا يتواجد فيه غير خادم 1«اءالأسد والشمس الحمر»مكان تابع لجمعيّة 
وزوجته وأطفاله وكلب لهم؛ فلم نشاهد فيها شيئًا آخرًا، ولقد كنت مطّلعًا على ما يجري، فذهبت 
بمعيّة رجل آخر كان مكلّفًا بمتابعة هذا الموضوع من أجل ضمّ تلك الأرض إلى المسجد 

 تُثمر عن أيّة نتيجة.  لغرض الاستفادة منها، غير أنَّ جهودنا لم
ثمّ هاجر المرحوم العلّامة بعد ذلك إلى مدينة مشهد؛ وخلاصة القول، أنّه كان يُشارك 
هناك في نشاطات متعدّدة، فكان يحضر في صلاة الجمعة، وكذلك الأمر بالنسبة للانتخابات، 

به بعد أن حيث كان أحد المرشّحيّ العشرة لعضويّة مجلس الخبراء الذين سيُصبحون أعضاء 
تتمّ الموافقة عليهم، غير أنَّه حصلت بعض العوائق، مماّ أدّى إلى انصرافه عن هذا الموضوع.. 
رحم الله تعالى المرحوم آية الله السيّد عبد الحسيّ دستغيب؛ فكنت قد أتيت من مدينة قمّ، 

لّامة فوجدته قد جاء من شيراز إلى منزلنا في طهران، حيث كان من أصدقاء المرحوم الع
القدامى؛ لأنّه كان تلميذًا أيضًا للمرحوم الشيخ الأنصاري، وأتذكّر جيّدًا كيف كان يُصّر في 
ذلك اليوم على المرحوم العلّامة لكي يحلّ محلّه في المجلس المذكور، فكان يقول له: خذ مكانّ 

لّامة: إنَّ هذا غير يا سيِّد محمّد حسيّ، فأنا أتنازل لك عن مقعدي النيابي! فقال له المرحوم الع
ممكن يا سيِّد، فأنت مرشّح عن مدينة شيراز، وأنا مرشّح عن مدينة طهران. فقال ]المرحوم 
دستغيب[: لا عليك من ذلك، امنحني موافقتك فقط، وأنا سأتولّى القيام ببقية المهمّة. وفي نهاية 

قهقهًا وقال له: يا سيِّد عبد المطاف، عندما أصّر عليه بما فيه الكفاية، ضحك المرحوم العلّامة م

                                                           
 وهو ما يمثّل الهلال الأحمر زمن الطاغية البهلوي ]المتْجم[.   1

https://madrasatalwahy.org/


  17 
 

الحسيّ! إن كنت ترى بأنَّ هذا الأمر من الممكن أن يحصل، فافعل ما تريد. فقال: حسناً إذًا! 
 فقال له المرحوم العلّامة: قم بما تريد القيام به، فأنا على استعداد لتنفيذ ما تطلب.

كن هناك عندما جاء في المرّة ومن الجدير بالذكر أنّني كنت حاضًرا هذه المرّة، لكننّي لم أ
اللاحقة إلى منزل السيّد الوالد، حيث قال له بلهجته الشيرازية: يا سيِّد محمّد حسيّ، لقد 
صدقت! إذ كلّما حاولت أن أجعلك مكانّ، لم أستطع ذلك. فضحك المرحوم العلّامة، وقال 

مكن، ولا تدعني أوضّح له: لقد قلتُ لك يا سيِّد عبد الحسيّ بأنَّ ذلك ليس بممكن، ليس بم
 لك أكثر من هذا! ولقد انتهى الأمر، ولا أريد أنا بدوري أن أفتح هذا الموضوع أكثر من ذلك.

حسناً، فلو أنّ المرحوم العلّامة لم يُقدِم على ما كان قد أقدم عليه، ولو لم يفعل ما كان قد 
حّيت جانبًا؟ ولماذا لم تقم بأيّ فعل، لكان الآن هذا الإشكال متوجّهًا إليه، ولقيل له: لماذا تن

فعل؟ غير أنَّني أُعلن الآن باعتباري كنتُ شاهدًا وحاضًرا، وكنت ألمس عن قرب ما كان 
يعمل، وكيف كان يتصّرف، وما هي الأعمال التي أراد أن يقوم بها؛ فباعتباري شاهدًا على جميع 

شيء لأجل أن يكون له حضور إيجابي تلك المسائل، أستطيع أن أقول بأنَّه لم يتوانَ عن فعل أيّ 
ومفيد في رفعة الإسلام على مستوى هذه القضايا وفيما يخصّ الثورة، وأنا أشهد على ذلك، 
وأُشهد الله أنّني اعتْضت على بعض ما كان يقوم به، أي أنّني تجاوزت حدّي، وأبديت حرصًا 

تقوم به هو أكثر مماّ ينبغي عليك  على سلامته أكثر مماّ هو حريص عليها، فقلت له: إنَّ هذا الذي
القيام به، فقد قمتَ بما عليك، وأدّيتَ واجبك بما فيه الكفاية، فالحرّ تكفيه الإشارة. فقال لي: لا 
يا سيِّد محسن! بل علينا أن نسعى لتْسيخ الأمور المفيدة والإيجابيّة، وتأييدها بحدّ المقدور، 

 ن ذلك.وهذا هو واجبنا؛ وآثاره المكتوبة تحكي ع
ومن هنا، فلو أنّ المرحوم العلّامة لم يكن قد ألّف ذلك الكتاب، ولم يكن قد بيّّ تلك 
المطالب، أفلا ترون بأنّه كان سيُشكل عليه الآن؟ فبعد حدوث الكثير من المستجدّات الآن، 

لما  واحتماليّة تغيّر الكثير من الأمور، وتطوّر فهم الناس وإدراكهم، وتغيّر رؤيتهم وتقييمهم
يجري من حولهم؛ فقد نضجت الأمور على أيّة حال،.. أما كان الناس ]قد اعتْضوا عليه الآن؟![ 
فها هم الكثيرون الآن يقولون لي معتْضيّ على المرحوم العلّامة: لا يُتوقّع من العالم أن يسكت 

https://madrasatalwahy.org/


  18 
 

عكم! فها هي عمّا يجري من حوله، ويعتزل الناس ويكتفي بالمراقبة. فأقول لهم: أنا لا أتّفق م
ا؛  كتبه، فتعالوا وانظروا، فقد تحدّث عن كلّ هذه الأمور. وقد كانت حياته مليئة بالبركة حقًّ
فتجدنّ إلى الآن، وبعد مرور ستّيّ سنة من عمري لازلت أتأمّل في كلّ كلمة تحدّث بها إلينا، 

.. وأستعرضها في ذهني واحدة واحدة، وأعمل بموجبها ما استطعت إلى ذلك سبيلاً 
 أتلاحظون؟!

فقلت له: هل يُفتْض أن يبقى هذا البحر هادئًا وساكناً، أم يجب أن تتلاطم أمواجه؟ فإن 
كان لا بدَّ وأن يزداد فهم الناس وبصيرتهم، وإن كان لا بدَّ وأن يحصل تبدّلٌ في نظرة الناس 

يحصل ذلك؟ فلم يكن للمسائل الاعتقاديّة والاجتماعيّة والأخلاقيّة والمبنائيّة، فبواسطة مَنْ س
هنالك وجود لمن ينبس ببنت شفة! فلا بدّ والحال هذه أن يقوم العلّامة السيِّد محمّد حسيّ 
الطهرانّ بهذا الأمر؛ نعم، صحيح أنّه من المتوقّع ألاّ يروق ذلك للبعض ولا يتحمّلونه؛ حسناً، 

نفعل؟! فهذه هي حقيقة  إن كان البعض لا يستطيع تحمّله، فلا شأن لنا بذلك؛ فماذا عسانا أن
 الأمر، والمسألة هي بهذا النحو!

قلت: إنَّ الاعتْاض سيحصل شئتم أم أبيتم. فقال: أجل! ثمّ قلت له: يا سيّدي العزيز! 
لأجل من تُؤلّفون هذا الكتاب؟ هل تُؤلّفونه لمن يستهزئ بكم؟ فنفس أولئك الذين ينادون 

ما شابه ذلك، نفسهم كانوا قد اعتْضوا على كتاب الآن بتحقيق العدالة وبسلوك نهج الاعتدال و
ا! فالله تعالى يأتي في نفس  المرحوم العلّامة آنذاك، فيا للعجب! إنَّ أمور هذه الدنيا لعجيبة حقًّ
هذه الدنيا، ويُري الإنسان حقيقة الأمور، ويقول له: انظر، فقد كنت أنت بنفسك لا تريد لهذا 

غي أن يُنشر؟ لماذا؟! فمواضيع هذا الكتاب إمّا أن تكون كاذبةً أو الكتاب أن يُنشر، فلماذا لا ينب
صحيحةً؛ فإن كانت كاذبةً، فينبغي عليك أن تُثبت ذلك، وسيُصحّح ما فيها من خطأ، وإن كانت 
صحيحةً، فلماذا لا يجب أن تُنشر؟! فليس فيها ما يدعو إلى الكفر، بل كلّها مواضيع حقيقيّة 

 إبهام أو تعقيد.  وعاديّة، وليس فيها أيّ 
فإن كان أتباع المذهب الشيعي لا يمتلكون سعة الصدر الكافية لتقبّل الحقائق، فهل علينا 
أن نتوقّع ذلك من أهل السنةّ ومن أتباع الديانات الأخرى؟! فكيف يكون حالنا كذلك ونحن 

https://madrasatalwahy.org/


  19 
 

وقف في وجه الباطل  ندّعي بأنَّنا من شيعة علَّ عليه السلام وأتباعه؟! فعلَّ كان رجل الحقّ الذي
من أجل إحقاق الحقّ، والذي أدّت مواقفه تلك إلى تمزيق جسد زوجته وابنه بيّ الباب والجدار، 
وإلى مقتل أبنائه الحسن والحسيّ عليهما السلام من بعد شهادته هو، وهكذا بالنسبة لما حلّ ببقيّة 

نَّه أمر بالحقّ ولا غير. ولماذا الأئمة عليهم السلام؛ فلِمَ حصل كلّ ذلك؟ لقد حصل كلّ ذلك؛ لأ
قُتل الإمام الحسيّ عليه السلام؟ لأنَّه قال ليزيد: اذهب لحال سبيلك؛ فمن تكون أنت؟! إن كان 
أبوك قد تولّى الخلافة ظلمًا، فقد كان ذلك بناءً على الصلح الذي عُقِد في حينها، ولكنهّ هلك الآن، 

ك! فقال يزيد: لا! أنا لن أذهب، وعليك أن تُبايعني، فماذا تفعل أنت في البيّ؟ اذهب لحال سبيل
وإلاّ سأبعث إليك بجيش. فقال له الإمام الحسيّ: افعل ما يحلو لك! ولقد فعلوا ما فعلوا.. 

 فعلوا كلّ ما يحلو لهم.

 التعصّب منبوذ ولو صدر من الشيعي

السنةّ أن يفعلوا  فإن كنَّا نحن الشيعة لا نتحمّل سماع كلمة الحقّ، فكيف نتوقّع من أهل
ذلك؟ فهم يقولون لنا: ها أنتم مثلنا، فكما أنَّنا لا نتنازل عن موقفنا من هذه القضيّة، فأنتم كذلك 
لا تتنازلون عن موقفكم في تلك القضية؛ فهذه بتلك! وكما أنّكم تضعون الحقّ تحت أقدامكم في 

، فأصبحنا متعادليّ والحال هذه، هذه القضيّة، فإنّنا نفعل نفس الشيء بالنسبة إلى تلك القضية
ولا ينبغي لأحدنا التدخّل في شؤون الآخر؛ فإن كان علََّ أن أتنازل عن موقفي هذا، فعليك 
أنت أيضًا أن تتنازل عن موقفك ذاك. فما الذي سيحصل حينها ]لو تعامل الطرفان بهذه 

عليه السلام، على  الطريقة[؟ سوف يسود الصفاء بيننا عندئذ؛ ففي عصر ظهور إمام الزمان
الجميع أن يضعوا ما اختلفوا عليه جانبًا؛ فعلى السنيّ أن يضع ما سار عليه من خطإ جانبًا، وعلى 

 الشيعي أن يضع جانبًا تلك الأمور غير الصحيحة التي كان يقوم بها.
فعلى الشيعة الاعتْاف بأنّ ما يقوم به أهل السنةّ من التفريق بيّ الصلوات هو الصحيح، 

نَّ ما نحن عليه من الجمع بينها هو عمل خاطئ، فعلينا أن نعرف بأنَّه ليس كلّ ما يفعله أهل وأ
السنةّ هو خاطئ، بل علينا متابعة سنةّ النبيّ والأئمّة المعصوميّ من أهل بيته، حيث كانت 

https://madrasatalwahy.org/


  20 
 

سنتّهم تتمثّل في أداء الصلاة في خمسة أوقات؛ هل هذا واضح؟ فما نقوم به من الجمع بيّ 
صلوات هو أمر خاطئ، وما يفعله أهل السنةّ هو الصحيح. فعلينا الإقرار بصحّة العمل ال

الصحيح، وسقم العمل الخاطئ؛ فإن كنَّا كذلك، فعندها سنستحقّ التشّرف بخدمة إمام الزمان 
عليه السلام؛ وعندها، سيقول الإمام: ها قد حصل تطوّر إيجابي! فعليك التخلَّ عن تعصّبك 

ي، كما عليك أنت الشيعي أن تتخلّى عن تعصّبك أيضًا؛ فعلى كلا الطرفيّ أن يتخلّيا عن أيّها السنّ 
 تعصّبهما الجاهلَ.

فإن كان أحدهم يعتْض على بعض الأمور بصفته زعيمًا أو مسئولاً، فيمكن أن يكون 
هنالك الكثير ممنّ يعتْضون عليه بسبب العديد من المسائل؛ فإذا ظهر الحقّ، فلا ينبغي للإنسان 

ه أن يُعاند حينئذ، بل عليه أن ينصاع له ويقبله. فإذا كان هذا العمل خاطئًا، علَّ أن أقبل، كما أنّ 
إذا كان ذلك العمل صحيحًا، فعلَّ أن أقبل أيضًا؛ وعند ذلك سنرى كم ستأتلف القلوب؛ لأنَّ 

 الجانب المقابل سيشعر بعدم وجود الحقد والضغينة لدى هذا الجانب.
أذكر عندما كنت أتباحث مع بعض أهل السنةّ في المسجد الحرام، حيث كانت تستغرق 

أو أربعة ساعات وفي بعض الأحيان ساعتيّ، وكان ذلك هذه المباحثات في ذلك الوقت ثلاثة 
ا الآن، فإن حالي لا يُساعدنّ على ذلك؛ وفي إحدى المرّات، عندما تشّرفت  في الزمن السابق، وأمَّ
بزيارة بيت الله الحرام لأداء العمرة، وكان ذلك قبل وقت طويل، حصلت مناظرة بيني وبيّ 

 منهم، وكان بينهم بعض الضبّاط من رجال الأمن، جمع يتكوّن من عشرة إلى إثني عشر رجلاً 
لكن، كان هناك واحدًا من أولئك الذين يمسكون ]عصا[ بأيديهم يحاول تفريق المجلس، فكان 

 يقف فوق رؤوسنا ويصيح ويصرخ، ثمّ يذهب ويعود مرّة أخرى لمعاودة الكرّة.
لقد قلت لهم كلمة واحدة: أنتم تدّعون بأنّكم من أهل السنةّ، وأنَّكم تتّبعون سنةّ النبي، 
وتعتبروننا منحرفيّ ولدينا قرآنًا محرّفًا؛ حسناً، أنا مستعدّ لتوفير بطاقات سفر بالطائرة إلى إيران 

ل على تأشيرة ذهابًا وإيابًا لكم أنتم الإثنا عشر رجلًا؛ على أن تتولّون أنتم موضوع الحصو
الدخول بأنفسكم؛ فتأتون إلى إيران، وتدخلون فجأة إلى أيّ بيتٍ من بيوت الإيرانيّيّ بدون علم 
مسبق من صاحب ذلك البيت بالموضوع، فتشاهدون المصاحف التي يحتفظ بها الناس في 

https://madrasatalwahy.org/


  21 
 

غرفهم. قلت لهم: لو أنَّكم دخلتم بيتي، فستجدون في كلّ غرفة عشرة إلى إثني عشر من 
لمصاحف، وجميعها من مصاحف فهد، فليس لدينا سواها؛ فهل تريدون أكثر من ذلك؟! فما ا

أكثر المصاحف التي جلبها لي الأصدقاء والرفقاء من مكّة والمدينة، بحيث إنَّني وزّعتها على 
الرفوف، ولا يوجد بينها غير تلك المطبوعة بمطبعة فهد؛ فما الذي تقولونه الآن؟! فالقرآن 

نا، والذي أقرأه أنا هو من تلك النسخ التي طُبعت هنا، وجُلبت لي من هذا المكان، الذي لدي
فماذا عساكم أن تقولون الآن؟! فبُهتوا. حسناً، لماذا تكذبون علينا إذًا؟ ولماذا تتّهمون الشيعة بما 

 ليس فيهم؟
وكان آخر ما قلته لهم هو: سأطرح عليكم شيء آخر، ولن يستطيع أيّ أحد منكم أن 
ينقضه؛ ألا وهو: لنتخلّى عن معتقداتنا جميعًا؛ فأنا أتخلّى عن كونّ شيعيًّا، وأفرض نفسي أنّني 
أصبحت مسيحيًّا؛ وعليكم أنتم أن تفعلوا الشيء نفسه، فتتخلّون عن عقيدتكم وتصبحون 
مسيحيّيّ؛ فهل لديكم اعتْاض على هذا المقتْح؟ قالوا: لا. وهم لا يعلمون ما الذي أخبّأه 

، وكيف سأحجّهم. وقد كان بينهم إثنان أو ثلاثة من الضبّاط، وكانوا ينصتون بإمعان، من لهم
م كانوا يُصدّقون  دون أن ينبسوا ببنت شفة، ولكنهّم كانوا يُصغون جيّدًا؛ ولقد كنت أعلم بأنهَّ
م كانوا يلتزمون الصمت، ولا  بهذه المطالب؛ لأنّ ذلك كان واضحًا من نظراتهم، غير أنهَّ

 كلّمون بشيءٍ أبدًا. يت
ثم التفتُّ إليهم قائلًا: نريد، أنا وأنتم، ومن الغد أن نعتنق الدين الإسلامي، ونحن لا 
نعلم شيئًا عن علَّ ولا عن أبي بكرٍ، فنذهب إلى إحدى مكتباتكم، لا إلى مكتبة شيعيّة؛ فإذا وجدنا 

بذلك؛ فهل توافقون؟ لكن إذا وجدنا  بأنَّ أبا بكرٍ هو الرجل الأفضل لخلافة النبيّ، فإنّنا سنقبل
من خلال كتبكم بأنَّ عليًّا هو المستحقّ للخلافة بعد النبيّ، فسنقبل بذلك كلّنا؛ فما الذي تقولوه 

 الآن؟ فأطرقوا برؤوسهم إلى الأرض، ولم يتفوّهوا بشيء.
في فقلت لهم: لماذا لا تتكلّمون؟ فقد كنتم قبل لحظة تتكلّمون، وكانت ألسنتكم تدور 

أفواهكم كالمغزل، حتّى إنَّني لم أكن أفهم ما يقولون ]نتيجة لسرعتهم في الكلام[، فكنت أقول 
لأحدهم: أنا لا أفهم ما تقول، فقد أمطرتني بوابل من الكلمات، فتكلّم بهدوء لكي أفهم ما 

https://madrasatalwahy.org/


  22 
 

قرآن، تقول! وقد استمرّ كلامهم لأكثر من ثلاث ساعات، فقلت لهم: أمّا فيما يتعلّق بموضوع ال
فأنا مستعدّ لدفع ثمن بطاقات الطائرة، وتقومون أنتم بتهيئة تأشيرة الدخول بأنفسكم، ثمّ 
تأتون، وتدخلون إلى أيّ بيت من بيوتنا وبدون علم مسبق، لتتصفّحوا نسخ القرآن الموجودة 
على رفوف مكتباتنا، وتروا بأنفسكم هل هي مختلفة عن غيرها من النسخ الموجودة لديكم أم 

؟ ثم اجلسوا جنب أحد المصلّيّ في مساجدنا، وبدون أن يشعر بكم، لتسمعوا بأنفسكم ما لا
الذي يقوله بعد التسليم، فهل هو يقول: الله أكبر، أم يقول: خان الأميّ، أي نفس ما يقوله لكم 

 علماؤكم من أنَّ الشيعة يتهمّون جبرائيل بالخيانة.
مطهّر للرسول الأكرم يومًا، فرأيت رجلاً عربيًّا كنت في المدينة أصلَّ إلى جنب المرقد ال

ــ لقد كان رجلًا جاهلًا مستضعفًا، تمّ تضليله من قبل البعض ــ يقول: كذب والله الشيعة 
حينما قالوا: خان الأميّ، فأنت المبعوث بالرسالة يا رسول الله لا علَّ، والشيعة تكذب فيما 

ا المضمون، ولقد حفظتهما حينها، وصمّمت على الإسراع تدّعي. كما أنّه قرأ بيتيّ من الشعر بهذ
. نعم، لقد كان يردّد ذلك الشعر مرارًا. 1بكتابتهما، إلاّ إنَّني نسيتهما بعد ذلك، وسأبحث عنهما

فقلت في نفسي: يا له من مسكيّ! فهو يعتقد نتيجة لجهله بأنَّ الشيعة تتهمّ جبرائيل بالخيانة. 
 الوحي نزل بالرسالة عليك يا رسول الله لا على علَّ كما يدّعون. فكان يقول: لعنهم الله، إنَّ 

ولقد كان يبكي بحرقة، وكانت الدموع تسيل من عينيه، فأردت أن أجلس معه في إحدى زوايا 
المسجد بعد انتهاء صلاتي لأقول له: ما هذا الذي تقوله يا هذا؟ وأيّ كلام هذا الذي تتفوّه به؟ 

 ر، ولم أعثر عليه بعد ذلك.إلاّ أنَّه كان قد غاد

                                                           
 هذا البيت من الشعر:  ۷۸ذكر القاضِ نور الله التستْي في كتابه الصوارم المهرقة، ص  ***  1

 غلط الأميّ فجازها عن حيدرٍ *** والله ما كان الأميّ أمينا
وهو يقول بأنَّ هذا الشعر هو لأحد شعراء أهل البيت، والشاعر يقصد بالخائن هنا أبا عبيدة الجرّاح الذي يسمّيه القوم بأميّ 

لأمّة، حيث كان هو الذي خاصم وتجادل مع علَ عليه السلام في أمر الخلافة عند إحضارهم إيّاه إلى مسجد النبيّ بعد بيعة ا
 السقيفة ليأخذوا منه البيعة.

 ولعلّ هذا البيت من الشعر هو ذلك البيت الذي كان يردّده الرجل. ]المتْجم[

https://madrasatalwahy.org/


  23 
 

حسناً، فقلت لهم: تستطيعون أن تجلسوا جنب أحد المصلّيّ في المسجد، وبدون أن 
يشعر بوجودكم، واسمعوا بأنفسكم ما الذي يقوله عند انتهاء صلاته، فهل يقول: الله أكبر، أو 

 يقول: خان الأميّ؟ فأطرقوا برؤوسهم إلى الأرض، ولم يكن لديهم ما يقولونه.
وكان آخر ما قلت لهم هو: سوف أتخلّى عن تشيّعي، وتخلَّ أنت عن تسننّك، وليصبح كلّ 
واحد منَّا مسيحيًّا؛ وها نحن نريد أن نعتنق الإسلام ابتداءً من الغد، فسوف نقبل بنبوّة النبيّ، 

كر ولكن، ماذا عن الشخص الذي بعد النبيّ؟ فإن عثرت في كتبكم على ما يشير إلى أفضليّة أبي ب
وعمر، فسأصبح سنيًّا. أمّا إن وجدتّم بأنفسكم ومن خلال كتبكم ومصادركم بأنَّه لا يوجد من 
يستحقّ الخلافة بعد النبي غير علَّ، فعليكم والحال هذه أن تنتسبوا إلى المذهب الشيعي. فظلّوا 

في نهاية مطرقيّ برؤوسهم دون أن ينطقوا بكلمة. فقلت لهم: لماذا لا تتكلّمون؟ ثمّ قلت لهم 
ا، أستودعكم الله، لقد أتممت عليكم الحجّة، وأنا أُشهد هذا البيت على أنَّني  المطاف: حسن جدًّ

 قد أبلغتكم.
أتلاحظون؟ إنَّ التعصّب مرفوض وباطل من أيّ طرف كان؛ فلقد أتممت عليهم الحجّة 

ويقول لهم: ألم يُتمم في تلك الليلة، فعليهم أن يجيبوا عن ذلك، فسوف يحضرهم الله يوم القيامة، 
ذلك السيِّد الحجّة عليكم مقابل حِجر إسماعيل؟ أَفَعل ذلك أم لم يفعله؟ فعندما عجزتم عن 
الإجابة عمّا طرحه عليكم، لماذا لم تواصلوا التحقيق في الموضوع؟ ولا أدري، فلعلّهم قد 

 دّوا علَّ بشيء.واصلوا التحقيق فيه؛ فهذا مما لا علم لي به، ولكنهم بحسب الظاهر لم ير
وعندما خرجت من المسجد، جاءنّ رجلان إيرانيّان ـ وكانا طبيبيّ ـ وقالا: السلام 
عليكم، كيف حالكم؟ فقلت لهم: شكرًا لكم! قالا: نحن لم نفهم ما الذي كنت تتكلّم به معهم، 

لكنهّ ولكن، طيّب الله أنفاسك؛ فمن الواضح أنّك قد أفحمتهم! فنحن لم نفهم ما قلتَ لهم، و
كان واضحًا من ملامحهم أنّك أفحمتهم. فقلت لهم: ادعوا الله أن يهدينا جميعًا، وأن يبقينا 

 متمسّكيّ بولاية علَّ عليه السلام، فهذا هو المهمّ في الأمر. 
م من عباد الله أيضًا، وعلينا أن  ونحن عندما ننتقدهم، علينا أن نضع نصب أعيننا بأنهَّ

ينبغي لنا أن ننسب ذلك لأنفسنا، بل علينا أن نعرف بأنَّ ما نحن عليه  ندعو لهم بالهداية، فلا

https://madrasatalwahy.org/


  24 
 

الآن من التوفيق بمتابعة الإمام علَّ عليه السلام والإيمان بولايته، وإيماننا بأنّنا تحت ظلّ ولاية 
 إمام الزمان عليه السلام، كلّ ذلك إنَّما هو من فضل الله علينا، وليس لنا أيّ فضل فيه؛ كما علينا

 أن ندعو لهؤلاء المساكيّ الذين نراهم بهذا الحال لكي يشملهم التوفيق الإلهي بالهداية.

 لا تصنعّ في تصرفّات الأولياء وحالاتهم

فعلى أيّة حال، إنّ تلك الأدعية التي يدعو بها الأئمّة عليهم السلام تمثّل واقع حالهم، ولم 
بها لأنفسهم؛ وذلك هو واقع حالهم، وتلك يكونوا يدعون بها من أجلنا نحن، بل كانوا يدعون 

هي عبادتهم، ومناجاتهم، وكيفيّة التجائهم إلى الله؛ ولو أنَّني لم أكن قد رافقت أولياء الله ورأيت 
 ـمثل حال المرحوم العلّامة وحال المرحوم السيِّد الحدّاد رضوان الله عليهما  أحوالهم عن قرب 

رأيت وسمعت من كلماتهم وتصّرفاتهم وأساليبهم وتعاملهم ـ لما تكلّمت بهذا الكلام؛ فكلّ ما 
في هذا الميدان، هو نفس هذا المضمون الذي يناجي به الإمام السجّاد عليه السلام الله في دعاء 

 أبي حمزة هذا.
فلم يكن تصّرف أولياء الله ذاك من أجل أن يُرونني ما هم عليه، بل كان ذلك هو واقع 

صدور هذا الدعاء من الإمام السجّاد عليه السلام، فإنه لا يمكن حالهم. فلو شككنا بهدف 
التشكيك بما رأيته من العظماء بنفسي، فهل كان ما يفعلونه لا واقع له؟! وهل كان ما يفعلونه من 
باب التمثيل؟! هل كان السيِّد الحداد يقوم بالتمثيل أمامي؟! وهل كانت كلّ تلك الدموع التي 

 ب التمثيل؟!تسيل من عينيه من با
وكيف يمكن تفسير ما كان يصّرح به من أنَّه يرى نفسه صفرًا، وعندما كان يقول: )يا  

سيِّد محمّد حسيّ، يحصل لي بعض الحالات أرى نفسي فيها من أسوء خلق الله على الأرض(؟ 
اته، إنّ هذا مماّ يجعل الإنسان يتحيّر ويُذهل! فعندما ننظر إلى سيماء هذا الرجل، ونرى تصّرف

 وحالاته نقول: كيف يمكن تفسير هذا الأمر؟
فمن جهة أولى، نراه يقول: أنا في مقام لا يمكن حتّى لجبرائيل أن يصعد إليه ويصل إليه! 
ومن جهة أخرى، نجده يقول أيضًا: أنا أسوء خلق الله. فهذا هو عبارة عن ذلك المقام الذي 

https://madrasatalwahy.org/


  25 
 

يلاحظ الجانب الذي يربطه بالله، يرى نفسه  يرى فيه الإنسان نفسه واقعةً بيّ أمرين: فعندما
شيئًا آخر، وعندما يلاحظ الجانب الذي يمثل ارتباطه بنفسه وفقره وماهيّته وحيثيّته الوجودية، 
يقول: أنا من أسوء خلق الله، وجميع الناس أشرف وأفضل منِّي، بل ويتمتّع الجميع بصفة الحسن 

لناس لست حائزًا عليها. فعندما ينظر إلى نفسه: فهو عداي أنا، وكلّ الصفات الحسنة التي عند ا
 يقول:

الهى، چون در تو نگرم از جمله تاج دارانم وتاج بر سر، وچون در خودم نگرم از جمله » 
 1«.خاكسارانم وخاك بر س

يقول: إلهي، عندما أنظر إليك، أرى نفسي من أصحاب التيجان، وأرانّ عَلمًا ومفخرةً،  
 سي، أرانّ ممنّ يفتْش التْاب، وتبًّا لي ويا ويلَ.وعندما أنظر إلى نف

حسناً، لقد كان حديثنا هذه الليلة يدور حول حال الإمام عليه السلام وموقفه فيما يخصّ 
ارتباطه بالله تعالى في هذه الأدعية والمناجاة، ونسأل الله العلَّ القدير أن يمنَّ علينا جميعًا بفهم 

 علنا من تابعي ومقتفي خُطى هذه المدرسة وهذا الحرم القدسِّ.هذه المطالب والمبانّ، وأن يج
  

 الّلهمّ صلِّ على محمدّ وآلِ محمدّ

                                                           
 المتْجم[مقطع من مناجاة الشيخ عبد الله الأنصاري. ]   1

https://madrasatalwahy.org/

	قراءة الإمام عليه السلام للدعاء لأجل نفسه وليس للآخرين
	عدم صحّة نسبة الفقرات الأخيرة من دعاء عرفة للإمام الحسين عليه السلام
	عدم جواز العمل بقاعدة التسامح في أدلّة السنن من دون ضوابط
	بطلان عيد النيروز في الإسلام
	كلمات أولياء الله ومؤلّفاتهم تستند لرؤيتهم الباطنيّة
	وجوب إظهار الحقائق رغم الاعتراضات
	التعصّب منبوذ ولو صدر من الشيعي
	لا تصنّع في تصرّفات الأولياء وحالاتهم

