
 

 

 

  

 هو العليم

  

 العبودية التامة للإمام مقابل الله تعالى

  

 المحاضرة السابعة -هـ ق  ۱٤٣٦سنة  -شرح دعاء أبي حمزة الثمالي 

  

 محاضرة ألقاها

 آية الله الحاجّ السيّد محمّد محسن الحسينيّ الطهرانيّ 

 قدس الله سره

  

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 أعوذُ باللهِ منَ الشيطانِ الرجيم

 بسمِ الله الرحمنِ الرحيم

 وصلَّى الله على سيِّدنا ونبَيِّنا أبي القاسم محمدّ  

 )اللهمَّ صلِّ على محمّد  وآل محمدّ(

 وعلى آله الطيِّبين الطاهرين واللعنة على أعدائهِم أجمعين

  

  
، جَلِّلْنيِ بسِِتِْ » قْ عَلَََّ بعَِفْوِكَ؛ أَيْ رَبِّ كَ وَاعْفُ عَنْ تَوْبيِخِي بكَِرَمِ هَبْنيِ بَفَضْلكَِ وَتَصَدَّ
 «.وَجْهِكَ 

إنَّ المضمون الذي تنطوي عليه جميع هذه العبارات واحدٌ؛ فالإمام يُشير هنا إلى جوّ 
 العبوديّة وفَناء العبد.. 

 عبودية الإمام والأولياء أمام الله 

يجب التفريق هنا بين مصطلحي الفَناء والفِناء؛ فالفِناء يعني باحة الدار؛ فقد جاء في 
. فالفِناء هو باحة أو عتبة البيت، حيث كان للبيوت القديمة إلهي عُبيدُك بفِِنائِكالمأثور: 

ولبعض البيوت في الوقت الحاضر مدخل، عبارة عن درج أو مكان يؤدِّي إلى البيت.. كان 
القديمة مدخل مسقّف يحتمي به الوارد للبيت من المطر، يقال له فنِاء. قال عليه للبيوت 

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

، بل استخدم "عبدك"فالإمام السجاد لم يستخدم حتّى كلمة   1،إلهي عُبيدُك بفِِنائِكالسلام: 
 كلمة عُبيدك والتي تُطلق على العبد الصغير والحقير الذي لا يُعيره أحدٌ اهتماماً.

في الماضي درجات ومراتب مختلفة؛ يتمتّع بعضهم بمراتب من الفضل فالعبيد كان لهم 
والكمال والعلم ويتميّزون عن غيرهم بخصال ظاهرية مميّزة وجذّابة، أمّا البعض الآخر فكان 
على درجة من الحقارة والوضاعة وعدم اهتمام الآخرين؛ بحيث يُطلق عليه اسم عُبَيد. فالعُبَيِد 

ر من يقدم لشرائه بالقيمة التي يستحقّها، بل تتوجّه الأنظار نحو  هو الذي لا يلتَفت إليه أو يُفكِّ
أولئك الذين يمتلكون مؤهلات معينة؛ كأصحاب الِحرف والفنون وذوي الفضل والكمال. 
فيُطلق اسم العُبيد على العبد المريض أو الوضيع أو من لا يكون سنهّ أو وزنه مناسباً، كالعبد 

 ر.المسن أو مقوّس الظه
فيقول الإمام هنا: أنا لست بعبدٍ، بل أنا عُبيدٌ، أي ذلك الذي لا يُحسب له حساباً بين 
العبيد. انظروا أيّ دروس يعلّموننا! فإن كنَّا ندّعي بأنَّنا من أتباع الأئمّة، فأي تصّرفات وأخلاق 

هذا ما يُعلّمنا  للأئمة نتّبع نحن؟ ونقول بأننا نقتدي بالأئمة وحدهم ولا يهمّنا أمر ما سواهم!
إيّاه أئمتنا! فهل نحن عبيدٌ حقاً؟ وهل طريقة تكلّمنا مع الآخرين قبل تسلّمنا مسؤوليةً معيّنة 
وبعدها على نحو سواء؟ وهل لحن كلامنا عندها كالسابق؟ وهل العبارات التي نستخدمها 

 واحدة؟! 
كلامها عندما الوحيد الذي يمكنه أن يدّعي ذلك هو زينب الكبرى؛ فقد كان أسلوب 

كانت في المدينة هو نفسه في يوم عاشوراء، وهو نفسه في مجلس يزيد وابن زياد؛ حيث كان لها 
ا لم تكن تنظر إلى الكثرة، بل كان نظرها متمركزاً  شخصيتها وأبّّتها ومقامها المتميّز، لماذا؟ لأنََّّ

دة من الأنعام لكي حول الوحدة، وباتجاه الأعلى؛ فمن يكون ابن زياد؟ وهل هو إلا كواح

                                                           
، الطبعة الحجريّة، ضمن بيان أحوال الإمام ۰۰2ص « كشف الغمّة»يشير سماحة السيد إلى قول الإمام عليه السلام الوارد في    1

 السجّاد عليه السلام:
لَامُ سَاجِداً في الِحجْرِ، فَقُلْتُ: رَجُلٌ صَالحٌِ مِنْ وَ قَالَ طَاوُوسُ:  أهْلِ بَيْتٍ طَيِّبٍ، لأسْمَعَنَّ مَا  رَأيْتُ عَلَِّ بْنَ الحسَُيْنِ عَلَيهِ السَّ

[ بفِِناَئكَِ، مِسْكيِنكَُ بفِِناَئكَِ، سَائلُِكَ بفِِناَئكَِ، فَقِيُركَ بفِِناَئكَِ. فَوَ اللهِ خ ل -يَقُولُ، فَأصْغَيتُْ إلَيهِْ فَسَمِعْتهُُ يَقُولُ: عَبْدُكَ ]عُبيَْدُكَ 
 .٤٩۱ص  "الروح المجرد"للاستزادة راجع  عَنِّي. مَا دَعَوْتُ بِّنَِّ في كَرْبٍ إلاَّ كَشَفَ 

https://madrasatalwahy.org/


  ٤ 
 

تحسب له حساباً! وهل يكون يزيد سوى عجل حتّى تعيره اهتماماً! لم تكن تعبأ به ]عندما 
أمِنَ العدلِ يا ابن الطلقاء تخديرُك حرائِرَك وإماءَك، وسوْقُك بناتُ رسول الله »خاطبته:[ 

بّذا الكلام؟ الذي  قالت له بأنّك أنت ابن من أطلقنا سراحهم.. فمن يستطيع أن يتكلّم1«سبايا؟
يستطيع ذلك هو من كان يمتلك نفساً كبيرةً وروحاً عظيمة، فزينبٌ مستغرقة في الملكوت ولا 
تنظر إلى الدنيا وكثراتها، ولا تعتبر هؤلاء من بني البشر أساساً، بل تراهم مجموعة من الأنعام، 

زون ويتاكضون هنا أو من السحالي والضفادع، قد أمسك كلّ منهم بسيف أو برمح، فهم يقف
ا تسخر منهم حقاً!  وهناك؛ فمن يكون أولئك؟ إنََّّ

أمّا نحن، فما إن يمدحنا أو يتملّق إلينا أحد، إلاّ ويتبدّل أسلوبنا في الكلام ويتبدّل لحن 
صوتنا. لماذا يحصل ذلك؟ لأنَّنا لا نعتني بمن هو الأعلى ولا علاقة لنا به، نعم نحن نؤمن به اسمًا 

نا لسنا مطمئنين من وجوده، غاية الأمر أنّنا وجدنا آبائنا  فقط، ونقول بأنّ إلهاً ما موجود، غير أنَّ
يقولون ذلك، ونحن نكرّر قولهم فقط. من كان يعتقد بالله تعالى، فهل يتصّرف هكذا تصّرف، 
أو يتكلّم بّذا الكلام، أو يعمل هكذا عمل؟! من يكون معتقداً بوجود الله وبيوم الجزاء حقاً 

 هل يفعل ذلك؟!
الأولياء دائمًا نظرهم نحو الأعلى، لا ينظرون إلى الأسفل! فالكلام الذي صدر من الإمام 
الحسين ومن أبي الفضل عليهما السلام في المدينة هو نفسه الذي تكلّموا به مع عمر بن سعد في 

تلف الأزمنة ليلة عاشوراء ويومها؛ فلم يتبدّل كلامهم أبداً، بل بقيت شخصيتهم ثابتة في مخ
 والظروف.

 اهتمام غير الأولياء بمقامهم الظاهري وغفلتهم عن الله

لننظر إلى أنفسنا ونرى هل نحن مثلهم؟ مثلًا رجل لا يكاد أحدٌ يردّ عليه السلام في 
رضِْ مَرحَا  ﴿الشارع، ولكن إذا اكتسب مكانة ما ]يصير مصداقاً للآية:[ 

َ
، 2﴾وَ لا تَمْشِ فِِ الْْ

                                                           
 .3٤۱، ص ٤٥بحار الأنوار، ج    1
 .۱۸(، جزء من الآية ۱3؛ سورة لقمان )۷3(، جزء من الآية ۱۷سورة الإسراء )   2

https://madrasatalwahy.org/


  ٥ 
 

بالَ طُولا  ﴿وصايا لقمان لابنه في هذه الآيات؛  انظروا إلى رضَْ وَ لَنْ تَبلُْغَ الِْْ
َ
. 1﴾إنَِّكَ لَنْ تََرْقَِ الْْ

 فما لك تمشي متكبّراً؟ 
ترى أحدهم وكأنَّه لا يستطيع الذهاب إلى مكان ما بمفرده، بل لا بدَّ من مرافقة ستة أفراد 

امش بمفردك! ضع عباءتك وامش في طريقك،  ليحيطوا به عن اليمين وعن الشمال. ]يا عزيزي[
وأنا أضمن بأنّه لن يحصل لك أي مكروه، فلن يُكسر رأسك، ولن تسقط في حفرة ولن يحدث 

 لك شيء؛ ولكن كأنَّ هذا الأمر لا يتم إلا أن يرافقه عدد من الأفراد.
عوّين لقد أقمنا مجلس عقد في طهران، وكان ذلك في عهد النظام السابق؛ وكان أحد المد

من الرجال الكبار ـ لا أذكر اسمه هنا فنحن جميعاً مبتلون ببلاء ـ وهو يمتلك مكانة مرموقة في 
المجتمع إذ كان رجلًا صالحاً.. لا أذكر هنا مزيداً من التفاصيل حتى لا تتحدّد الشخصية 

عند  ويتحوّل الأمر إلى غيبة لا سمح الله، على أنَّ للرجل خصوصية بين الناس.. وكنت أقف
الباب ]لاستقبال القادمين[ وكان الوقت بعد الظهر؛ فرأيت سيارة تدخل الزقاق وتتقدّم نحو 
البيت، وعندما أمعنت النظر رأيت أنَّه هو الراكب فيها؛ فتوقفت السيارة ونزل منها السائق 

السيارة لم  مسرعاً وجاء باتجاه المنزل ]يطلب منِّي التقدّم لاستقباله[، والرجل لا يزال جالساً في
ينزل منها بعد؛ فجاء السائق وقال: السلام عليكم، لقد حضر آية الله فلان؛ فقلت له: أهلًا 
نا قدومه.. فنظر إليَّ السائق متعجّباً! وقال: قلت لك إنَّ آية الله قد  وسهلًا به، ليتفضّل فقد سَرَّ

نظر إليَّ ثانيةً ]بتعجّب[؛ جاء، فقلت له: نعم! نعم فهمت ذلك، فليتفضّل، فلقد أحسن بقدومه. ف
 فقلت له: لقد علمت ذلك، فليتفضّل. هذا وأنا واقفٌ مكاني.

فليأتِ، لماذا علََّ أن أذهب إلى هناك؟ ولماذا أقوم بصرف سعرتين حراريتين إحداهما في 
ذهابي والأخرى في إيابي؛ بل ينبغي أن أوفّر على نفسي هذه السعرات، والحال أنّه سيأتي على كلّ 

 لم ينزل حال. ويبدو بأنَّه لم يحصل له أن زار مكاناً كهذا من قبل.. وخلاصة الأمر أنَّ ذلك العالم
من السيارة.. ]فقلت في نفسي[ عليك أن تنزل ما دمت قد رأيت الوضع بّذه الصورة.. هكذا 
كان طبعي منذ البداية، فلم يكن المرحوم العلّامة قد قالها اعتباطاً عندما كان يقول لي: لديك 

                                                           
 .۷3(، جزء من الآية ۱۷سورة الإسراء )   1

https://madrasatalwahy.org/


  6 
 

 وضع خاص... ]ضحك[. وفي نَّاية المطاف نزل الرجل من السيارة ومشى إلى البيت؛ وأنا
أعتقد بأنَّ ذلك كان أفضل موقف له في زياراته، فلم يحصل له موقف كهذا طيلة حياته؛ فجاء 
وحيداً فريداً في حال من العبودية، لا بحال من... لا أستطيع أن اصّرح به. جاء يمشي خطوة 
خطوة وحيداً، ولم يحصل له أيّ مكروه في مجيئه هذا، فلا السماء سقطت على الأرض، ولا الأرض 
ابتلعته! فقطع تلك المسافة البالغة ثلاثين إلى أربعين أو خمسين متاً وألقى علََّ السلام، 
فاستقبلته وعانقته، إذ لا بدّ من مراعاة كلّ شيء في محلّه، ثم رافقته إلى داخل المنزل، وصرفت 
عدة سعرات حرارية في صعود الدرج؛ فاستقبله الموجودون في الأعلى؛ إذ قد وصل جناب 

 محتم.ال
علينا أن نعرف بأنَّ هذا هو الأسلوب الصحيح في التصّرف؛ فنحن عبثاً شغلنا أنفسنا  

بتلك الأوهام والتصورات الخاطئة. عندما كان المرحوم العلّامة ينوي الذهاب إلى الحرم، أو 
 عندما كان يعود من المسجد، ما إن يرى أحدهم يريد مرافقته في السير، كان يتوقف ويقول له: 

 تفضّل، هل لديك ما تريد أن تطرحه؟ -
 أردت أن أرافقك! -
 ابق أنت مكانك، وأنا أذهب بمفردي. -

كان يمشي بمفرده، أو كنَّا نحن]أولاده[ نرافقه؛ فلم يكن هنالك من يرافقه في مسيره، ولم 
 يحصل أن سار خلفه جمع من خمسة عشر رجلًا.

ق، وكان عمري حينها بحدود السبعة كنت قد زرت النجف الأشرف في عهد النظام الساب
عشر عاماً، بل كنت في الثانية عشر عاماً؛ حيث تشّرفت مرتين بالذهاب، مرة في الثانية عشرة 
والأخرى في السابعة عشرة من عمري.. وفي يوم من الأيام رأيت جمعاً من طلاب العلوم الدينية 

؛ فاقتبت أكثر وأكثر ــ وكان عمري يقدّر عددهم بالعشرين أو الثلاثين طالباً يتقدّمهم رجلٌ 
بحدود الثانية عشر أو الثالثة عشر عاماً ــ فعلمت عندها بأنَّ أحدهم ينوي الدخول إلى حرم 

 أمير المؤمنين عليه السلام. 

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

يا سيدي كان بإمكانك أن تقول لهم بأن يتقدّموك أو يتأخروا عنك في الذهاب، وتدخل 
ليس مكاناً لحصول مثل هذه الأمور! فإن كنت تفعل مثل  أنت بمفردك، فصحن أمير المؤمنين

هذا الشيء في أماكن أخرى، فلماذا تفعله هنا أيضاً؟ بل علينا أن نُظهر الخضوع والخشوع هنا وأن 
 نتخلّى عن مظاهر القدرة ونطرحها أرضاً، وعلينا أن ننزع عنَّا تلك الرُتب والنياشين. 

نظام السابق، والآن كذلك.. كنا نشاهد هذه العلامات ما الذي تبدّل في الأمر؟ في عهد ال
والرتب والنجوم.. فلعلّه من الضروري أن يضع العسكريّون من الضباط وغيرهم تلك الأشياء 
التي يضعونَّا على أكتافهم، حيث يتم منحهم واحدة أو اثنين أو ثلاثة أو أربعة، لا أدري كم 

م ستين علامة، بحيث تمتلئ أكتافهم وثيابّم منها! ما واحدة! أما في السابق فكانوا يعلّقون عليه
هذا؟ وما الذي تريد أن تفعله بّا؟ كان بإمكانك أن ترتدي معطفاً بدلاً من كلّ هذه الرتب! ولا 

 يزال الوضع الآن على ما هو عليه في السابق! أتلاحظون؟ 
مختلفة الأحجام  جميع شخصيّة الإنسان صارت تتمثّل بّذه العلامات البرونزيّة الرخيصة

والتي توضع على الكتفين.. نعم تمام شخصيّته، وحيثيّته، وهويّته، وإنسانيته، وصفاته، 
وملكاته.. تتمثّل بّذه الأربع قطع.. لا أدري هل هي من القماش أو من المعدن!؟ هذه هي 

ا شخصيّة الإنسان! نحن أصبحنا كذلك، فكلّ وجودنا وشخصيتنا وحيثيتنا وهويتنا ومكانتن
تتمثّل في أن يسير أربعة أفراد عن يميننا وأربعة عن شمالنا؛ ليتم جلب أنظار الآخرين إلينا. 

 أتلاحظون؟ فكلّ ذلك يعود إلى هذا الأمر.
في سفري الأخير الذي تشّرفتُ فيه لزيارة العتبات المقدّسة لعدّة أيّام، كنت خارجاً من 

أحد الأشخاص المعمّمين جالساً حيث يخرج حرم سيِّد الشهداء عليه السلام يوماً، فرأيتُ 
الناس من الحرم ليذهبوا لاستلام أحذيتهم ــ وكنت أرتدي الملابس العربية، ولا أتذكر فيما 
إن كنت معمّمًا ذلك اليوم أم لا، حيث كنت أضع العمامة على رأسي في بعض الأحيان، وأحياناً 

لساً هناك وهو يُسلّم على الداخل والخارج أرتدي الثوب العربي الأبيض والكوفية ــ فرأيته جا
من الحرم؛ ويبدو أنَّه كان يريد... لا أقول ما الذي كان يريده من وراء ذلك! فلعله كان يريد أن 

 يراه الآخرون. 

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

فخطر ببالي أن أوجّه له نصيحة من ذلك النوع الذي تعرفونه ]ضحك[ فأقول له: هل 
لزيارة لا تتلاءم مع هذا النوع من اللعب؛ فما معنى جئت إلى هنا للزيارة، أم لأمر آخر؟ فا

جلوسك على كرسي للسلام على الداخل والخارج؟ فبدلاً من ذلك ضع عباءتك على رأسك، 
وأطرق برأسك إلى الأرض لكي لا ترى أحداً واذهب للزيارة، ولا تحيط نفسك بستة من 

لا يختلف أينما كان، إذا أردت أن يراك الأفراد! فهل أتيت إلى هنا لتفتح دكّاناً؟! فالدكان دكان 
الناس، كان بإمكانك أن تُعلن عن مكان تواجدك وتقول للناس: كلّ من يعرفني ويرغب 
بزيارتي، فليأت إلى هناك! فما معنى أن تضع كرسيّاً بباب الحرم في طريق الزّوار الخارجين وتسلّم 

 عليهم: السلام عليكم.. بلهجتك الخاصّة؟!

 لأولياء إلى أحد غير الله في أعمالهمعدم التفات ا

فأيّ زيارة تلك التي يزورها هؤلاء الناس؟ حقيقة الزيارة هي تلك التي كان يقوم بّا 
المرحوم العلّامة عند زيارته للإمام الرضا عليه السلام ماشياً على قدميه؛ فإن أراد أحد مرافقته 

امي أو تتأخّر عنِّي، وكان يذهب وحيداً في في الطريق، كان يتوقّف ويقول له: إمّا أن تتقدّم أم
حين أنّه كان قد بلغ السبعين عاماً! فإن رافقه أحد، فإنَّما كنَّا نحن فقط الذين نرافقه، أقصد أبناءه 
أنا أو أحد إخوتي، وذلك بسبب ما كان يعانيه من أمراض، وكنَّا نتعمّد مرافقته ولا ندعه يذهب 

عتيه أحياناً، وما كان يعاني منه من مرض السكّر، إضافة إلى وحيداً؛ بسبب الضعف الذي كان ي
ما كان يعانيه من آلام الظهر ومرض القلب. فكلّما أراد أن يذهب للزيارة، كان أحدنا يرافقه، 
وقد حصل أكثر من مرّة أن كنَّا نجلس في الطريق لمرّة أو مرتين؛ إذ لم يكن يستقل سيارة في 

ان يذهب ماشياً على قدميه، وكان يغلبه الضعف في العودة مما كان ذهابه للزيارة أبداً، بل ك
يضطرنا للجلوس إلى جنب المحلّات المتواجدة في طريقنا ــ فلا وجود لمكان للاستاحة 

 هناك ــ إلى أن نعود إلى المنزل.
لقد أتيت إلى الزيارة! فالزيارة لا تتماشى مع ما تقوم به من فتح دكان ومكتبٍ لك، بل 

ك أن تأتي وحيداً؛ فلا تجلب معك أحداً، وكان عليك أن تُغطِّي عمامتك بعباءتك لكي لا علي

https://madrasatalwahy.org/


  ٩ 
 

يعرفك أحد وتؤدّي زيارتك وترجع. بلى إذا أراد أحد أن يسألك أو يتحدّث إليك، فبإمكانك 
أن تعينِّ مكاناً لمقابلة الناس، أمّا هذا الذي تقوم به فهو ضرب من اللعب؛ ما معنى أن يقوم 

ان بّذه الأفعال قبال الإمام الحسين عليه السلام، وما معنى أن تقوم بذلك في مثل هذا الإنس
المكان؟ فهذا ليس المكان المناسب لمثل هذه الأعمال، بل هذا مكان إبراز المسكَنة والخروج 
عن كافة أنواع التخيّلات والأوهام والتصوّرات، وهنا ينبغي على المرء أن يخرج من تلك 

ينال نصيباً من الفيض، وإلا إذا أراد أن يأتي وهو غارق في هذه الأوهام والتخيّلات، الأمور؛ ل
فستكون زيارته مجرّد زيارة ظاهرية وتمثيلية، لا تتجاوز رؤيته للضريح والذهب الذي يغطّيه، 
ويصير هّمه المقارنة بين كمية وكيفية الفضة المصنوع منها هذا الضريح مع تلك التي كانت 

 يح السابق.على الضر
لقد رأيت بنفسي كيف أنَّ أولئك الذين يأتون إلى حرم الإمام الحسين يقولون لبعضهم: 
انظر إلى النقوش والزخرفة، وكم هي تختلف عن تلك التي كانت موجودة على الضريح السابق! 

ك فهو يتابع مثل هذه التفاصيل وهو في حرم الإمام الحسين، نعم هؤلاء أنفسهم! فهل تعدُّ تل
زيارة؟! هل هي زيارة في واقع الأمر؟! وهل تتوقّع أن ينال فيضاً أو تنال عناية أو اهتماماً من 

 هكذا زيارة؟
ذلك هو الأمر الذي ينبّهنا إليه الإمام السجاد عليه السلام عندما يقول: إلهي عُبيِدك 

ر أحد بفِِنائِك. فالعُبيد هو ذلك العبد الذي لا يُحسب له حساباً أبداً، ولا يُ  نظر إليه ولا يُفكِّ
إلهي عُبيِدُك »بشرائه. فالإمام يقول: لقد وقف هذا العُبيد بفِنائك وهو يستأذن بالدخول عليك.. 

فهذا هو معنى الفِناء. أمّا الفَناء  «.بفِِنائِك، مسكينكُ بفِِنائِك، فقيُرك بفِِنائِك، سائِلُك بفِِنائِك
 فيعني العدم.

لذا نرى العظماء والأولياء عندما يتوجّهون بحاجاتهم وأدعيتهم إلى الله يأخذون موضوع 
فنائهم وحقيقة كونَّم عدماً في نظر الاعتبار، فهم عندما يبتهلون إلى الله بالدعاء وعندما يطلبون 

ا منه حاجاتهم يرون أنفسهم عدماً، ثم يأتي من يسمع منهم هذه الأدعية ويحاول شرحها وبيانَّ
 في الكتب وغيرها، ليُطلع الآخرين على الحالة التي كان هؤلاء عليها.

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

فعندما يقول الإمام السجّاد: هبني بفضلك، وتصدّق علََّ بعفوك، فهو إنَّما يقول: أنا لست 
مؤهّلًا لأن تتعامل معي بعطفك، فإن نظرتَ إلّي على حقيقة ما أنا عليه، فأنا لست مؤهّلًا لأن 

هذا الأساس. فأولياء الله عندما يطلبون من الله شيئاً، لا يرون لأنفسهم تتعامل معي على 
م يرون لأنفسهم وجوداً، ثم يطلبون طلباتهم من الله بناءً على هذا  وجوداً فيطلبون، لا أنََّّ

 الوجود.
م في الليلة الماضية الكلام عن الفرق بين علماء الظاهر وعلماء الباطن؛ فعلماء الظاهر  تقدَّ

، وفرضت علينا تكاليف، وقد أنجزنا يرون  لأنفسهم مكانةً، لذا فهم يقولون: لقد خلقتنا يا ربِّ
هذه التكاليف بوجهها الصحيح؛ فكانت صلاتنا وصيامنا صحيحةً ومطابقةً لما أمرتنا به، وكذا 
الأمر بالنسبة للحج وبقية التكاليف! ثمَّ إنَّك قد وعدتنا وأنت صادق الوعد، فيقومون بتتيب 
هذه المقدمات واستحضارها، ثم يقولون: بناءً على هذا فنحن نريد منك يا ربّ أن تفي لنا بما 
وعدتنا يوم القيامة؛ وإلاّ لو كان الأمر غير ذلك، لكانت المسألة مختلفة.. والمفروض أنَّم لم 

يكذب يرتكبوا ذنباً في حياتهم، وإلا فليس حديثنا مع مرتكبي الذنوب، بل الحديث هنا عمّن لم 
طيلة حياته كذبةً واحدةً، وكان إنساناً صادقاً وَرِعاً تقياً متجنبّاً للكذب والغيبة، فهو مستقيم في 
حياته، لا أنّه من أولئك الذين يوجّهون التهم للآخرين ويعملون أعمالاً مخالفة للشرع أساساً، 

ه في أول الوقت، فهؤلاء خارجون عن مجال حديثنا هذا! بل يدور الحديث عمّن يؤدِّي صلات
ويصوم ويحج ويساعد الفقراء والمساكين والمحتاجين، ويقوم بما شابه ذلك من أعمال الخير.. 
فإذا حضرته لحظة الوفاة، فماذا سينتظر من الله؟ إنَّه يقول ]في قرارة نفسه[: أرأيت يا ربّ كيف 

 أنيِّ لم أكذب كذبة واحدة في حياتي؟!

 بلوغهقصة من تباهى بصلاة الليل منذ 

هناك مسجدٌ في إحدى القرى القريبة من طهران، لا أتذكر اسمه، ولكني ذهبت إليه. يُقال 
بأنَّ أحدهم ــ ولعله كبير تلك القرية ــ كان قد تبّرع بقطعة أرض لكي يُقام عليها مسجداً، غير 

سنِّ  أنَّه اشتط أن يكون من يضع الحجر الأساس للمسجد ممن لم تفته صلاة الليل مرةً منذ

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

التكليف إلى هذا اليوم! فلم يتقدّم أحدٌ، وهو أمر نادر الحصول أن لا تفوت أحدهم صلاة الليل 
ولو ليوم واحد منذ سنّ التكليف والذي هو الخامسة عشر عاماً، فأنا واحد ممن لا ينطبق عليه 

ا الآن، فما هذا الشرط، لا أعلم حال الآخرين، أما أنا فلم أتوفّق لذلك، بل لست مداوماً عليه
 بالك بذلك الوقت. والحاصل أنه لم يتقدّم أحدٌ لذلك. 
في طهران، فقد كنت أذهب إلى « مروي»لقد تذكّرت الآن بأنَّ هذه القضيّة تتعلّق بمدرسة 

هناك في فتة من الفتات وكنت قد سمعت هذه الحكاية بشأنَّا، إن لم أكن مخطئاً؛ فالأمر يتعلّق 
 قرب سوق طهران.الواقعة « مروي»بمدرسة 

وبعدها قام هذا الرجل بالإمساك بمعول وبدأ بحفر أساس البناء، فتعجّب جميع 
الحاضرين من ذلك! فقلت: كم هو عمل خاطئ هذا الذي قام به الرجل، فلو كان عاقلاً 
ويمتلك ذرّة من معرفة أولياء الله، لوقف في آخر صفٍّ من صفوف الحاضرين، ولطرح طلبه 

ن يأتي ليتباهى بصلاة ليله أمام هذا وذاك. وحتى لو طُرح مثل هذا الأمر ]من بشكل آخر، لا أ
قبل رجل آخر[ لكان عليه أن يقف في الخلف ولا يتقدّم. فمن الممكن أن يكون مقام ذلك 
المذنب الذي ندم على ذنبه أكثر قرباً إلى الله من ذلك الذي لم تفته صلاة الليل منذ سنّ التكليف 

عين عاماً. أتعلمون السبب في ذلك؟ السبب هو أنَّه نادم ومنكسر أمام الله، لا أنّه حتّى سنّ السب
يتباهى بصلاته ويقول: لقد صلّيت صلاة الليل منذ أن كان عمري خمسة عشر عاماً، وأنا أتحدّى 

 من يتقدّم ويقول بأنَّه قد فعل مثل هذا!
لا أنك تتكامل بّا. إنَّك منذ إنَّك تتاجع بصلاتك هذه منذ خمسين عاماً أيها مسكين! 

خمسين سنة تبتعد عن الله وعن مقام رحمته، إذ صلاة الليل إنما هي للتقرّب إلى الله، لا للابتعاد 
عنه ونمو حالة التفرعن والنمردة والأنانية لديك، فلو واجهت ملك الموت وأنت على هذا 

ل! فهل تعتقد بأنَّك مُتفضّل الحال، لقبض روحك بالشكل الذي لم يقبض معها روح أحد من قب
على الله بصلاتك هذه وتكون قد أتيت بعمل خارق؟ فمن الذي أيقظك لصلاة الليل؟ ومن 
الذي أعطاك العزم والهمّة على أدائها؟ ومن الذي وفّقك لهذا العمل؟! فبدلاً من أن تعمل هذه 

ر وتتباهى بّا على الصلاة على إيجاد حالة من الخضوع والخشوع في نفسك، تأتي هنا لتتفاخ

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

الآخرين وتقول: هذا لم يصلّ صلاة الليل البارحة، أمّا أنا فقد صلّيتها؛ لقد نَّضت البارحة في 
شدّة برد الشتاء القارص وكسرت الجليد كي أتوضأ وصلّيت لمدة نصف ساعة.. كنت قد 

عمدت سمعت أحدهم يقول لصاحبه: استيقظت البارحة من أجل صلاة الليل، فلم أجد ماءً، ف
إلى كسر الجليد الموجود على سطح الحوض، وتوضأتُ لصلاة الليل. فقلت: لقد أخطأتَ! فلو 
أنَّك نمت بدلاً عن ذلك لكان خيراً لك، أمّا الآن فقد خسرت فرصة نومك من ناحية، ومن 
الناحية الثانية قد أتيت بصلاة لا يمكن أن ترفعك؛ فهذا ليس من الأمور التي تُطرح على هذا 

 ك. فهل يُفتض بالإنسان أن يتباهى بذلك التوفيق الذي منَّ الله به عليه؟!وذا
ثْ ﴿تراهم كلّما عملوا عملًا وبيّنوه استدلّوا بالآية:  ِ ا بنِعِْمَةِ رَب كَِ فَحَد  مَّ

َ
؛ إنَّ هذا 1﴾وَ أ

ب المورد ليس من موارد الاستدلال بّذه الآية، بل هذه الآية ترتبط بتلك الموارد التي تُسبِّ 
للإنسان حالة من الخضوع والمسكنة، فيقوم ببيان النعِم للآخرين من أجل إيجاد الأمل لديهم، 
لا أن يكشف ذلك الأمر ليقول الآخرون: انظروا إلى هذا الرجل كان يصلَ صلاة الليل منذ 

الآخر: الخامسة عشرة، بينما نحن لم نفعل ذلك، أو يقول أنا لم أصلِّ إلاّ من سنّ الثلاثين، ويقول 
وأنا أصليّها ليلة وليلة لا، ويقول ثالث: كم هو موفق هذا الرجل؟! ذلك مما ينبغي للإنسان أن 

 يلتفت إليه. من قضى عمره وهو يتصّرف بّذا الشكل كيف سيرحل عن الدنيا الآن؟

 قصّة السيد البروجردي عند وفاته

ه كان مضطرباً عند رحيله عن يُنقل عن المرحوم السيِّد البروجردي ـ رحمة الله عليه ـ أنَّ 
الدنيا، فالأمر أصبح جاداً الآن، إذ هذا هو نَّاية الخط! وهنا تنتهي مرحلة المراجعات، ورفع 
الصلوات، وإغلاق الطرق، وجلب باقات الورود، ونصب أقواس الفرح، بقدوم آية الله.. كلها 

ة تعلّقاته الدنيويّة، وميوله نحو انتهت! فعندما يأتي ملك الموت يضع خطّاً بين الإنسان وبين كافّ 
الكثرات وكثرة التابعين، بحيث لا يمكن سماع صوته من مسافة عشر سنتيمتات، فلا يبقى له 

 حول ولا قوة عندئذٍ، فيعلم حينئذٍ بأنَّ الأمر قد أصبح جاداً. 

                                                           
 .۱۱(، الآية ٩3سورة الضحى )   1

https://madrasatalwahy.org/


  13 
 

ذا يُقال بأنَّ السيِّد البروجردي كان مضطرباً حينها، وكان المحيطون به يقولون له: لما
أنت مضطرب؟ فكان جوابه: ها أنا أرحل عن الدنيا ويديّ خاليتان من كلّ شيء.. نعم كان 
مصيباً في ذلك، فإن سُئل عن صلاة الجماعة التي كان يصلّيها، وقيل له بأنّ تلك الصلاة كانت 
تحمل بين طياتها مسائل أخرى، فبمَِ سيُجيب الله عن ذلك؟! فذلك الموقف لا مُزاح فيه! فإن 
قيل بأنَّ المسجد الأعظم ملَء بالمصلين الذين جاءوا من مختلف البقاع لزيارتك.. فهل 
سيكون حال الإنسان عندئذٍ هو نفسه فيما لو دخل المسجد ووجد فيه خمسة مصلّين لا أكثر؟ 
كيف له أن يعرف بأنَّ حاله لم يتغيرِّ في كلتا الحالتين؟ الذي يعلم ذلك هو الملَكان الجالسان عن 

مين الإنسان وشماله؛ فهم يقولون: ذهابك اليوم إلى المسجد في حال فائق من الوجد، فأنت ي
 مُعجب بّذا العدد الذي يملأ الشارع وهو في طريقه إلى المسجد.. 

، ثمّ نظر خلفه فلم يجد إلاّ  كان عدد المصلّين خلف مسلم بن عقيل ثلاثين ألف مصلٍّ
 ، انصرف هذا الواحد أيضاً. هذا هو حال الناس دائمًا!رجلًا واحداً، حتّى إذا انتهت الصلاة

 تأكيد الأولياء في وصاياهم على عدم الاكتراث بغير الله

كم كان المرحوم العلّامة رضوان الله عليه يؤكِّد علَّ ويقول: يا سيِّد محسن، ليكن 
قبال تفكيرك محصوراً بأحوال نفسك وأمورك، وانظر ما الذي أنت فاعله، ولا شأن لك بإ

الآخرين عليك، واعلم بأنَّ لهذا الإقبال إدباراً في يوم من الأيام.. انظر إلى نفسك فقط. ولقد 
لمست هذا الأمر بنفسي في حياة المرحوم العلّامة وبعد وفاته، صدق والله والدي رحمة الله 
عليه ورضوان الله عليه. نعم، لقد لمست بنفسي وبجميع وجودي ذلك، ورأيت بعيني صدق 
هذه النصيحة التي كان ينصحني بّا بصورة مستمرة طيلة فتة حياته.. نعم، لقد رأيت صدقها 
بعيني ووصلت إلى حقيقتها ولمستها ووجدتها وشاهدتها بنفسي؛ ماذا أقول أكثر من هذا! لقد 
علمت بكلّ وجودي بأنَّه كان محقّاً فيما يقول. لكن نحن الذين كنا مخطئين ونفكّر بطريقة 

، ونحن الذين كناّ مشتبهين في تصوّرنا للأمور؛ فكنا نقول: وهل يمكن أن يصدر من معوجّة
الصديق الذي امتدّت صداقتنا معه لمدّة ثلاثين أو أربعين عاماً أمرٌ كهذا؟ فقد كانت تربطني 

https://madrasatalwahy.org/


  1٤ 
 

ببعضهم علاقة منذ أن كان عمري خمس سنوات، فكنَّا متلازمين مع بعضنا في السفر والحضر 
ور المجالس وفي جميع تحركاتنا.. وإذا به يضرب بكلّ ذلك عرض الحائط، والتجوال وحض

وكأنه لم يكن شيئاً مذكوراً، وكأن لم يكن لهذا الإنسان وجود في الدنيا، وكأنَّه لم يكن هنالك 
وجود خارجي في هذا العالم لرجل باسم ومواصفات هذا السيِّد الآثم الذي غطّاه التقصير من 

 يه، ولا يزال الإعراض والقطيعة كذلك إلى يومنا هذا. رأسه إلى أخمص قدم
جزاهم الله خيراً، وأسأله أن يمنّ عليهم بكلّ ما يريدون حقاً، وأدعو لهم مخلصاً؛ فلولا 
هؤلاء لما أمكن أن تصحّ طريقة تفكيري. هؤلاء هم الذين تمكّنوا من تصحيح أفكاري، نعم، 

جعلتني أصِلُ إلى ما كان الوالد يكرّره علَّ  هذه الحركات والسكنات والتعاملات هي التي
عشرات المرات، ولم أكن أفهم قصده. فعلًا جزاهم الله خيراً وأعطاهم كلّ ما يريدون 

 ويرغبون؛ فأنا لست ببخيل، فما المانع من أن يحصل ذلك. أنا أطلب من الله ذلك حقاً.
فحتى لو قرأ مائة كتاب لن  هنالك أشياء لا بدّ من أن يصل إليها الإنسان بنفسه، وإلاّ 

يحصل عليها، ولو حضر مائة مجلس من تلك المجالس التي يقيمها الطهراني، فلن يحصل على 
فائدة، بل لا بدّ من أن تُدركوا ذلك بأنفسكم وتصلوا إلى عمق هذا الموضوع وتعرفوا نكاته، 

مور. ولقد فعندها سيكون كلّ ذلك مفيداً لكم، وسيساعدكم على التشخيص الصحيح للأ
ساعدني هذا الأمر على التشخيص الحاسم؛ بحيث لو أنَّ أحدهم ]فعل المعجزات و[ فصل 
رأسه عن جسده أمامي، لما كان له أي آثار تتتب عليه لديّ. فلقد علمنا ما كان يجب علينا 
علمه، وأدركت ما يجب علَّ إدراكه، فلقد أصبحت أفهم الآن المواضيع التي كان يطرحها 

م العلّامة جيداً؛ يعني أنّني أصبحت أدركها أكثر من ذي قبل، ولا أقول أصبحت المرحو
أدركها جيداً. فأصبحت أرى المواضيع والأحاديث والنصائح التي كان يبديها المرحوم 

 العلّامة وما ورد في مؤلفاته، أصبحت أراها بمنظار آخر، وأتعامل معها بروحيّة أخرى.
هم مواقف الأئمة بشكل أفضل، فكنت أطالع المواضيع قبل كما أني أصبحت قادراً على ف

ثلاثين عاماً وأتحدّث عنها ألف مرّة وأدرّسها وأذكرها في مجالسي، غير أنّ ما أفهمه منها الآن 
أمراً آخر، فأستطيع أن أتصوّر الآن ـ إلى حدّ ما ـ الحال الذي كان عليه أمير المؤمنين بعد ارتحال 

https://madrasatalwahy.org/


  1٥ 
 

أرسم لنفسي صورة عن الجوّ الذي كان يعيش فيه الإمام الحسن والإمام النبي، كما استطيع أن 
الحسين والإمام السجاد والإمام الرضا، وصار بإمكاني معرفة كيفية علاقتهم مع الأفراد 

 المختلفين ومع مجتمعهم وأصدقائهم.

 ضرورة التأمل في الأحداث التاريخيةّ التي جرت على المعصومين واستخلاص العبر منها

كان أمير المؤمنين يسير في أحد طرق المدينة بعد ارتحال النبي، وكانت الزهراء سلام الله 
 عليها بمعيته وكان ذلك قبل استشهادها، فأتى أحد أصحاب أمير المؤمنين..

اعرفوا أحوال الدنيا ]أيها الإخوة[ فهذه هي الدنيا؛ فكم من المناسب أن يعرف المرء 
يدع ذلك حتّى يصل به العمر إلى الخمسين، الستين أو السبعين عاماً، بل حقيقة الدنيا باكراً، ولا 

عليه أن يعرف حقيقة الدنيا وهو في سنّ العشرين أو الثلاثين عاماً؛ فلو عرف حقيقة الدنيا وهو 
في سنّ العشرين لكان ذلك خيراً له من أن يعرفها وهو في سنّ الستين؛ فسيعرفها حينئذٍ، غير أن 

 متأخّراً حينها. الوقت سيكون
لم أكن أفهم ما كان المرحوم العلّامة يعنيه عندما كان يقول لي: اشتغل بأمورك الخاصة 
بك، ولا شأن لك بما سوى ذلك. لقد كان حالي في ذلك الوقت مختلفاً عمّا هو عليه الآن.. 

 لنتجاوز هذا الأمر، فلا طاقة لي لإعادة الشريط مرّة أخرى..
نين يسير في الشارع، فرأى بأنَّ أحد أصدقائه القدامى قد أشاح بوجهه نعم، كان أمير المؤم

عنه ولم يسلِّم عليه؛ علمًا بأنَّ شوارع المدينة لم تكن عريضة في ذلك الوقت بحيث يبلغ عرضها 
الستين أو السبعين متاً، بل كانت بعرض أربعة أو خمسة أمتار فقط. فقالت له الزهراء: لقد كان 

قاً لك، فلِم لم يُسلّم عليك؟ فقال أمير المؤمنين: رحم الله الرجل ــ وأنا أقول: هذا الرجل صدي
 طيّب الله نفسه ــ فهذا قد أشاح بوجهه عنيّ فقط، أما بعضهم فأسلّم عليه ولا يردَّ علََّ السلام.

اتم هذا فيما يتعلّق بما كانوا يتعاملون به مع أمير المؤمنين، والحال أنّه وصّي النبيّ وهو خ
الأوصياء وهو المتصّرف بملك العالم وملكوته؛ حيث لم يكونوا يردّون عليه السلام! فما هي 
قيمة هذه الدنيا والحال هذه؟ وما قيمة تلك الصداقة التي تنتهي بّذا الشكل يوماً ما؟ فلا كانت 

https://madrasatalwahy.org/


  16 
 

المؤمنين  هكذا صداقة أبداً. ما الذي يجنيه المرء من هكذا صداقة غير وجع الرأس، إن كان أمير
 ــ مع ما له من السوابق ــ قد جنى منها ما جنى؟!

لقد رأيتم بأمّ أعينكم ــ يا عديمي الانصاف ــ كيف أُصيب أمير المؤمنين بتسعين جرحاً 
في معركة أحد؛ فأيّكم أُصيب بمثل ما أُصيب به أمير المؤمنين؛ تسعون جرحاً في معركة واحدة؟ 

دوا إلى المدينة إلاّ بعد مضي عدّة أيام! والعجيب أنَّ هؤلاء أولئك فرّوا من المعركة ولم يعو
 الفارين هم الذين ادّعوا الدفاع عن الإسلام، وجاءوا ليجبروا أمير المؤمنين على مبايعتهم!!

هنا يذهل المرء ويقول: إلهي كيف تدور رحى الأمور في هذا العالم؟! فهذا الذي أُصيب 
بتسعين جرحاً، يُلفّ الحبل حول عنقه ويُأمر بالبيعة، وذاك الذي فرَّ من المعركة وبقي هارباً 
لعدّة أيام يأتي ليجلس مكان النبي! فأيّ قانون وأيّ منطق هذا؟ وكيف تجري الأمور؟ هل 

 !التفتم؟
هذه الأمور التي أؤكِّد عليها في هذه الليالي كثيراً، هي أمور حيوية في السلوك، بل إنَّ 
السلوك يُبنى أساساً عليها. فصلاة الليل مرّة واحدة وأنت على هذا الحال أفضل من صلاة الليل 
ألف سنةٍ لذلك الذي قال: ليضع حجر الأساس من لم تفته صلاة الليل منذ سنّ العاشرة أو 
الخامسة عشر. فإن كنت تمتلك هكذا حال، وغلبك النوم فسوف يُكتب لك ثواب صلاة الليل، 
لكن المهم أن تكون على هذا الحال وبّذا الوضع! هذا هو الذي يدفع الإنسان إلى الحركة نحو 
الأمام ويدفعه نحو التكامل. هذا هو الذي يجعلك تتقدّم؛ سواء صلّيت صلاة الليل، أم لا، 

يتها في وقتها أم قضيتها، بل حتى وإن غلبك النوم يوماً ولم تستطع النهوض، قضيت وسواء أدّ 
صلاتك. فما الضير في ذلك؟ وما الإشكال في الصلاة قضاءً؟ بلى يجوز ذلك، وعندئذٍ ليس فقط 

 لن يُحسب ذلك ذنب عليك، بل سوف تُثاب عليه؛ لأنَّ حالتك كانت بتلك الكيفية.
ن الإمام عليه السلام بأنَّ من أمضى عمره صائمًا نَّاره، مقيمًا ليله ألا يوجد لدينا رواية ع

بين الركن والمقام، وكان قد أدَّى ألف حجة وسعى بين الصفا والمروة، وأنفق من أمواله ما 

https://madrasatalwahy.org/


  17 
 

. ما معنى هذا 1أنفق، ومات وهو على هذا الحال، فسيُدخله الله النار إن لم يكن مؤمناً بولايتنا
ني هذا الأمر الذي أشرت إليه! فأيّ حجٍ ذلك الذي يتم بدون ولاية علَّ؟ إنَّه الكلام؟ إنَّه يع

ليس بحجٍ، بل هو سياحةٌ! فهذا لا يُسمّى حجاً، وأيّ صيامٍ ذلك الذي يؤتى به بدون ولاية علَّ 
 عليه السلام؟ إنَّه ليس بصيامٍ، بل هو اتباع حميةٍ ورجيم غذائيٍّ من أجل تقليل الوزن! وأيّ صلاةٍ 

ا ليست بصلاةٍ، بل هي رياضة، نعم تُسمّى  تلك التي تؤدّى بدون ولاية علَّ عليه السلام؟ إنََّّ
صلاة لكن لا يُطلق عليها اسم طاعةٍ أو عبوديّةٍ. فالطاعة والعبودية هي تلك التي تكون تحت 

سان نفسه ولاية علَّ عليه السلام، وهي تعني السير في ظلّ ولاية علَّ عليه السلام، وتسليم الإن
وروحه وجميع شراشر وجوده لولاية علَّ وجعل إرادته ومشيئته تحت إرادة ومشيئة علَّ، عندها 

كمْ مِنْ صائِمٍ ليسَ لهُ مِن صِيامهِ إلاّ الجوُعُ » سيكون مصداقاً لحديث النبي صلى الله عليه وآله:
هرُ والعناءُ،  .2«حبَّذا نَومُ الأكياسِ وإفطارِهِم والظمأ، وكمْ مِنٍ قائمٍ ليس لهُ من قيامهِ إلاً السَّ

فتلك الصلاة لا ترفعهم إلى الأعلى أبداً. فحبّذا نوم الأكياس، فالأكياس هم الأذكياء من 
أهل الفطنة؛ فهؤلاء الناس وإن أفطروا لعذر مشروع، فإفطارهم ممدوح؛ فهم في حال من الحركة 

رّكها، والرقيّ في جميع أحوالهم؛ فهو يتقّى بكياسته تلك مع كلّ نَفَسٍ يتنفّسه ومع كلّ حركةٍ يتح
وفي نومه وفي تناوله للطعام؛ لماذا؟ لأنَّه كيِّس، فَطنِ، لأنّه يعلم ما الذي يفعله في كلّ لحظة من 
لحظات حياته، فقد أصبح حاله بالشكل الذي يكون فيه في مقام عبودية الله وتحت طاعة وصي 

حال حركة  رسول الله في جميع الأعمال التي يقوم بّا. فكيف سيكون حال الرجل؟ إنَّه في
 وترقّي.

                                                           
قال لنا علَ بن الحسين عليهما السلام: أي البقاع أفضل؟ فقلنا: الله " حمزة الثمالي قال: إشارة إلى الحديث المروي عن أبي   1

ورسوله وابن رسوله أعلم، فقال: أما أفضل البقاع ما بين الركن والمقام، ولو أن رجلا عمّر ما عمّر نوح عليه السلام في قومه 
 ."ذلك المكان ثم لقي الله عز وجل بغير ولايتنا لم ينفعه ذلك شيئا  يصوم النهار ويقوم الليل في -ألف سنة إلا خمسين عاما  -

 (.۱32؛ الأمالي للشيخ الطوسي، ص 2٤٥، ص 2)من لا يحضره الفقيه، ج 
 .٤٥۱، الحكمة ٤٩٥نَّج البلاغة، تحقيق صبحي الصالح، ص    2

https://madrasatalwahy.org/


  18 
 

 اختلاف نظرة الولي وغيره إلى الطاعات التي يقوم بها

لو قمنا بتلك الأعمال، فسيُثيبنا الله على ذلك؛ فلو فرضنا رجلّا لم يرتكب معصية طيلة 
عمره وكان إنساناً صادقاً، فهذا ممدوح بحدّ ذاته، ولكنَّ الكلام في أنّه إذا قال لله: إلهي أنا الذي 

تي أول وقتها وكما أمرت بذلك، وأنا الذي صمت وحججت طاعة وتلبية لأمرك، أدّيت صلا
فسيقول له الله: ما دمت قد جئت لتستعرض علَّ ما قمت به من عمل، فتعال لنتحاسب على 
تلك الأعمال لنرى كم منها كان خالصاً لي، وكم منها كان لك ولغيرك. فإذا بالرجل يرى الأمر 

الأرز وقد ثُقب من أسفله، فيأخذ الأرز بالانسكاب من الكيس شبيه بحمله لكيس مملوء ب
بشكل تدريجي ]وبدون أن يشعر[، وإذا بذلك الكيس الذي كان يزن عشرين كيلوغراماً قد 
أصبح وزنه تسعة عشر كيلوغراماً، وهكذا حتّى لا يتبقى له في آخر النهار سوى ذلك الكيس 

؟ فيقول له الله: ستشملك رحمتي عندما تأتي إلى الفارغ. فيتساءل الرجل: ما الذي حصل يا ربِّ 
ذلك العالم، غير أنَّني أردت تنبيهك إلى ضرورة عدم استعراض أعمالك أمامي، فلا تقل: كنتُ 
عبداً صالحاً لم أرتكب المحرّمات، وكنتُ أؤدِّي صلواتي في وقتها.. نعم لن أُدخلك جهنمّ، 

 ا لك من الروحية والحال.ولكنَّني سأمنحك المقام الذي يتناسب مع م
أمّا العارف فماذا يقول؟ العارف يضرب بكلّ شيء عرض الحائط ويقول: أنا لا أمتلك 
، فاكتب فيه ما شئت أن تكتب. فأعمالنا  شيئاً من الأساس! وها أنا أوقّع لك صكّاً مفتوحاً يا ربِّ

ا لك وحدك وليس لنا منها هي لك لا لنا، وتعاملاتنا ومجالسنا ومؤلفاتنا ومواعظنا وحجّنا كلّه
شيء أبداً، فأنا لم أقم بأيّ عمل مطلقاً، فهل يوجد أكثر من ذلك؟ نعم، يقول: أوقّع لك صكاً 
آخر أقرّ فيه: بأنَّ كلّ وجودنا لك وحدك، فليس لنا وجود مستقل لكي نحسب للأعمال التي 

 يقوم بّا ذلك الوجود المستقل حساباً..
وهو مثال مناسب. عندما يتم تخدير المرء، فسوف يفقد خطر بذهني الآن مثال لطيف، 

جميع حسّه وشعوره، بل ويفقد كلّ إدراك، إذ كيف يمكن له أن يشعر بشيء والحال هذه؟ هذا 
النوع من التخدير ليس هو المقصود من المثال الذي أريد ضربه، فحال الإنسان في مثل هذه 

رة عن جسد مُلقى على الأرض ليس له الظروف لا يتفاوت مع حال الميت، بل سيكون عبا

https://madrasatalwahy.org/


  1٩ 
 

شعور أو إدراك لما يجري من حوله. غير أنَّ هناك نوعاً آخر من التخدير وهو التخدير الموضعي، 
كما يحصل عند تخدير اللثة مثلًا؛ ففي هذا النوع من التخدير يعلم المرء بأنَّه تحت تأثير التخدير 

س سنَّه بيده أو عندما يقوم الطبيب بالاشتغال بالسّن، غاية الأمر أنّه لا يحسّ بالألم، فعندما يلم
فهو يعلم بكون هذا السنِّ له؛ وهو وإن كان تحت التخدير في هذه الحالة، غير أنَّه يشعر بأعضائه. 
وهذا النوع من التخدير ليس هو المشار إليه في هذا المثال أيضاً. إذ هنالك نوع آخر من التخدير 

تحت التخدير ويعلم بكون هذا العضو له، غير أنَّه لا يحس بكون هذا  يعلم فيه المريض بأنَّه
العضو هو جزء من جسده. فهذا النوع من التخدير هو المقصود من هذا المثال الذي أريد 

 الإشارة إليه.
في مرضي الأخير الذي أجري لي فيه عملية جراحية لم يتم تخديري بشكل كامل، بل تم 

قط. عندما تم تخديري سألني الطبيب ــ حفظه الله ــ هل تشعر أيها تخديري في منطقة الخصر ف
السيِّد الطهراني بأنَّه قد تم تخدير رجلك؟ فقلت له: لقد فقدت الحس أساساً.. فكيف يمكنني 
أن أحسّ بوجود رجلَ؟ واقعاً لم أكن أشعر بأيّ فرقٍ بين لمسي للسرير ولمسي لرجلَ؛ فلقد 

ثّل في منطقة ما فوق الخصر فقط، وفي نفس الوقت الذي كنت كنت أشعر وكأنَّ وجودي يتم
أعلم بأنّ هذه الرجل لي، حيث كنت أراها، كنت لا أحسّ بوجودها من الناحية الأخرى. فكان 

 التخدير بالشكل الذي لا يشعر فيه المرء بكون هذا الجزء له.
لمعنى؛ يعني أنَّّم هكذا هي رؤية العرفاء للأمور. فهذا المثال مثال جيد لتقريب هذا ا

يعلمون بأنَّ الله هو الذي خلقهم، وهو الذي جاء بّم إلى هذه الدنيا، وعندما يقيمون الصلاة، 
م ـ في نفس الوقت ـ لا يشعرون بوجود  م هم الذين يُصلّون الآن، غير أنََّّ فهم يعلمون بأنََّّ

فأنت الذي منحت  مستقلّ لهم لكي يقولوا: نحن الذين صلّينا! وإن كان ذلك بتوفيق منك،
التوفيق والرعاية، لكن مع ذلك يقول: أنا لا أشعر بوجود مستقلّ لي لكي أشعر بأنَّني أنا 
المصلَّ. فكيف يمكن أن يحصل مثل هذا الشيء؟ وأيّ نوع من الشعور هذا؟ فذلك هو شعور 

 العارف والولّي الإلهي.

https://madrasatalwahy.org/


  20 
 

ع الله، فهو يقول: يجب أن تكونوا الإمام السجّاد يُعلّمنا في هذه الفقرات كيفية التعامل م
كذلك؛ فعندما يتم تخديرك، فأنت تعلم بأنَّ تلك هي رجلك، غير أنَّك لا تشعر بأنَّّا منك؛ فمهما 
تلمسها وتضغط عليها، فكأنّك تضغط على خشب؛ يعني لا تشعر بشيء. عندما كنت ألمس 

جلَ؛ وكأنَّ رجلَ لم تعد مرتبطة السرير الخشبي أو المعدني، لم أكن أشعر بأيّ فرقٍ بينه وبين ر
بي، بل ذهبت أساساً ولم تعد معلّقة بي.. فضحكتُ عندها، فقال الطبيب: لماذا تضحك؟ فقلت 
له: استمر بعملك، فأنا أضحك على ما يدور في ذهني من أفكار؛ أنا أتذكّر أشياء الآن وأضحك 

 منها.
ير هذا الأسلوب، لا يمكنه ففي مثل هذا الحال، لا يمكن للإنسان أن يخاطب الله بغ

 أصلًا. 

 معنى قول الإمام: إلهي لم يكن لي حول فانتقل به عن معصيتك ..

ذكرتُ لكم قبل عدّة ليالٍ كيف كان أمير المؤمنين يخاطب الله في المناجاة الشعبانية، فهو 
ْ يَكُنْ لي حَوْلٌ فَانْتقَِلَ بهِِ عَنْ يقول في إحدى فقرات المناجاة:  مَعْصِيتَكَِ إلِاّ في وَقْتٍ  إلِـهي لَم

 1 أَيْقَظْتَني لمِحَبَّتكَِ.
يقول الإمام: إلهي لا قدرة لي عن الانصراف عن نيّة ارتكاب الذنب، إلاّ في ذلك الوقت  

الذي تقوم فيه أنت بتنبيهي بسبب حبّك لي، حيث تقول لي حينها: ما هذا الذي تفعله؟ إنَّك 
 ارتكاب عمل شائن! فبما أنّك تحبّني، تُطلق لي جرس الإنذار ترتكب ذنباً الآن! أنت تُقدِم على

 فجأةً، وعندها فقط سأتمكّن من الانصراف عن ارتكاب الذنب وأتوجّه ]نحو التوبة[.
، ولو  العارف يقول: إلهي إنيَّ إذ لم أذنب، فلا يعود الفضل في ذلك لي، بل لك أنت يا ربِّ

كنت سأقوم بالغش والتدليس في معاملاتي التجارية، لم تقم بتنبيهي، فما الذي كنت سأعمله؟ 
وكنتُ سأكذب وأعمل الأعمال الشائنة، وكانت مظاهر الدنيا الزائفة قد استولت علَّ وجرفتني 

 معها، وقمتُ بالتسويف وإقناع نفسي بإصلاح الأمر في المستقبل.

                                                           
 .۸2٩، ص 3إقبال الأعمال، السيد ابن طاووس، ج    1

https://madrasatalwahy.org/


  21 
 

لكدورة التي تنشأ ولكن عندما تحلّ محبّتك في قلبي، ولا تريد لي بأن يُبعدني عنك تلك ا
عن ارتكاب المعصية، فيأتيني ذلك النداء ليقول لي: ما الذي تفعله؟! فالكدورة الناشئة عن 
الذنب ستُبعدك عنِّي، ما الذي أنت فاعله؟! فانتَبه لنفسي دفعة واحدة لأقول: يا للعجب! 

. فلا تحص ، فاغفر لي وسامحني يا ربِّ ل لي تلك الكدورة أستغفر الله؛ إنَّني أتوب إليك يا ربِّ
 أساساً.

 الأولياء يختصرون الطريق إلى الله تعالى

الإمام السجاد يقول: إلهي أنا عندما لا أرتكب المعصية، فلا يعود الفضل في ذلك لي أنا، 
 بل يعود الفضل في ذلك لك أنت، فأنت الذي تصرفني عن ارتكابّا. 

وا لنا الطريق.. وسأقوم في المجلس بناءً على هذا، فقد جاء أولياء الله والعرفاء ليختصر
القادم إن شاء الله بتوضيح كيفيّة تحقق هذا الاختصار. فبدلاً من أن نسير في طريق الظاهر 
ونحاول التقرّب إلى الله عن طريق القيام بالتكاليف والأحكام الإلهية، جاء أولياء الله فاختصروا 

قتك الوجوديّة، لا بواسطة التكاليف والأحكام لنا الطريق وقالوا لنا: اطوِ طريق التكامل بحقي
والأعمال التي تقوم بّا، والتي تستمدّ منها لتهذيب النفس، بل اتّجه نحو ذات النفس ومنذ بداية 
الأمر؛ دَعْ نَفسَكَ وتعال، دعها جانباً وتعال.. فلا تحتاج والحال هذه لأنَّ تكلّف نفسك مشقّة 

قوم بالإكثار من الإنفاق على الفقراء لكي تقضي على صفة إقناع نفسك بكونك صادقاً، أو أن ت
البخل لديك، وتحلّ محلّها صفة الجود والكرم، أو ما شابه ذلك. فأنت عندما تتخلّى عن نفسك 

 تكون قد تخلّصت من كلّ شيء دفعة واحدة.
 1نامِ احمـد نامِ جمله انبيــاست *** چون كه صد آمد نود هم پيش ماست

 اسم تمام الأنبياء، فالحصول على المائة يتضمن الحصول التلقائي على )اسم أحمد يختصر
 التسعين(.

                                                           
 .٥٥، ص ۱*** المثنوي، ج   1

https://madrasatalwahy.org/


  22 
 

ا سوف تقوم بحزم  فإن ضمّت تلك الحقيقة الإنسانَ إليها، فما الذي يحصل لبقية الآثار؟ إنََّّ
 أمتعتها والرحيل معه.

 1مجلس تمام گشت و به آخر رسيد عمر *** ما همچنان در اوّل وصف تو مانده ايم
 ها قد اختتم المجلس ووصل العمر إلى آخره، ونحن ما نزال في حيرة من مقدمات وصفك(.)

مهما أردنا التوسّع في شرح هذه الفقرات، يبقى أمامنا مجال للحديث أيضاً. لذا سنقوم 
 بمشيئة الله بإدامة الحديث عمّا يتعلق بّا من مواضيع في الليلة القادمة إن وفّقنا لذلك.

  

  على محمدّ  وآلِ محمدّ  الّلهمّ صلِّ

                                                           
 *** گلستان سعدي.  1

https://madrasatalwahy.org/

	عبودية الإمام والأولياء أمام الله
	اهتمام غير الأولياء بمقامهم الظاهري وغفلتهم عن الله
	عدم التفات الأولياء إلى أحد غير الله في أعمالهم
	قصة من تباهى بصلاة الليل منذ بلوغه
	قصّة السيد البروجردي عند وفاته
	تأكيد الأولياء في وصاياهم على عدم الاكتراث بغير الله
	ضرورة التأمل في الأحداث التاريخيّة التي جرت على المعصومين واستخلاص العبر منها
	اختلاف نظرة الولي وغيره إلى الطاعات التي يقوم بها
	معنى قول الإمام: إلهي لم يكن لي حول فانتقل به عن معصيتك ..
	الأولياء يختصرون الطريق إلى الله تعالى

