
 

 

 

  

 هو العليم

  

 كيفية تعامل الأولياء وغيرهم مع الأمور

  

 المحاضرة السادسة -هـ ق  ۱٤٣٦سنة  -شرح دعاء أبي حمزة الثمالي 

  

 محاضرة ألقاها

 آية الله الحاجّ السيّد محمّد محسن الحسينيّ الطهرانيّ 

 قدس الله سره

  

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 أعوذُ باللهِ منَ الشيطانِ الرجيم

 بسمِ الله الرحمنِ الرحيم

 وصلَّى الله على سيِّدنا ونبَيِّنا أبي القاسم محمدّ  

 اللهمَّ صلِّ على محمدّ  وآل محمدّ

 وعلى آله الطيِّبين الطاهرين ولعنة الله على أعدائِهم أجمعينَ 

  

  
، جَلِّلْنيِ بسِِتِْ  قْ عَلَََّ بعَِفْوِكَ؛ أَيْ رَبِّ كَ وَاعْفُ عَنْ تَوْبيِخِي بكَِرَمِ هَبْنيِ بَفَضْلكَِ وَتَصَدَّ

 وَجْهِكَ.
جميع هذه العبارات تعكس معنىً واحداً، ألا وهو طلب العفو من الله تعالى، وعدم 

 المؤاخذة على الأعمال التي يقوم بها الإنسان عند عرضها في مقام الحساب والميزان.

 اختلاف نظرة العرفاء وعلماء الظاهر إلى الأحكام الشرعيةّ

م الحديث في الليلة الماضية عن الفرق بين العبارات التي يستخدمها العرفاء وأولياء  تقدَّ
الله كالأنبياء والأئمة والعظماء من أصحاب المعرفة والتوحيد في أحاديثهم وكتاباتهم وآثارهم، 
 وبين تلك التي يستخدمها سائر العلماء من أهل الظاهر، ولو كانوا من أهل الصلاح والتقوى؛

فالفرق يكمن في أنَّ ملاك علماء الظاهر في النظر إلى الأعمال التي يقومون بها، هو نفس تلك 
الطاعة الظاهرية والانقياد لتعليمات الشارع لا غير، فهم لا يهتمّون بما سوى ذلك؛ فلا تعنيهم 

كلّف تلك الحقائق وأمور عالم المعنى التي تتضمّنها تلك التكاليف والأحكام؛ فإن أدّى الم
صلاته بوضوء واستقبال قبلة وتكبيرة إحرام بشكلها الصحيح، وقام بقراءة الفاتحة والسورة، 

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

وأدَّى القنوت والركوع والسجود بصورة صحيحة، فسيُقال بأنَّه قد أدَّى صلاته وفرغ من 
تلك التكليف المتتّب عليه، فلا يعود بحاجة إلى قضاء هذه الصلاة أو إعادتها؛ وسيقبل منه الله 

 الصلاة.
؛ فإن كان فكر المصلَِّ في بدء الصلاة مشغولاً  فلا يعنيهم الحال المعنوي للمصلَِّ
بالمعاملات التجارية، بحيث يكون عند تسليمه قد انتهى من توقيع عدّة عقود، وتلاعب في 
عدّة معاملات، وغشّ عدداً من الناس، ويقول عندها: السلام عليكم ورحمة الله وبركاته.. 

 كون هذه الصلاة من وجهة نظرهم صحيحة لا تحتاج إلى إعادةٍ أو قضاءٍ. فست
هذا فيما يتعلّق بالصلاة، فماذا عن الصيام؟ فملاك صحّة الصيام عندهم هو الإمساك من 
طلوع الفجر الصادق إلى غروب الشمس عن المفطرات المذكورة في الرسائل العملية، وهي 

ن البعض قد أجازه ـ وترك النارجيلة ـ إذ يبدو أنّّا ليست الطعام والشراب والتدخين ـ وإن كا
 ـبالإضافة  من المفطّرات عندهم أيضاً؛ لأنّّم إن أجازوا التدخين، فستكون هي الأخرى جائزةً 
إلى غمس الرأس في الماء وسائر المفطّرات الأخرى، فإن امتنع عن هذه الأمور سيكون صيامه 

؛ فلا يختلّ صيامه وإن وجّه ألف سبّ وشتم لجيرانه صحيحاً. ولا شأن لهم بما سوى ذلك
 وأصدقائه وشركائه في العمل؛ أو كذب في معاملاته التجارية.

فكم كذبة يستطيع المرء أن يكذب من الصباح حتّى المساء؟! إنَّه يستطيع أن يكذب إلى 
ق في كلامه؟! ما شاء الله من الكذب، لذا بإمكاننا أن نقول بدلاً من ذلك: كم يستطيع أن يصد

فلا يستطيع أحدهم أن يصدق في زماننا هذا أكثر من موردٍ أو موردين في كلامه!! فلا بأس 
بالكذب عندهم، بل أصبح والحمد لله من الأمور المستحسنة هذه الأيام. فلا يضّر بصيامه إن 

 كذب ألف كذبةٍ من الصباح إلى المساء، بل حتّى وإن أقسمَ قَسم كذبٍ.
ع أحدهم يوماً، وكان معمّمًا فقال: أقسِم بالله العلَ العظيم بأنَّني لم أقل هذا كنت أتكلّم م

الكلام، فقلت له: لقد كنتُ خلف الباب وسمعتك تقول ذلك بنفسي! فبُهت. انظروا فقد أقسم 
 بكلّ بساطة بالله وأسماء الله العلَّ والعظيم؛ فقلت له: لقد سمعتك بنفسي مباشرة. 

https://madrasatalwahy.org/


  4 
 

ه لا إشكال في ذلك، بل نستطيع أن نفعله بكل بساطة؛ ولا فرق في ذلك فصار معلوماً بأنّ 
بين كون الفاعل معمّمًا أو غير معمّم، إذ يستطيع المعمّم تبرير عمله بكل بساطة؛ فغير المعمّم 
يخشى بعض الأمور التي لا نخشاها نحن، نسأل الله أن يجعل عاقبة أمورنا خيراً! نعم، نطلب 

عل عواقب أمورنا خيراً. وكيف سنتمكّن من دفع الثمن؟! فستّتضح الأمور من الله فعلًا أن يج
 في نّاية المطاف. 

لا يبطل الصوم وإن كذَبَ ألف كذبةٍ، وأقسمَ ألف قسم كذبٍ. وبعضهم، وإن قال 
بالاحتياط في احتمال بطلان الصوم بالقسم كذباً، غير أنَّه يبّرره باقتضاء المصلحة والحفاظ على 

أو لضرورة تجارية أو لأيّة ضرورة أخرى، فهذا مما لا ضير فيه. فحتى لو أقسم الصائم  المكانة،
من الصباح إلى المساء كذباً واستغاب الآخرين ووجّه التهم لهم، فصيامه صحيح ولا يحتاج إلى 
قضاء أو إعادة، غاية الأمر أنّ تلك الأعمال ستُقلِّل من ثواب الصائم عندهم. هذا فيما يخصّ 

 وم؛ وكذا الحال مع بقية التكاليف، وعلى ذلك فقس.الص

 عدم قبول الصلاة إذا كان مشتغلاً فيها بغير الله

لكن، ما الذي يقوله أهل المعنى؟ يقول الإمام الصادق عليه السلام: لا تُرفع صلاة من 
، ومعرفته أشرك غير الله فيها؛ أي من شغل فكره بغير الله بدلاً من أن يكون توجّهه إلى مُُاطَبهِ 

بمن يقف أمامه ومع من يتكلّم الآن، وكلام مَنْ ذلك الذي يتلفّظ به في صلاته الآن.. فبدلاً من 
 هذا ترى فكره يجول هنا وهناك، ويكون ذهنه مشغولاً بارتباطاته مع هذا وذاك.

وقد رأيت بنفسي أحدهم وقد فرش سجادة الصلاة ووضع الموبايل إلى جنبها ليرى من 
خلال هذه الدقائق، ورأيته كيف ألقى نظرة على شاشة الموبايل قبل أن يسجد ليرى سيتّصل به 

من هو المتّصل؛ لئلا يفوته معرفة المتّصل، وجيداً فعل حين لم يردّ على المتّصل وإلاّ لبطلت 
صلاته!! ولقد أرسلوا لي مقطع فيديو لأحدهم وهو في حال السجود ويقول: أنا مشغول 

بي بعد دقيقتين!! وهذا لا يختلف عن تصرف ذاك بشيء سوى أنَّ هذا  بالصلاة الآن، اتصل

https://madrasatalwahy.org/


  5 
 

المسكين قد قالها بلسانه، دون ذاك، فالأمر واحد، ويبدو أنَّ ذلك المقطع كان واقعياً، فتاه 
 يضع الموبايل إلى جنب السجادة ليعرف من الذي يتّصل به الآن، ثمّ يكمل صلاته بهذا الشكل.

يقوم بها الإنسان ـ وكما بيّنت لكم في الليلة الماضية ـ حقيقة  ولما كان للأعمال التي
تكوينيّة؛ فتلك الحقيقة التكوينيّة؛ أي الحقيقة العينيّة؛ وهي حقيقة شعورنا بأنفسنا، لا الحقيقة 
العلمية.. إمّا أن تكون حقيقةً نورانيةً أو ظلمانيةً. لذا يقول الإمام: إنَّ الملائكة عندما يرفعون 

إلى الأعلى، يقول لهم الله: إنَّ عبدي قد أشرك غيري في صلاته، ولم يُصلِّ لي وحدي، بل العمل 
، وركع وسجد، غير أنَّ ﴾ولا الضالين﴿جعل لي فيها شريكاً؛ فصحيح هو قد نطق بالبسملة وبـ 

فكره كان مشغولاً بأمر آخر. أراد أن يُطيعني من هذا الجانب، فقام بالركوع والسجود، أمّا من 
لجانب الآخر، فلم يكن ذهنه معي، بل كان مشغولاً بأمور أخرى، ولما كنتُ أنا خير شريك، ا

فها أنا أُعطي حصّتي لشريكي! نعم، أتنازل عن حصّتي ولا أريدها، فاضربوا بهذه الصلاة رأس 
 ذلك المصلَّ، وقولوا له: هذه الصلاة لك!

 هذه الصلاة لا تساوي فلساً، كلام من هذا؟ إنَّه كلام أهل المعنى. فهم يقولون بأنَّ 
وعليك إعادتها. فإن قمت إلى الصلاة، وكان ذهنك مشغولاً بأمور أخرى، فعليك إعادة تلك 
الصلاة، وعليك أن تركّز ذهنك؛ فتختار مكاناً هادئاً، وتُبعد عنك ما يُسبب تشتّت أفكارك. وإن 

بل عليك الاستاحة والاستخاء  أردت الصلاة، فلا تبادر إليها مباشرة فور وصولك إلى البيت؛
قليلًا، واستجماع أفكارك التي كانت مشتّتة ومشغولة بما كان يجري في الخارج، فإن حصل لك 
التهيؤ، فقم للصلاة عندها، واعلم أي صلاة ستصلَّ. أتذكّر بأنَّني قد تحدّثت عن موضوع 

ئذٍ، تكون هذه الصلاة هي الصلاة قبل ثلاث أو أربع سنوات في عدة ليالٍ في شهر رمضان. عند
التي يمكن أن ترفعها الملائكة، وسيقول الله: هذه الصلاة التي صلّاها عبدي هي لي، ولم يجعل 

 فيها شريكاً. 
وكذا الأمر فيما يتعلّق بالصوم، فالصوم لا يعني الإمساك عن المفطرات فقط، بل يجب 

ن في مراتبه الثلاثة: الظاهر والباطن أن يكون وسيلة ومقدمة لتهيئة الأرضيّة كي يتوجّه الإنسا
، إلى تلك الحقيقة اللّا متناهية البحتة البسيطة، حتى يستطيع التخلّص من جميع التعلّقات  والسِِّّ

https://madrasatalwahy.org/


  6 
 

الظاهرية، والتعلّقات الباطنية المتمثّلة بالفكر والخيال، وتعلّقات مقام السِّّ المتمثلة بالميل 
 والرغبة والاشتياق إلى ما سوى الله.

 لصوم درجات مختلفةل

لذا فإنَّ للصوم درجات مُتلفة للناس باختلاف رتبهم؛ فصوم العظماء مثل المرحوم 
العلّامة أو المرحوم الحدّاد أو المرحوم القاضي لم يكن صوماً عن شرب الخمر أو الماء أو الطعام 

 ـفي مق ام أعلى بقليل ـ مقتصراً فقط، فهذا مما لا يمكن الحديث عنه في هذا المجال؛ كما أنَّه لم يكن 
على اجتناب الغيبة والكذب وتوجيه التُهم للآخرين، فلا يمكن تصوّر صدور مثل هذه الأفعال 
عنهم، ولم يكن صيامهم بمعنى إبعاد سوء الظنّ عن أذهانّم وإن لم يجروه على ألسنتهم، فهذا 

ر بشأن أولياء الله. فعمّ يصومون إذاً؟  من الواضح أنّنا عندما نصوم الأمر هو الآخر غير متصوَّ
ماذا يكون هدفنا من الصوم؛ فنحن نصوم لكي نعود إلى أنفسنا ونّتمّ بها، فنحن لا نرتكب ذلك 
الذنب الظاهري المتمثّل بشرب الخمر؛ نعم، نحن نشرب الماء ونأكل الطعام ونغمس رؤوسنا 

ب الخمر أو أكل المال الحرام تحت الماء، كما أنَّه ليس من شأننا تسلّق جدران بيوت الناس أو شر
أو ما شابه ذلك. فصومنا للذين هم في مرتبتنا هو من أجل السيطرة على الخواطر التي ترد على 
أذهاننا ومنعها من الورود، وحفظ ألسنتنا عن الخوض في كلام اللغو إذاً. فهذا من شأننا، ونحن 

عن التكلّم بغير ما يرضي الله، نسعى لذلك في الرتبة التي نحن فيها؛ فنقوم بحفظ ألسنتنا 
وأقدامنا عن السير في الطريق الذي لا يرتضيه الله، وأيدينا عن أن تنال ما لا يرضاه الله، وكذا 

 الأمر بالنسبة إلى حفظ عيوننا وحواسّنا الأخرى. فهذه درجة أخرى من درجات الصوم.
وهي مرتبة يشتدّ فيها تعلّق نفس أمّا فيما يتعلّق بتلك الدرجة الأعلى والتي هي مرتبة السِّّ، 

الإنسان وروحه بالجانب الربوبي وبعالم التجرّد أكثر من تعلّقها بالجانب المادّي؛ فلا نستطيع 
نحن فعل شيء هناك، وهذا الأمر يتعلّق بالأولياء والعظماء فقط؛ فأيّ صوم يصومون وعن أيّ 

، أ م لا؟! فبالنسبة لصوم الإمام عليه شيء يُمسكون، وهل يوجد بالأساس إمساك في ذلك الجوِّ
السلام، فإمام الزمان على سبيل المثال يصوم أيضاً، إذ الصوم واجب حتّى على إمام الزمان، 

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

ولا فرق في ذلك بينه وبين غيره، فهل يصوم الإمام بالإمساك عن شرب الخمر أو السِّقة أو أكل 
عنى لهذه الأشياء من الأساس بالنسبة إلى المال الحرام والعياذ بالله أو عن الأكل والشرب؟! لا م

الإمام! وهل يتمثّل صيامه بحفظ لسانه وكفّ بصره؟! أيضاً لا مكان لهذا الكلام في مقامه، فأيّ 
 صوم يصومه الإمام إذاً؟ إذ نحن نعلم بأنَّه يصوم.

 قراءة القرآن والتأملّ بآياته لا الأنس بصوت القارئ

يرتقي المنبر، رواية عن ابن مسعود، وقد سألته بعد  نقل المرحوم العلّامة عندما كان
ذلك عن سّر هذا الأمر؛ حيث كان رسول الله يحب ابن مسعود كثيراً، ويأمره بقراءة القرآن، 
فكان ابن مسعود يقرأ القرآن بصوت حزين يحبّه النبي وينصت إليه، ثم تبدأ عيناه بذرف 

 ة، وهي رواية موجودة في كتبنا.الدموع. لقد قرأ المرحوم العلّامة هذه الرواي
طبعاً، ينبغي أن نعرف بأنَّ ابن مسعود لم يكن من خواصّ أصحاب أمير المؤمنين، بل 
كان من أهل الصلاح والتقوى. لذا عندما سُئل أمير المؤمنين عن أصحاب النبي ووصل الدور 

؛ أي لم يحرّكه القرآن 1دهإلى ابن مسعود، قال الإمام ــ إن لم أكن مُطئاً ــ قرأ القرآن ووقف عن
ولم يرفعه، ولم يُسيّره في العوالم الباطنية، بل اكتفى ابن مسعود بقراءة القرآن كما نقرأه نحن في 
الوقت الحاضر؛ حيث نشكّل مجالس قراءة القرآن، وندعو القرّاء من مُتلف البقاع ونجلس 

 أن نقرأ آية حتى ترتفع متبعين في مكان مرتفع، ونقرأ القرآن من خلف منصّة الخطابة؛ فما
الأصوات من هنا وهناك: الله! الله! ما هذا الذي تفعلوه؟ فما هي مناسبة الصياح الله الله؟ فلماذا 
لا تدعه يقرأ القرآن أيها المسكين؟ على أنّ القارئ يريد ذلك.. فلو لم يمدحه أحد لقال: لماذا لا 

 يمدحونني؟! 
رآن، وهذا ليس سيراً وحركة وتأمّلاً في القرآن.. هذه ليست الطريقة الصحيحة لقراءة الق

ما إن يقرأ القارئ نصف آية، حتى يبدؤوا بالصياح: الله! الله! ما الذي يجري؟ وما هي مناسبة 
ذلك الصياح؟ وهل كانت هذه هي الطريقة التي تتم بها قراءة القرآن في عهد النبي والأئمة؟ 

                                                           
 .54۱، ص 4معرفة الإمام، ج    1

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

. ومن جهة أخرى نرى من القرّاء من يقرأ بصوت جميل كلّا، كانوا يقرءون القرآن بتجويد آياته
يبعث على تحريك السامع؛ مثل عبد الباسط؛ حيث كنت أستحسن صوته منذ الطفولة، ولا زلت 
استحسنه الآن أيضاً، فلم أسمع قارئاً مثله ـ هذا رأيي الشخصي بالطبع، ولكلٍ ذوقه الخاص به 

قراءته ويأخذها معه إلى الأمام في ذلك الجو ويتك  ـفهو يعمل حقاً على تحريك نفس الإنسان في 
 أثره على النفس.

فما إن يبدأ القارئ بالقراءة، إلاّ ويضجّ المجلس بالصياح الله! الله! ويعملون على سلب 
الحال المعنوي للإنسان بصياحهم هذا، فهذا يقول: غفر الله لوالديك، وذاك يقول: يرحمك 

ة على الأقل! فإن أكمل قراءته، فصيحوا ما شئتم أن تصيحوا! الله! دعوه يقرأ لمدة نصف ساع
لا ينبغي أن تتم قراءة القرآن على هذا النحو، بل يجب قراءة القرآن بصوت جميل، وبصوت 
؛ لكي يعمل القرآن على تسيير القارئ مع تلك المعاني، يقرأ البعض القرآن وكأنَّه  حزين، وبتأنٍّ

 مطاردٌ من قبل مسلّح.

 دعاء لمعرفة معانيه لا للانتهاء منهقراءة ال

وهذا ما يحصل في قراءة الأدعية أيضاً. ولقد أشرتُ إلى هذا الموضوع قبل مدّة عند تشّرفي 
بزيارة مدينة مشهد، وعلى الإخوة الانتباه إلى هذا الأمر؛ فقد قلت حينها: من الأخطاء التي 

نا نؤدّي واجباً أشاهدها تحصل لدينا، ما يتعلّق منها بقراءة الأدعية،  حيث يتمّ قراءتها بسِّعة وكأنَّ
مطلوباً منَّا في دائرة أو مؤسسة ما، فنقوم بتسجيل حضورنا فيها ونغادر، فالمهم لدينا هو أن تتم 
قراءة الدعاء؛ لكن علينا أن نعرف هنا بأنَّ قراءة كهذه لا تتك أثراً علينا، فلا تُعدُّ قراءة لدعاء 

بشكل متواصل وسريع بحيث يتم الانتهاء منها خلال ربع ساعة أو الافتتاح تلك التي تتم 
عشرين دقيقة؛ فنقنع أنفسنا بأنَّنا قد قرأنا الدعاء. وكذا الحال في قراءة دعاء كميل، وإن كانت 
الأهميّة التي تُعطى لدعاء كميل أكثر من هذا بقليل؛ على أنَّ إدخال بعض المسائل والحديث 

ء غير صحيح؛ فإن كان الأمر يتعلّق بتجمة كلمات الدعاء، فلا بأس به، عنها أثناء قراءة الدعا
ولكنَّ الحديث عن واقعة كربلاء وعزاء السيدة زينب والقاسم لا يتناسب مع دعاء كميل، فلكل 

https://madrasatalwahy.org/


  9 
 

مقالٍ مقامه الخاص به، فكما أنَّ لمجالس العزاء مقامها الخاص بها، ولا بدّ فيها من ذكر العزاء 
كذلك الأمر بالنسبة لدعاء كميل؛ إذ ينبغي مراعاة ظروفه الخاصة به. وكذا ولطم الصدور، ف

 الأمر بالنسبة إلى دعاء الصباح أو المناجاة الشعبانية.
عندما نقرأ المناجاة الشعبانية، بأيّ نيّة يجب أن نقرأها؟ علينا أن ننتقل بأنفسنا إلى نفس 

يقرأها. فهل كان الإمام يقرأ تلك المناجاة  ذلك الحال الذي كان عليه أمير المؤمنين عندما كان
إلِـهي هَبْ لي كَمالَ الانْقِطاعِ إلَِيْكَ، وَأَنرِْ بنفس الأسلوب الذي نقرأها به نحن؟ هكذا وبسِّعة: 

كلّا! لم يكن يقرأها على هذا النحو، فذلك واضح من اسمها، أَبْصارَ قُلُوبنِا بضِِياءِ نَظَرِها إلَِيْكَ.. 
، ويمدّ صوته بها بنغمةٍ معينة، وكان فهي مناجاة؛  أي أنَّه كان يُناجي الله فيها، فكان يقرأها بتأنٍّ

يراعي لحن الدعاء ويسير مع تلك الألفاظ في عالم المعنى. فأمير المؤمنين هو الذي يُناجي الله 
قد قرأنا  فيها لا العبد، أمّا نحن فتانا نقرأها من أولها إلى آخرها هكذا وبسِّعة لنقول بأنَّنا

المناجاة الشعبانية ونلنا ثوابها. إنَّ نصيبنا من الثواب في هذه الحالة سيكون قليلًا، ولا فائدة من 
 هكذا قراءة للدعاء.

لقد قام أحد أصدقاء المرحوم العلّامة رضوان الله عليه بتسجيل قراءته للمناجاة 
أسأل الله أن يمنَّ عليه بالشفاء الشعبانية في ذلك الوقت ـ سمعت بأنَّه قد مرض هذه الأيام، 

ويقدّر له الخير ـ ولقد استمعت لهذه القراءة بحدود الأربعمائة مرّة لحد الآن في ليالي شهري 
رجب وشعبان؛ فأدعية رجب وشعبان يمكن قراءتها معاً، حيث كان المرحوم العلّامة يقرأ 

أكثر من أربعمائة أو خمسمائة مرّة،  المناجاة الشعبانية في شهر رجب أيضاً.. نعم، لقد استمعت لها
ولا زلت أستمع لها، أتعلمون لماذا؟ لأنَّ ما يميّز هذه القراءة ـ علاوة على جمال الصوت، وإن لم 
يكن الصوت بتلك الروعة ـ هو حُسن الأداء، فالقراءة تتم بتأنٍّ وبنغمة جميلة ويُراعى فيها 

طابعها الخاص بها، لذا فهي قراءة شيّقة يستسيغها التكيز على معاني الكلمات، وهذا ما يُعطيها 
المرء. فالإنسان لا يستحسن كلمات الدعاء بحدّ ذاتها، بل يستحسن ذلك المعنى الذي يستقرّ 
في القلب وفي النفس؛ حيث يحفّز استقرار تلك المعاني في النفس على الاستمرار في الاستماع. 

 ينال أي نصيب منه.أمّا إذا قرأ الإنسان الدعاء بسِّعة، فلن 

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

لننظر إلى المناجاة الخمسة عشر للإمام السجّاد عليه السلام؛ هل تتلاءم طريقة قراءتنا 
لتلك المناجاة مع عظمتها؟ فعندما نقرأ مناجاة المحبين أو مناجاة التائبين أو مناجاة المريدين 

ذِي ذاقَ حَلاوَةَ مََبََّتكَِ إلِِهي مَنْ ذا الَّ على وجه الخصوص، فهل ينبغي قراءتها هكذا وبسِّعة: 
أم يفتض قراءتها بنغمةٍ يتم فيها مراعاة مدّ الأحرف، لكي يلتفت إلى معاني  فَرامَ مِنكَْ بَدَلا؟ً

الكلمات، ويثبّت ما يريده الإمام في النفس. فإن استقرت تلك المعاني في النفس، فسوف يلمس 
م مناجاة المريدين أو المحبين فعلًا، وسوف يشعر الإنسان بنفسه عندئذٍ بأنَّه قد قرأ مناجاةً باس

كيف أنَّ حاله قد تغيرَّ نتيجة لذلك. لقد قرأ نفس المناجاة في حالتين مُتلفتين، لكن لماذا كان 
للقراءة بالأسلوب الثاني ذلك التأثير؟ حتمًا لأنَّ القراءة الثانية حصلت مع مراعاة الشروط 

 والخصائص المتعلّقة بها.
بب، كنت أرى المرحوم العلّامة ـ عندما كان يعود من المسجد ليلًا، وكنت لهذا الس

صغيراً في حينها، فقد كان عمري بحدود سبع أو ثمان أو عشر سنوات ـ يقوم بإطفاء النور 
وتشغيل المسجل واستماع المناجاة الشعبانية، وكان يُخفض الصوت كثيراً حتى لا يؤثّر ذلك 

باحة البيت. فكيف كان يسير مع تلك المناجاة، وكيف كان يبتهج بها وإلى  علينا، فقد كنَّا ننام في
 أيّ جوٍّ كان ينتقل معها؟

؛ أي أنَّه لم يتجاوز 1لقد قال أمير المؤمنين عن ابن مسعود بأنَّه قرأ القرآن ووقف عنده
الظاهر لينفذ إلى باطن القرآن، بل اكتفى فقط بنيل ثواب قراءة القرآن، والأنس بقراءته لرسول 
الله ونيل الاستحسان، ولم يتوغّل بالسير في معاني الآيات من خلال التطبيق العملَ لتلك 

 إلى اليمين واليسار. الآيات. فلو التزم المرء بهذه الأمور لحفَِظَه القرآن من الانحراف 
فما نشاهده من أنفسنا من القيام بأي عمل وفعل أيّ ذنب، إنّما يحصل نتيجة اكتفائنا فقط 
بالقراءة الظاهرية للقرآن، وعدم الالتفات إلى المعنى، وكما قال ذلك الخطيب الذي كان يعتلَ 

.. أرأيتم كيف يقومون المنبر: اقرءوا القرآن بسِّعة، وستعمل الملائكة على تقليل هذه السِّعة
بتصوير مشهد معين، ثم يقومون بعرضه ببطء؟ هكذا ستعمل الملائكة، سيقومون بإبطاء سرعة 

                                                           
 .9۱4، ص 3نّج السعادة في مستدرك نّج البلاغة، ج    1

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

 فَلا يَتَدَبَّرُونَ ﴿تلك القراءة ورفعها إلى الله! كلّا، ليس الأمر كذلك، وإلا فلِمَ يقول الله: 
َ
أ

 . ولِمَ أُنزلت هذه الآية؟1﴾القُْرْآنَ 
طبائي رضوان الله عليه: نحن نشتك مع أهل السنةّ في أمرٍ، ونختلف يقول العلّامة الطبا

معهم في أمرٍ آخر؛ نشتك معهم في قبولنا للقرآن والإسلام، ونختلف عنهم في تركهم لسنةّ أهل 
نا لم نلتزم  البيت، بينما قمنا نحن بوضع القرآن جانباً، والالتزام بالسنةّ والروايات فقط، على أنَّ

يات الواردة عن الأئمة، بل بخصوص روايات الأحكام والتكاليف وحسب، بجميع الروا
وتركنا ما سواها. فليتنا أعطينا تلك المواضيع أهميتها الخاصة بها.. لذا نحن أغفلنا القرآن كلياً، 

 نعم، لقد أغفلناه حقاً.
 قال لي المرحوم العلّامة رضوان الله عليه بنفسه: عندما كنت في النجف، سمعت اثنين

من فضلاء النجف ـ وكانا من المجتهدين المسلّم باجتهادهم ـ يتحدّثان ويقولان: ما فائدة 
القرآن لكي نضيِّع وقت الطلّاب بقراءته؟ فالقرآن لا يتجاوز كونه مجموعة من المسائل 
الأخلاقية والقصص، وعدداً من التكاليف والأحكام الشرعية، أمّا ما يتعلّق بالمسائل 

نحن نعلمها جيداً، ونعمل بموجبها؛ فلا نغتاب أحداً ونحتم الوالدين ونحتم الأخلاقية، ف
من هو أكبر مناّ سناًّ، وأمّا ما يتعلّق بالقصص فقد عرفنا قصة موسى وعيسى وإبراهيم ويوسف 
وكيف تم إلقاؤه في البئر، وأمّا الأحكام، فآيات الأحكام الخمسمائة بين أيدينا، وأغلبها أحكام 

 تاج إلى السنةّ والروايات؛ فما هي فائدة قراءة القرآن والحال هذه؟مجملة تح
هذا هو الفرق الذي تحدثنا عنه بين علماء الظاهر وعلماء الباطن، فقد رأيتم كيف يقول 
ذلك الفاضل بأنّ هذا القرآن الذي أنزله جبرائيل على قلب النبي يضيّع أوقات الطلبة! فهل 

أيّ مصيبة قد ابتلينا؟! نعم، لقد ابتلينا بتلك المصيبة، حتى وصل رأيتم أين وصل بنا الأمر؟! وب
بنا الأمر إلى أن يأتي من يقول بأنّ القرآن الذي كان يقرأه الأئمة والحسن والحسين والسجّاد 
والصادق والرضا بصوت حسنٍ وكانوا يؤكِّدون على أصحابهم وعلى بقية المسلمين بقراءته 

 أنّه لا ينبغي لنا إتلاف وقت الطلبة بقراءة القرآن وتعلّم تفسيره!ويقولون: عليكم بالقرآن.. ب

                                                           
 .24(، جزء من الآية ۷4سورة مَمّد )   1

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

فإن كنت لا تريد أن تتلف وقتك بالقرآن، فللجنة درجات، ابتداءً من أدنى الدرجات إلى 
، فستُعطى نفس  أعلاها، فلا تتوقّع أن يكون نصيبك منها الدرجات العليا، وبما أنَّ مستواك متدنٍّ

بالطبع إن كان في الجنةّ متّسع لأمثال هؤلاء، وإلا فلا ينبغي إتلاف الجنةّ تلك الدرجة هناك! هذا 
من أجل إدخال هؤلاء الناس، فما داموا لا يريدون تلف وقتهم في الدنيا، فلا ينبغي والحال هذه 
إتلاف جنة الله من أجلهم، بل يتم إدخالهم إلى تلك الأماكن التي تعلمونّا جيداً، وسيُقال لهم: 

اء جهلكم وإبقائكم الناس في بيئة الجهل، وسوف تُحرمون من الاستفادة من النعِم هذا جز
 الإلهيّة.

 اختلاف تعامل أهل الظاهر والباطن مع أساتذتهم

كنت أحضر أحد الدروس، وقد نقل أحدهم ـ ولا يزال على قيد الحياة ـ قضيّة، وكان 
 الكاظمي، الذي كان من تلامذة الشيخ الأمر عجيباً بالنسبة لي! فقد قال: ذكر الشيخ مَمّد علَ

النائيني في الأصول وكان يقرّر دروسه ويدوّنّا، وكان زميلًا للمرحوم السيِّد الخوئي، بل يعتبر 
ه ـ ذكر الشيخ الكاظمي بأنَّ السبب  متقدّماً عليه ـ وكان الناقل يؤيِّد كلام الكاظمي، وإلاّ لردَّ

فانية ومعرفة الله وأسمائه وصفاته هو أنَّ العبد يجب أن في عدم حاجتنا للبحوث الفلسفية والعر
يكون مطيعاً لمولاه في مقام العبودية، فلا يعنيه أمر من هو هذا المولى وكيف يكون؛ فما عليه 
إلاّ أن يسمع ويُطيع، فيؤدِّي الصلاة والصيام؛ ولا علاقة له بمن يكون هذا الإله وما هي 

 شكل فعلًا؟!مواصفاته! أفيكون الأمر بهذا ال
لذا تحصل هذه الأمور عنده؛ فتاه يصلَّ ويصوم، دون أن يكون له شأن بالقرآن! فلماذا 
يقرأ القرآن والحال هذه؟! لقد أدّى صلاته، فما الذي يريده الله منه أكثر من هذا؟! لقد بحثنا هذا 

بصورتها  ﴾ينولا الضال﴿الموضوع الليلية الماضية، قال الله لنا: صلّوا! فصلينا، وقرأنا 
الصحيحة وضبطنا مُارج الحروف، وتلفّظنا بالحروف من مواقعها المختلفة من الفم، 

 وخلاصة الأمر لقد أدّينا صلاتنا كما يجب أن تؤدّى بحسب الظاهر؛ فهذا يكفي إذاً.

https://madrasatalwahy.org/


  13 
 

هل تكفي هكذا صلاة للوصول إلى درجات المعرفة والكمال واستثمار ذلك الاستعداد 
الإنسان؟ أيتم ذلك عن طريق تلك الأعمال التي تقومون بها حقاً؟ وعليه،  الذي وضعه الله لدى

كيف ستكون نتيجة الأمر؟ ستكون النتيجة بأنَّ ذلك الذي كان يقول: لا حاجة لنا بالمعارف 
الإلهية ـ وهو الشيخ مَمّد علَ الكاظمي ـ يتأذّى عندما يعرض المرحوم السيِّد الخوئي رحمة الله 

روس الشيخ النائيني عليه، ويقوم الأخير بتقريظها وتأييدها، ثم تتم طباعتها عليه تقريرات د
ونشرها. فيغضب على أستاذه ويقول: كيف تسمح للسيِّد الخوئي بذلك مع وجودي أنا ومع 
كوني متقدّماً عليه، ما كان ينبغي أن تفعل ذلك! فيغضب لذلك، ويغادر إلى الكوفة ولا يعود 

ئيني إلى وفاته، وما إن يتوفى الشيخ النائيني بعد ذلك بستة أشهر، حتى يحضر دروس أستاذه النا
يعود إلى النجف ويبدأ بالتدريس، غير أنَّه لا يستمر بذلك لأكثر من ستة أشهر حيث يوافيه 

 الأجل كذلك.
فلو كنت ـ بدلاً من توغّلك في هذه العلوم الظاهرية ـ قد انتهلت من تلك المعارف، 

ئق والمعاني الكامنة في هذه الأدعية والروايات والقرآن، أكنت ستتصّرف وانكشفت لك الحقا
هكذا مع أستاذك؟! وهل ستنكر المعروف الذي أسداه لك ولّي نعمتك؛ فمنحك البهاء 

مَنْ والفضل وجعل منك عالمًا؟! من المستبعد جداً أن يحصل مثل ذلك، والحال أنّه ورد عندنا: 
ني عَ  . فالمرحوم النائيني على ما هو عليه من العظمة هو أستاذك، 1بداً علَّمني حرفاً، فقد صيرَّ

وقد بذل جهداً في تدريسك وإيصالك إلى هذا المقام، فهل يستحقّ منك كلّ ذلك؟ وإن كان قد 
تصّرف معك بتلك الطريقة، فما الضير في ذلك؟! إذ يمكنك أن تطبع تقريراً آخر لدروس 

الخوئي أيضاً، ورجل ثالث كذلك! ما المشكلة في ذلك؟  أستاذك، ويمكن ذلك للمرحوم السيِّد
فهل سيؤدّي ذلك إلى الانتقاص من مكانتك؟ وهل سيُقلِّل من فضلك؟! لكنهّ يقول: ما دمت 
موجوداً، لا ينبغي لأحد غيري أن يطبع التقرير! نعم، فالخوض في هذه الأمور الظاهرية 

الإنسان إلى هكذا موقف! هذا مورد واحد فقط،  والابتعاد عن الحقائق الباطنية، هو الذي يُوصِل
 وهناك ـ وبحمد الله ـ الكثير منه وإلى ما شاء الله. أتلاحظون؟!

                                                           
 "من تعلّمت منه حرفاً صرت له عبداً ": عن رسول الله صلى الله عليه وآله: 292، ص ۱عوالي اللئالي، ج    1

https://madrasatalwahy.org/


  14 
 

م يقولون: كلّ ما لدينا  أمّا أهل المعنى، فلا يمكن أن يتصّرفوا بهذا الشكل؛ وذلك لأنَّّ
 لا منك، فاجلس هو من الله؛ فما دام كلّ شيء من الله، فما طُبع من التقريرات فهو من الله

مكانك! وكذا ما قام به من جاء بعدك، هو من الله أيضاً. فما دام كلّ شيء من الله، فما الداعي 
لأن أنزعج مما حصل؟! وما معنى قولك: من الذي يريد أن يتفوّق علَّ؟ فهل يريد أحد أن يتفوّق 

الله، فما المانع من أن يجري ذلك على الله؟ فإن كنت تعلم بأنَّ كلّ ما يحصل إنَّما يحصل بعناية من 
 على يدي غيرك؟ وسيكون الأمر واحداً؛ سواء أنجزه غيري أو كنت أنا الذي أنجزته.

جاءني شخص يقول: هناك من قام بطباعة أحد كتب المرحوم العلّامة، حيث أعاد طبع 
له: ليفعل  تلك المواضيع التي قمتم بتجميعها وطباعتها، ونشرها في أحد البلدان باسمه. فقلت

ذلك، فهذا أفضل لي؛ لأنَّه سيقلّل متاعبي وجهدي، لكن بشرط ألاّ تتضمّن تلك الطبعة أخطاءً 
أو تحويراتٍ أو تحريفاتٍ، فمع مراعاة هذه الأمور، لا مانع من نشره في كلّ أنحاء العالم، وذلك 

اساً؟ هدفي من ذلك سيوفّر علَّ الجهد، وسأشتغل أنا بأعمال أخرى. إذ ما الهدف من طباعتها أس
هو انتشار هذه الكلمات فقط، وهو يتحمّل متاعب نشرها عنيّ، لذا يجب أن يكون هذا الأمر 
باعثاً على سروري، فلماذا أنزعج؟ قال: لكنهّ ينشرها باسمه! قلت: فلينشرها باسمه، فما علاقتي 

نا وهناك، ووُجد من ألقى أنا بهذا الأمر؟ فإن كان هدفي يتمثّل في نشر مؤلّفات المرحوم الوالد ه
الله ذلك في رأسه وأخذ بتحمّل متاعب إنجازه، فجزاه الله خيراً، ولينشر ذلك باسمه شريطة 
ألاّ يضمّنه أموراً باطلة وألاّ يقوم بالتحريف والتحوير وتغيِّير المواضيع وتبديل الجمل، أو 

نشره، وليأخذ الأرباح  الإضافة أو الحذف من عنده. فمع تحقق هذه الشروط، فهو مجاز على
المتتبة على التأليف والنشر، فهي له. فما دام ذلك من الله، فلا إشكال فيه. أمّا إن كان تفكير 
الإنسان في أن يتم كلّ ذلك من نافذته هو، وأن يُطبع باسمه، فسوف لن يجني من هكذا تفكير 

 نفعاً أبداً.

https://madrasatalwahy.org/


  15 
 

 عدم اكتراث الأولياء بنسبة ما يفعلونه إليهم

ما يتم بناء مسجد أو حسينية أو مؤسسة خيرية، أرأيتم كيف يقومون بكتابة اسم عند
المؤسّس على لوحة كبيرة، فلو كان طول البناية خمسة عشر متاً، تراهم يكتبون الاسم على 
سيراميك وبطول خمسة وثلاثين متاً؛ فيكتبون: لقد تم تشييد هذا البناء في تاريخ كذا وبأمر من 

بعض يكتب: لقد تم إنجاز هذا المشروع بأمرٍ من... هذا هو مقام الأمر والنهي فلان. ترى ال
نْ يَقُولَ لََُ كُنْ فَيَكُونُ ﴿]الذي تشير إليه الآية[: 

َ
رادَ شَيئْاً أ

َ
مْرُهُ إذِا أ

َ
.. نعم، لقد صدر  1﴾إنَِّما أ

: أيّ بستان أمر بناء هذه العمارة بموجب أمر ومشيئة صاحب المقام المنيع فلان. لكن نسأل
من بساتينه قد باع ليتمكّن من تشيَّيد هذا البناء؟ ومن أين جاء بالمال اللازم لذلك؟ فهل عمل 
في مجال بيع الخضار حتّى تمكّن من جمع تلك الأموال؟! ولماذا يجب أن يُكتب اسم المؤسّس؟ 

ذلك اليوم الذي يخرج  وهل يأتي اليوم الذي تختفي فيه هذه الظاهرة؟ لا أعتقد ذلك، إلاّ اللهمّ في
؛ ذو الفقار، من غمد إمام الزمان عليه السلام، عندئذٍ لن يبقى لأيٍّ من هذه  فيه سيف الإمام علٍَّ
الأمور اسم ولا رسم، وسنكون مرغمين على الاستجابة لأمره شئنا أم أبينا. فلماذا لا نتقبّل هذا 

قبول الأمر الواقع؟ ولماذا لا نتصّرف  الأمر بأنفسنا وقبل حلول ذلك اليوم الذي نُجبر فيه على
 مثل أهل المعنى؟ فأيّ الأمرين أفضل؟ وأيّهما يكون أقرب إلى الواقع؟

جُلب للمرحوم القاضي مبلغ من المال من تبريز لصرفه على مسجد الكوفة وبالشكل 
د اكتمال الذي يراه، ولما كان المسجد يفتقد للمرافق الصحية، لذا قام ببناء مرافق صحية له. وعن

البناء، جاء المرحوم القاضي لافتتاحه، فوجدهم ـ وبحسب العادة المتعارفة ـ قد كتبوا هذه 
العبارة على سيراميك واجهة البناء: لقد تم تشيِّيد هذا البناء بأمر آية الله القاضي الطباطبائي.. 

م كتبوا اسم أحدهم على أنا حينما أقول هذا الكلام، لا أقوله من تلقاء نفسي، بل رأيت بنفسي أنّّ 
المجموعة الصحية في أحد البلدان.. وعندما ألقى المرحوم القاضي نظرة على البناء، استحسن 
عملهم، ولكنهّ ما إن رفع رأسه ورأى تلك الكتابة، إلاّ وتبدّل وجهه المستبشر إلى وجه عبوس، 

                                                           
 .2۸(، الآية 36سورة يس )   1

https://madrasatalwahy.org/


  16 
 

عد لتحطيم تلك اللوحة؛ فقد وقع القمر في العقرب؛ فتناول معولاً أو فأساً، ووضع سلّمًا وص
حتّى إذا ما انتهى من تحطيمها، عادت الابتسامة إلى وجهه! أتكتبون اسمي على المرافق 
الصحية؟ أوصل احتامكم لي إلى الدرجة التي تكتبون فيها اسمي على واجهة المرافق 

 الصحيّة؟ فعندما انتهى من تحطيمها، قال: ها قد تم تصحيح الأمر الآن.
أهل المعنى، فهم يقولون: لم أجلب هذه الأموال من عندي، بل أُرسلت تلك هي سيرة 

إليَّ من مكان ما، وقد خُوّلتُ بصرفها حسب ما تقتضي الحاجة؛ فلم أصرفها من جيبي، بل 
جاءت من مكان آخر. فكيف وصلت إلّي؟ لقد شاء الله أن يجلب أحدهم تلك الأموال إلى 

بما حصل. ثمّ إنَّني لم أتحرك من مكاني، بل قمت باستدعاء النجف ويُسلّمها إلّي، فلا علاقة لي 
بناّء وطلبت منه تشييد ذلك البناء، فما هو دوري فيما حصل؟ كنت واسطة لا أكثر؛ لقد جاءت 
هذه الأموال من ذلك المكان ليتم صرفها في هذا المكان، فما هي مناسبة كتابة اسمي؟ ولماذا 

 يفتض كتابة اسمي أساساً؟
نقوم به الآن، فنحن نعطي أمراً بتشييد بناء في مكانٍ ما، ثم نأتي بعدها ونكتب اسمنا هذا ما 

على لوحة طولها خمسة عشر متاً ونعلّقها على واجهته! ماذا كان دورنا في عملية البناء؟ فهل قمنا 
بهذه ببيع بيتنا، أو بستاننا، أو بيتنا الصيفي أو الشتوي؟! كلّ ما حصل هو أنَّ أحدهم تبّرع 

الأموال، وكنت أنت واسطة له ليس إلاّ، ثم أعطيت الأمر بالبناء، ولم تُحمّل نفسك حتّى مشقّة 
الحضور وإلقاء نظرة على العمل، فلماذا تكتب: لقد تم تشييد هذا البناء بأمر فلان؟ ثم إنَّ هذا 

دت أن تفعل الأمر يحصل في الأماكن المقدّسة أيضاً، وفي حرم الأئمة عليهم السلام. فإن أر
ذلك في أماكن أخرى فافعل، ولكن هل من الصواب أن تفعل ذلك في حرم الإمام المعصوم 

 أيضاً، فتكتب اسمك هنا!
إنَّ أهل المعنى لا يفعلون ذلك، هذا هو الفرق بينهم وبين غيرهم. فهو لا يتصّرف كدائن 

فلو قام بإنجاز مستحق، بل يتصّرف كمديون مطلوب. إذ كيف يمكن له أن يتصّرف كدائن؟ 
ألفٍ من مثل هذه الأعمال، لرأى بأنَّه لا يزال مديوناً، فالمديون لا يكتب اسمه؛ أمّا ذلك الذي 
يكتب اسمه، فهو يريد أن يقول لمن يدخل هذه المرافق الصحيّة بأنّي أنا الذي قمت ببنائها، أو 

https://madrasatalwahy.org/


  17 
 

! فكتابة أنّ هذا المكان قد بُنيَ ليَِعلَم من يدخل المسجد للصلاة؛ لكي تزداد نيّة تقرّبه إلى الله
 بأمر فلان سيزيد في قصد التقرّب وسيرفع من خلوص النيّة !!]السيد مستهزئاً[

يقول أهل المعنى: يجب أن يتكّز ذهنك على أمر واحد عندما تدخل المسجد، فلا تنظر 
يك، ولا بما إلى السيراميك الموجود هناك، بل يجب عليك أن تفكّر به تعالى وحده لا بالسيرام

يُكتب في جوانب المسجد. ماذا أقول؟! لا يمكنني التفوّه بشيء.. فيجب عليك أن تتوجّه إلى 
الأعلى عند دخولك المسجد ولا ينحرف ذهنك نحو أيّ شيء آخر، ولا يَرِدهُ أمرٌ آخر؛ فلا 

تدع في  ينبغي أن يكون في نفسك مكان لغيره؛ بأن تقول: أنا الذي أصلَ الآن وفقاً لأمره! لا
النفس مكاناً لغيره، فهو وحيدٌ وفريدٌ وواحدٌ وأحدٌ، وهوَ هوَ، لا يتحمّل غيره، ولا يتقبّل وجوداً 
آخراً إلى جنبه. فكيف نأتي لنضع أنفسنا إلى جنبه؟ هذا هو مسلك أهل المعنى، وهذا هو هدف 

 أهل الحقيقة، وهذا هو طريقهم وهذا ما يُعلّمونه للآخرين.
يتعاملون بحسب الظاهر، فأفكارهم وتصّرفاتهم هي أفكار وتصرفات  أمّا غيرهم فهم

ظاهرية، وكذا جميع حركاتهم وسكناتهم مبنيّة على أساس الظاهر، فلا شأن لهم بالحقيقة وبواطن 
الأمور. لذا عندما تنظر إليهم، تجد بأنَّ أحدهم قد بلغ الستين أو السبعين أو حتّى المائة عاماً، 

فس تلك المرحلة التي كان فيها قبل عشرين سنة، فلم يتحرّك من مكانه ولم وهو لا يزال في ن
، ولم يحصل له تكامل باطني.  يتقَّ

رحِم الله المرحوم السيِّد الگلبايگاني رحمة الله عليه، فقد كان نقيّاً وذا نيّة طيبة؛ ولقد 
لّامة مقطوعة حضرتُ دروسه لفتة من الزمن واستفدت منها، ولم تكن علاقة المرحوم الع

معه، كما أنّه كان يحتم المرحوم العلّامة كثيراً. ذهبت إليه مرّة في فصل الصيف ـ وكان يصيّف 
في إحدى المناطق الجبلية ـ لتسليمه كتاباً من المرحوم العلّامة، كناّ شخصين أو ثلاثة، حيث 

ا والدكم سلامي وقولوا كان أخي معنا، وبعد أن جلسنا وتحدّثنا، قال عبارة رائعة، فقال: أبلغو
 له:

 مگر صاحبدلي از روي رحمت *** كند در حقّ درويشان دعائي
 )لعلّ أحد الصالحين يتحّم على هذا العبد الفقير ويشمله بدعائه(.

https://madrasatalwahy.org/


  18 
 

ثم التفت إلينا وقال: إنَّ والدكم قد أحاط بأمور لا أعرف عنها شيئاً. فالمرحوم السيِّد 
شيئاً، أمّا ما هي طبيعة ذلك الشيء، فلا علم له به. ولكنهّ ولما كان  الگلبايگاني قد علم إلى حدّ ما

نقيّاً ويحمل نيّة صادقة ـ وكان مَباً للمرحوم العلّامة كثيراً ـ فقد أدرك وجود شيء ما. لقد قال 
ذلك بحسِّة، وكانت آثار الانفعال ظاهرةً على وجهه، حيث احمرّ وجهه، ولعلّه بكى أيضاً ـ هذا 

 ـ أمّا انفعاله فقد كان واضحاً. أتلاحظون؟! ما أعتقده
فيتعجّب الإنسان عندما يمضي عليه ثمانون أو تسعون سنة من عمره؛ بأنَّ هناك أموراً 
أخرى لم يكن على علم بها. فيعلم عندها بأنَّ ثمّة أشياء أخر وراء ما كان يشتغل به، ووراء تلك 

 الكتب التي كان يشغل نفسه بمطالعتها.
ولقد سمعت نفس هذا الأمر من المرحوم آية الله الخوانساري، فقد ذهبت مرّة لإيصال 
رسالة إليه من المرحوم العلّامة، وكان يسكن في سوق طهران. ولقد كان المرحوم السيِّد أحمد 
الخوانساري رجلًا عالمًا وفاضلًا ودارساً للفلسفة، كما علمتُ بأنّ له بعض الحالات والمسائل 

وية. فتجرّأتُ عليه وفتحتُ معه بحثاً علمياً لمدّة نصف ساعة، حيث زججت بنفسي في المعن
هذا الوادي وتباحثت معه بشأن موضوع ما، حتّى سكتَ في نّاية المطاف. ثم قال لي عبارة 
شبيهة بتلك العبارة، فقال: أبلغ والدك السلام، واعلم بأنَّه من أولئك المعدودين الذين يعدّوا 

الإسلام. هذه عبارة صدرت من أحد مراجع التقليد؛ حيث كان المرحوم السيِّد  من مفاخر
أحمد الخوانساري مرجِعاً وعالمًِا ورجلًا قديراً، ومن أهل الخبرة والمعرفة بالرجال، فهو يعرف 
قدر الآخرين. ما الذين يعنيه من قوله: إنَّه من مفاخر الإسلام؟ لا شك أنّه لا يريد المسائل 

ة كالعلم وغيره، بل قال هذا الكلام وهو يُظهر الخضوع. على أنَّ إبرازه للوِدّ والمحبة الظاهري
للمرحوم العلّامة واضح في الرسائل التي كان يُرسلها إليه، وهي موجودة الآن. أتلاحظون؟ 
هذا على الرغم من كونه من المتميّزين عن سواه من ناحية القداسة والتقوى والصلاح، ومع 

https://madrasatalwahy.org/


  19 
 

أمور أخرى أيضاً، وقد ذكرت قضية عنه في الجزء الثاني من كتاب أسرار الملكوت،  ذلك هناك
 .1فليطالعها الإخوة

 الأولياء لا يرون أن ما يقومون به هو منهم بل من الله تعالى

هذا هو الفرق بين علماء الظاهر وعلماء الباطن. فالعالم من أهل المعنى، أيّ الولّي الإلهيّ 
والعارف الذي يتناسب طلبه مع إدراكه يطلب من الله: إلهي هب لي هذا الأمر ووفقني وافعل 

طلبه  بي كذا وكذا! غير أنَّه لا يرى لنفسه مكانةً عند طلبه هذا، ولا يشعر بوجودٍ مستقلٍ له عند
هذا. أمّا أهل الظاهر فعندما يطلبون من الله الجنةّ وحور العين والغلمان وبقيّة النعِم، فهم 
يقولون في أنفسهم: إلهي لقد صلينا وصمنا وأدّينا الحج، فاجزنا على ذلك! إنّّم يطلبون أجراً 

هذا مما يتنافى مقابل عملهم! ولم يحصل أن يتجاهل أحد منهم وجود نفسه، أو عدم رؤيته لذاته! ف
مع طبيعته وشاكلته، حتى وإن قال ذلك حسب الظاهر، فهو إنَّما يقول شيئاً آخر في نفسه. لقد 
قلت سابقاً بأنَّك إن اختبرته، فسوف تظهر لك حقيقته. أمّا أهل الباطن، فمهما تصّرفت معه، 

 فستجده على ما هو عليه، لا يتزحزح عن موقفه ومسيره.
هر يطلب من الله الجنة، وهو لا يدري بالمرّة بأنَّ للجنةّ درجات فالعالم من أهل الظا

متفاوتة، هو يدرك هذه الجنةّ فقط واللبن والسكّر والإجاص والبطيخ، وما شابه ذلك من نعم 
الجنةّ! يعني هذا هو حدّ فهمنا لا أكثر، إلى درجة أنّك لو قلت له: هل أنت مستعدّ أن تذهب إلى 

يعطوك هذه النعم الظاهرية والعادية كالحور والغلمان وأمثال ذلك.. )]يعلّق  الجنةّ، وبدلاً من أن
سماحة السيّد ممازحاً:[ ومن الواضح أن الغلمان هم للبعض فقط!( .. فهل أنت مستعدّ للتخلَّ 
عن هذه النعم ، لتحصل بالمقابل على التجلّيات والجذبات والنفحات الإلهيّة، وعلى تلك 

! بالطبع سوف يجيبك قائلًا: ما هي الأنوار القدسية؟ وما المقصود من الأنوار القدسيّة؟
النفحات؟! إنّ ما نعرفه هو هذه الأمور والنعم المعروفة، فالجنةّ فيها عنب ونخل ورمّان، كما 

                                                           
من النسخة الفارسية، فالكتاب  3۱5الصفحة « أفق وحي» سماحة السيِّد حفظه الله إلى الموضوع الوارد في كتاب ربما يشير   1

 لم يُنشر بالعربية بعد ]المتجم[.

https://madrasatalwahy.org/


  20 
 

ذكر القرآن الكريم، هذه هي الجنة. بل هو أصلًا لا يفهم المراد الجذبات والنفحات والانوار! 
حقيقتها؟ لا يفهم شيئاً من ذلك، وهو لا يدرك بفكره إلا تلك الأمور العادية ماهي الجذبة وما 
 والنعم الظاهرية.

ثمّ إنّه بعد ذلك، لأي شيء يعمل هذه الأعمال؟ وعلى أيّ أساس يقوم بها؟ إنّه يقوم بها 
ة على أساس المعاملة التجارية والأخذ والعطاء، فلسان حاله يقول: يا ربّ لقد صلّينا لك الصلا

التي تريدها، فينبغي أن تعطينا الشجرة الفلانية في الجنة، فأنت بنفسك قلت: من قال لا إله إلاّ 
الله، غرست له الملائكة شجرة في الجنةّ، وأنت قلت: من قرأ هذا الدعاء، فله النعمة الفلانية في 

نحن قد أدّينا كلّ الجنةّ، وأنت قلت: من حجّ البيت، فله كذا في الجنّة... أنت قلت كلّ هذا، و
 تلك الأعمال، فأعطنا! لقد أدّينا ذلك العمل فأعطِنا إذاً! 

لكنّ الولّي والعارف يقول: يا ربّ، إنّني لم أفعل أيّ عمل أصلًا حتّى تعطيني أجراً في 
المقابل؛ فالصلاة التي صلّيتها أنت من صلّاها، وأنا لم أفعل شيئاً! والصيام الذي صمته، أنت 

لا أنا، والحجّ الذي قمت به أنت في الحقيقة من قام به لا أنا، فأنا لم أكن إلاّ واسطة الذي صمته 
هنا؛ لأنّ إرادتي من عندك، وقدرتي منك، واختياري من عندك، وهّمتي وعزمي من فضلك، 
والأموال التي صرفتُها لم أحصل عليها من عمّتي، بل أنت من أعطاني إياها، ولو لم تعطِني إيّاها 

استطعتُ أن أذهب إلى الحجّ، وكذلك الخمس الذي دفعته، هل أخذته من كيس خالتي لما 
ودفعته؟! بل أنت الذي رزقتني إيّاه، حيث أرسلت لي المشتي الفلاني ليشتي منيّ بضاعتي 
فأكسب منه ربحاً، فدفعتُ الخمس من هذا الربح، ولو لم يأتِ إلّي، ولم يشت منيّ، فمن أين لي أن 

 هذا المال؟! وكذلك الأمر في غير التاجر من الأعمال. أحصل على 
فمثلًا، لو أنّ المريض لم يُصب بوجع البطن، ولم يراجع الطبيب لكي يجري له العملية، 
فلم تجرِ له أنت أيّها الطبيب تلك العملية، ولما أخذت كلّ ما كان في جيبه وما لم يكن، فمن أين 

ذن، لا بدّ لهذا المسكين أن يصاب بوجع البطن، كنت ستحصل على هذا المال؟! صحيح؟ فإ
فيذهب إلى الطبيب لكي يحصل الطبيب على رزقه، ولو لم يصب بوجع البطن، فسوف يبقى 
الطبيب جالساً في عيادته دون عمل! فالطبيب لا يعالج الإنسان السليم المعافى، بل يعالج 

https://madrasatalwahy.org/


  21 
 

رضوا مثلًا لو أنّ صاحب الزمان الإنسان المريض، فإن لم يكن هناك مريض، فماذا سيفعل؟ اف
عليه السلام ظهر، وأحضر لنا معه حبّة دواء أو نوعاً من الأعشاب، وقال: كل من يتناول هذا 
الدواء، فلن يصاب بأي علّة؛ فلا أسنانه تؤلمه، ولا رأسه يؤلمه، ولا يصاب بوجع البطن، ولا 

ذا علينا نحن الأطبّاء أن نفعل أيّ شيء! فحينئذٍ، سيكون حال كلّ الناس جيّداً. حسناً، فما
حينئذٍ؟ علينا أن نذهب ونجد لنا عملاً آخر، فنعمل بالزراعة أو غيرها! أو افرضوا مثلاً أنّه عليه 
السلام جاء فأعمل إرادته ومسح بيده المباركة على رؤوس الناس، فصار الجميع عالمين 

هذا الحقير أن يبحث عن عمل آخر، بالأحكام الشرعية والمسائل الدينيّة، فحينئذٍ ينبغي على 
علَّ أن أحمل المعول وأبدأ بالحراثة والزراعة، أو غيرها من الأعمال؛ فالناس جميعاً صاروا 
يعرفون كلّ الأحكام.. يعرفون أحكام الصلاة والصوم و... فلمن أبيّن المسائل ومن أجل من 

فسك، فأنا أعرف هذه المسائل! أتحدّث؟! فهذا الطرف المقابل سيقول لي: يا سيّد، لا تتعب ن
فصاحب الزمان عليه السلام قد مسح على رؤوسنا جميعاً، فأمسينا نعرف جميع الأحكام، صرنا 
نعرف أحكام الصلاة والصوم والحج و... فاذهب واشرح هذه المسائل لنفسك! وهذا 

زمان عليه الاحتمال موجود، وينبغي أن نفكّر من الآن بما سنفعله حينئذٍ! لو جاء صاحب ال
 السلام وفعل أمراً كهذا، فماذا سنفعل؟ علينا أن نفكّر بحلّ ومُلَصِ من هذا الأمر من الآن. 

فالعارف أراح نفسه من الأوّل، وأراح الناس أيضاً، فهو يقول: يا عزيزي، إنّ العلم الذي 
ذا الحقير: هذه عندك جاء من هناك، فلا تدّعي باطلاً أنّه لك، ولا تنسبه إلى نفسك، وهو يقول له

الكلمات والمحاضرات التي تلقيها وترحيب الناس بك، في الحقيقة ليست لك، بل هي جاءت 
من مكان آخر، فأنت قد تعلّمت هذه المطالب من والدك، وجئت تنسبها إلى نفسك؟! وأنا 

 أتحدّث عن نفسي هنا، فهذا الأمر يشملني أيضاً. 
عالج المرضى، فتلك الدقّة والمهارة والخبرة وكذلك الأمر بالنسبة لذلك الطبيب الذي ي

التي عنده من أين جاء بها؟ ومن أين أتى بذلك الاستعداد الذي عنده؟! عندما كان في بطن أمّه 
لم يكن يمتلك إرادة خاصّة به، وعندما ولد لم يكن يمتلك اختياراً، فمن الذي وضع هذا 

؟ من الذي زاد إرادته وهو في بطن أمّه، وزاد الاستعداد والقابلية فيه وهو لا يزال في بطن أمّه

https://madrasatalwahy.org/


  22 
 

هّمته وقدرته وذاكرته حتّى تمكّن من الوصول إلى ما هو عليه الآن؟ هل هو الذي فعل ذلك أم 
شخص آخر غيره؟ وبهذا يتبيّن أنّنا لا نمتلك شيئاً من عند أنفسنا؛ فهذه الظروف المؤاتية التي 

ا لي؟ هل التفتّم؟ لذا هو يقول: يا عزيزي، إنّ ساعدتني على أن أذهب وأدرس من الذي هيّأه
كل شيء ملك له، فانسب كلّ شيءٍ له وأرحْ نفسك. فأنت عندما نسبت كلّ شيء له، معنى ذلك 
أنّ الصلاة التي صلّيتَها؛ هو الذي صلّاها، والصوم الذي صمته؛ هو الذي صامه في الحقيقة، 

كذا كلّ عملٍ قمتَ به، فهو منه! فلماذا تنسبه والحجّ الذي حججته هو الذي أداه في الواقع، وه
إلى نفسك؟ وحينئذٍ، فإن كانت حقيقة الأمر كذلك، فعندما نقف بين يديّ الله تعالى ونريد أن 
نطلب منه: يا ربّ أعطني وهبني، فكيف سيكون حالنا؟ حينئذٍ سيكون له طعم واقعاً! فلنقل 

وقاحة وقلّة حياء منيّ! فأنا لم أفعل أي عمل، ومع لله تعالى: يا ربّ، هل تعرف عبداً أكثر جرأة و
ذلك أطلب منك أن تعطيني كلّ شيء! هذا ما علّمنا إياه هؤلاء الأعاظم، فهم يقولون لنا: عندما 
تقف بين يديّ الله تعالى فلا تجعل لنفسك قيمة، ولا تذكر أعمالك أبداً، ولا تقل: يا ربّ، لقد 

 فعلت كذا وكذا. 
حوا لي أن أبيّن هذه المسألة ثم نؤجّل بقيّة المطالب إلى ليلة الغد إن لقد تعبت! فاسم 

شاء الله. فما أجمل ليالي شهر رمضان! نأتي كلّ ليلة ونتحدّث إلى الرفقاء بشكل أخوي وتلقائي، 
ونحصّل لأنفسنا حالاً جيّدة، ولا نّتمّ بالتنميق والتنسيق في الكلام، فأي شيء جاء وذُكر فنعم 

 . المطلب هو

 الأولياء لم يعدوّا شيئاً للقاء الله تعالى سوى رحمته

رحم الله أستاذاً كان لنا )لن أذكر اسمه إلاّ أنّكم جميعاً تعرفونه(. لقد درست أكثر دروسي 
عنده، وكان يدرّسني بشكل خاصّ لوحدي، والحقّ أنّ له رحمه الله حقّاً عظيمًا في عنق الحقير، 

المؤمنين. وكان رحمه الله كثيراً ما ينصحني، فكان يقول: اهتمّ دائمًا فرحمة الله عليه وعلى جميع 
بنفسك، وانشغل بإصلاح نفسك، ولا تلتفت إلى هنا وهناك، ولا تفكّر بتحصيل الشهرة، وبأن 
تصبح معروفاً، وأمثال ذلك. أجل كان ينصحنا بشأن هذه الأمور. ذات ليلة كنت عند سماحته، 

https://madrasatalwahy.org/


  23 
 

راحل عن هذه الدنيا قريباً، ولكننّي قد عملت عملًا واحداً في عمري، فقال لي: يا فلان، إنّني 
وهذا العمل هو ما يبعث الطمأنينة في نفسي.. عمل واحد.. والحال أنّ سماحته كان من أهل 
الدرس والبحث، ولديه تلاميذ، وكان من أهل التوسّل بأهل البيت عليهم السلام، فقد كان 

ليالي الجمعة، وكنت أشارك في كثير من الأحيان في تلك المجالس، يقيم مجالس التوسّل في منزله 
وكانت مجالس مُتصرة لا يحضرها أكثر من خمسة عشر شخصاً تقريباً، وكان قارئ العزاء هو 
أحد الفضلاء )وهو ما يزال على قيد الحياة حفظه الله(، وكان صوته جميلًا والمجلس الذي 

 منه.  يقرؤه مؤثراً، وكناّ واقعاً نستفيد
حسناً، هذا الأستاذ قال لي في تلك الليلة: يا فلان، أنا لم أعمل إلاّ عملًا واحداً في حياتي، 
وقد خاطبت الله تعالى ذات مرّة قائلًا: يا ربّ، إنّني لم أعمل أيّ عملٍ لأجلك، فأنا لا أعدّ هذه 

دين، أنا لا أعدّ أيّاً من الدراسة والبحث والتحقيق، وإمامة الجماعة، وقراءة المجالس، وتبليغ ال
هذه الأعمال، إلاّ أنّ هناك عملًا واحداً عملته من أجلك يا ربّ، وأعتدّ به، ألا وهو أنّني ولمدّة 
ستّة أشهر متواصلة وبدون أيّ انقطاع بقيت ساهراً في الليل متهجّداً لأجلك، وصمت نّار تلك 

 رب!الليالي لك. هذا هو العمل الوحيد الذي أدّيته لك يا 
حينئذٍ قلت في قلبي فوراً: الحمد لله، فأنا لم أعمل حتّى هذا العمل، فبالي مرتاح، وليس لي 
مع الله أيّ حساب، فعندما أريد أن أرحل عن هذه الدنيا.. يعني لو جاء جناب عزرائيل وأراد 

يد أن أرتحل أن يأخذني معه هذه الليلة وودّعنا جميع الرفقاء.. أقسم بالله العظيم أنّني حينما أر
فإنّني أقول لله تعالى بكلّ سعادة: يا ربّ إنّي أفتخر بأنّي لم أعمل أيّ عمل لأجل آخرتي، فقد 
جئتُ خالي اليدين، وأريد أن أرى كيف ستعاملني بربوبيتك وكرمك، لكن من جهتي أنا، فإنّي 

! أوَلست أنت أعلن بصراحة أنّني لم أعمل أيّ عمل، أقول ذلك بصراحة ودون مجاملة أو إحراج
الله؟! ألست تسألني: ما هي الأعمال التي أحضرتها معك؟ جوابي هو أنّني لم أحضر معي شيئاً، 

 بل جئت صفر اليدين! فماذا ستفعل معي يا رب؟ وكيف ستعامل عبدك هذا؟ 
أجل لقد قلت في قلبي حينئذٍ: الحمد لله، فأنا ليس عندي حساب لمثل هذه الأشهر 

نفسي، ولا يوجد في قلبي مثل هذا الأمر؛ فلن أقول: يا ربّ هذا العمل أعتدّ به  الستّة، ولم تبق في

https://madrasatalwahy.org/


  24 
 

فتفضّل! إنّ ستّة أشهر ليست مدّة قليلة، فالجميع ذهبوا ليناموا أو ليفعلوا شيئاً آخر!! بينما قضيت 
الليل كلّه بالتهجّد حتّى طلوع الصبح، وقضيت النهار بالجوع والعطش حتّى حلول الليل، 

فينبغي أن تحسب لنا ذلك يا ربّ، وتأخذه بعين الاعتبار. ولكننّي أقول: كلا يا ربّ! بل  ولهذا
نريد أن نأتي إليك وأن نرتحل من هذا العالم صفر اليدين لا نملك شيئاً، جئتك بدون شيء، بل 

 جئتك عارياً ليس عندي شيء!
ذلك الأستاذ ـ رحمه الله إنّ العرفاء يقولون لنا: يا عزيزي، هكذا عليك أن تكون، ولو أنّ 

ورفع درجاته ـ لم يؤدّ تلك الأعمال في الأشهر الستّة، أو على الأقل لو أنّه لم يحسب لها حساباً 
لكان خيراً له، وهو الآن قد فهم هذا الأمر جيداً بعد أن انتقل إلى ذلك العالم. إنّ العرفاء يقولون 

، أليس كذلك؟! حسناً فلماذا نأتي ﴾نعِْمَةٍ فَمِنَ اللَّّ وَ ما بكُِمْ مِنْ ﴿لنا: إنّ الله تعالى يقول: 
ونستثني من ذلك شيئاً، ولماذا نجعلها تشمل شيئاً دون الآخر، بل أرجعْ جميع الأمور إليه، 

 وانسبها لصاحبها، أرحْ بالك تماماً يا عبد الله! 
 فلن يبقى لنا لكننّا نخاف ونقلق، ولسان حالنا يقول: آخ! لو أعطينا كلّ شيء لله تعالى

شيء! ولكن لا داعي للقلق يا عزيزي فهو يحفظها لك جميعاً، إنّه يحفظها أفضل من أي بنك أو 
صندوق مالي أو خزنة أمانات، وعندما تقول: يا ربّ، أنا لا أملك شيئاً.. حينئذٍ فقط يقول الله: 

 والحركة في صراطي. و أمّا الآن صار هذا العبد لائقاً بالعبوديّة، والآن صار بإمكانه الوفود علَّ 
لو لم نقبل بذلك، وقلنا بدلاً منه: يا ربّ، رغم أنّ كلّ شيء من عندك، ورغم أنّك أنت من حرّكتنا 
نحو هذا العمل الصالح، وأنّك أنت من وفّقتنا له، ولكن في النهاية نحن قد أدّينا العمل، وتحملنا 

 دورنا وحسابنا بالكلّية..المشقّة، وكان لنا دورٌ ما في البين، فلا تلغي 
كان السيّد الوالد رضوان الله عليه يقول: عندما تذهب إلى مكّة، فقدّم ثواب كلّ طواف 
تقوم به لرسول الله صلّى الله عليه وآله. وبطبيعة الحال، فإنّ من يذهب إلى مكّة، يحبّ أن يهدي 

وبعضهم مّمن يملك فهمًا أرقى  ثواب الطواف لوالده المتوفّى مثلًا، أو لأمّه أو لبعض أرحامه،
قليلًا يهدي الثواب للأئمّة عليهم السلام ولصاحب الزمان عليه السلام. فإن جئنا وقلنا لهم: 
اهدِ الثواب فقط وفقط لرسول الله صلّى الله عليه وآله، فسوف يتدّد قليلًا ويتوقّف، ويقول: 

https://madrasatalwahy.org/


  25 
 

لأبي حصّة مع رسول الله وفي  هل يمكن أن أجعل لوالدي نصيباً أيضاً؟ هل يمكن أن أجعل
ضمنه؟ ألا يمكنني أن أجعل نيتي مقسّمة بين رسول الله ووالدي؟ فقلت له: كلّا، لا تفعل 
ذلك أيضاً، بل دع أباك يحصل على نصيب أكبر؛ لأنّك إن لم تفعل ما تقول، كانت حصّة أبيك 

خل أباه في نيّته فلن ينال شيئاً من أكبر! إنّ هذا المسكين لا يفهم ما أقول، بل يتخيّل بأنّه إن لم يد
الثواب، وأنّ رسول الله صلّى الله عليه وآله سوف يستأثر بكلّ شيء لنفسه، وأنّ شيئاً من طوافه 
لن يصل لا إلى أبيه ولا إلى أمّه ولا إلى أحدٍ آخر! والحال أنّه كلّما كانت نيّتك أصفى، فإنّ نصيبهم 

يصل إلى النبيّ صلّى الله عليه وآله، فلن يحتفظ به النبي  في ذلك الطرف سيكون أكبر وأقوى، وما
 لنفسه، بل سيوزّعه مبتدئاً بأبيك وأمّك وأقاربك الذين ارتحلوا عن هذه الدنيا. 

ولكننّا لما كناّ بعيدين عن عالم المعنى والحقيقة، فإنّنا نعالج المسائل من منطلق الظاهر، 
م الأمور بحسب مستوى شعورنا وإدراكنا وبنظرة ظاهرية بحسب مستوى فهمنا، ونقيّ 

المحدود، فنقول: إذا أعطينا كلّ شيء للنبيّ صلى الله عليه وآله، فلن يصل إلى أعزّائنا شيء، 
ولذا ترانا ندخلهم في نيّتنا ونشركهم مع النبي في ثواب أعمالنا؛ نقول: يا ربّ، أنا أقدّم هذا 

ألك أن توصل مقداراً منه لأبينا، فأعطه بعضاً من الطواف لرسول الله صلّى الله عليه وآله، ونس
ثواب هذا العمل، فهو داخل في نيّتي أيضاً، فالطواف الذي قمت به خطوتان منه لرسول الله 
صلّى الله عليه وآله، وخطوة لأبي، أو ثلاث خطوات للنبي وخطوة لأبي أو لأميّ أو لأختي 

زّائه. ولكن الأفضل غير ذلك، فالأعاظم الكبرى وأمثال ذلك، فكلّ شخص يهدي أحداً من أع
يوصون أن: رسول الله فقط، فإن ذهبت إلى العمرة، فانوها لرسول الله صلّى الله عليه وآله، وإن 
طفت فقدّم ثوابها لرسول الله صلّى الله عليه وآله، وإن قرأت القرآن كلّ يومٍ حزباً فقدّم ثوابه 

قدّم كلّ شيء له، فرسول الله هو الأصل، وهو الأول هديّة لرسول الله صلّى الله عليه وآله، 
والأوسط والآخر، وعلينا أن نفوّض الأمر كلّه إليه. ومن الطبيعي أنّ النبيّ صلّى الله عليه وآله 
لن يحتفظ بشيء منه لنفسه، ويعلم أنّك ابن فلان، فهو عندما يرى أنّ هذه الهديّة قد جاءت من 

أقاربك وأعزّائك الذين يأملون بك، وينتظرون الأعمال الصالحة هذه النافذة، فلماذا يبخل على 

https://madrasatalwahy.org/


  26 
 

من طرفك؟! لماذا يبخل عليهم ولا يعطيهم؟! هل يمكن ذلك أصلًا؟! إلاّ أنّ هذا الأمر مستبعد 
 لدينا ولا نفهمه بشكل جيدّ، بل يحتاج أن نتأمّل فيه ونتفكّر قليلًا في حقيقته. 

الذين بيّنوا لنا هذه الحقائق من خلال مطالبهم على كل حال، رحم الله هؤلاء الأعاظم 
ومبانيهم التي قدّموها لنا، وأوضحوها لنا بشكلٍ جذّاب وحلو ومستساغ، وبذلك أزاحوا الثقل 
عن ظهورنا، وجعلوا حملنا خفيفاً وأراحونا، أجل! لقد جعلوا وظيفتنا سهلة وتكليفنا يسيراً، 

بيّنوه لنا فإنّ حاله سيكون رائعاً، بخلاف ما لو  فالإنسان عندما يتحرّك في هذا المجال الذي
حاول التحرّك في سائر المجالات الأخرى، فإنّه سيقع في مصائب ومشاكل عويصة كما شاهدنا 

 ونشاهد بأنفسنا.
نسأل الله المتعال ألا يحرمنا أبداً من توفيقه، وأن يزيد كلّ يومٍ من إدراكنا لحقائق عالم 

قائق جارية وسارية في نفوسنا دائمًا، وأن يجعلنا من أتباع طريق المعنى، وأن يجعل تلك الح
 أوليائه والواصلين لحرم أنسه. 

  

 اللهمّ صلّ على محمدّ وآل محمدّ

https://madrasatalwahy.org/

	اختلاف نظرة العرفاء وعلماء الظاهر إلى الأحكام الشرعيّة
	عدم قبول الصلاة إذا كان مشتغلاً فيها بغير الله
	للصوم درجات مختلفة
	قراءة القرآن والتأمّل بآياته لا الأنس بصوت القارئ
	قراءة الدعاء لمعرفة معانيه لا للانتهاء منه
	اختلاف تعامل أهل الظاهر والباطن مع أساتذتهم
	عدم اكتراث الأولياء بنسبة ما يفعلونه إليهم
	الأولياء لا يرون أن ما يقومون به هو منهم بل من الله تعالى
	الأولياء لم يعدّوا شيئاً للقاء الله تعالى سوى رحمته

