
 

 

 

  

 هو العليم

  

 تجسمّ الأعمال يوم القيامة

  

 المحاضرة الخامسة -هـ ق  ۱٤٣٦سنة  -شرح دعاء أبي حمزة الثمالي 

  

 محاضرة ألقاها

 آية الله الحاجّ السيّد محمّد محسن الحسينيّ الطهرانيّ 

 قدس الله سره

  

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 أعوذ بالله من الشيطان الرجيم

 بسم الله الرحمن الرحيم

 وصلى الله على سيدّنا ونبيّنا أبي القاسم محمدّ

 وعلى آله الطيّبين الطاهرين

 واللعنة على أعدائهم أجمعين

  

  
كَ  لْنيِ بسَِتِْْ قْ عَلَََّ بعَِفْوِكَ أَيْ رَبِّ جَلِّ وَمَا أَنَا يَا رَبِّ ومَا خَطَرِي هَبْنيِ بفَِضْلكَِ وتَصَدَّ

كَ مَا فَعَلْتُهُ ولَوْ خِفْتُ تَعْجِيلَ واعْفُ عَنْ تَوْبيِخِي بكَِرَمِ وَجْ  لَعَ الْيَوْمَ عَلََ ذَنْبيِ غَيُْْ هِكَ فَلَوِ اطَّ
 الْعُقُوبَةِ لاجْتَنبَْتهُُ لا لأنََّكَ أَهْوَنُ النَّاظرِِينَ إلّي وأَخَفُّ الْمُطَّلعِِيَن علَّ بَلْ لأنََّكَ يَا رَبِّ خَيُْْ 

اترِِينَ وأَحْكَمُ الْْاَكِمِ   يَن وأَكْرَمُ الأكَْرَمِيَن.السَّ
يا إلهي، من أكون أنا؟! وما يكون قدري ومكانتي وشأني؟! فإذا كان الأمر بهذا النحو، 
اعف عنيّ بعفوك، واغمرني بفضلك لا بعدلك! وهذا نظيْ تلك العبارة الواردة عن أميْ 

ا ما نُشاهد المرحوم المؤمنين عليه السلام والتي تُقرأ أيضًا في دعاء القنوت، حيث كناّ كثيًْ 
اللهمّ إنّك آنس الآنسين الْدّاد )رضوان الله عليه( والمرحوم العلّامة يقرآن هذا الدعاء: 

اللهمّ عاملنا بعفوك إلى أن يقول في الأخيْ:  لأوليائك، وأحضرهم بالكفاية للمتوكّلين عليك...
لمجازاة وفقًا لميزان أي: عاملنا بفضلك، لا بعدلك وحسابك، ولا با1؛ولا تُعاملنا بعدلك

 الْساب. 
 ؛ أي: اعف عنيّ بفضلك، ومتّعني بآثار فضلك، واجعل لي نصيبًا من ذلك. هبني بفضلك

                                                           
مِلْنيِ عَلََ عَدْلكَِ.بهذا النحو:  ۷22ورد هذا الدعاء في نهج البلاغة، الخطبة    1  اللَّهُمَّ احْْلِْنيِ عَلََ عَفْوِكَ وَ لا تََْ

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

؛ أي: فتلكن تلك الصدقة التي تُريد أن تمنحني إيّاها هي تصدّق علَّ بعفوكوكذلك 
 عفوك، وليكن ذلك العطاء الذي ترغب أن تهبني إيّاه هو فضلك وآثار فضلك..

ما أعجبه من دعاء! فكما ذكرنا للأصدقاء، فإنّ الفارق الذي يكمن بين كافّة الأدعية 
الواردة عن المعصومين عليهم السلام ـ بل وحتّى ما نشاهده عمومًا من عظماء الأولياء في 
مناجاتهم وأدعيتهم ـ وبين بقيّة الناس هو: صحيح أنّ كلتا الطائفتين ـ ولو كان بعضهم من 

حاء العاديّين ـ تطلب من الله تعالى وتعلم بأنّه تعالى هو وحده المعطي، وبأنّ الناس الصل
حساب الجميع يرجع إليه فقط في عالم القيامة، وليس كما يحصل هنا، حيث يلجأ الإنسان إلى هذا 
الشخص وذاك، والأمور فيها تقبل التقديم والتأخيْ، بل يُمكن لها أن تنقلب رأسًا علَ عقب، 

الذي في الأعلَ في الأسفل، وذاك الذي في الأسفل في الأعلَ، وتتغيّْ الْسابات من  فيصيْ ذاك
هذه الجهة إلى تلك.. فالأمر هناك ليس بهذا الشكل، بل إنّهم سيُخرجون الشعرة من العجين 

 بنحو يظلّ معه الإنسان مبهورًا من شدّة التعجّب.

 تجسّم الأعمال وحضورها يوم القيامة

ا﴿ة القرآنيّة الشريفة أنّه ولدينا في الآي ؛ أي أنّ المشركين 1﴾وَوجََدُوا ما عَمِلُوا حاضًِِ
والكفّار سيْون جميع مع قاموا به حاضًرا بين أيديهم، وهي من الآيات القرآنيّة التي تدلّ علَ 
الوجود والبقاء العينيّين للأعمال، وأنّ الأعمال التي نقوم بها لها وجود خارجي، فهذا الكلام 

ذي أتَدّث به له وجود؛ بدليل أنّ جميع آلات التسجيل هذه تُسجّله، كما أنّ هذه الأجهزة ال
المفصّلة التي وضعوها هنا لأجلنا تقوم بتسجيل صوتي وإظهار هذا المُحيّا غيْ المبارك وغيْ 
المحمود ]ضحك[.. فتجدنا نقف أمامها متسمّرين لا نُحرّك طرفًا ولا يُسمع لنا صوت.. 

د صار في هذا العصر بهذا النحو. ولطالما قلت: لو أنّ عُشر القيمة التي نُعطيها لهذا فالأمر ق
البلاستيك وهذه الأسلاك الكهربائيّة وهذا الخشب أعطيناها لله تعالى وملائكته، لانحلّت 

 أمورنا!

                                                           
 .٤٩سورة الكهف، مقطع من الآية    1

https://madrasatalwahy.org/


  ٤ 
 

 وسنسعى إن شاء الله لبيان هذه المسألة في الفقرات الآتية إنّ وفّقنا تعالى لذلك؛ فحينما
كنت أطالع هذه الفقرات، اكتشفت أنّه ما أعجبها من فقرات! وبحقّ، فإنّ الإمام السجّاد عليه 

ويَقُولوُنَ يا وَيلَْتَنا ما لهِذَا الكِْتابِ لا يغُادِرُ صَغيَرةً ﴿السلام لم يُهمل في هذا المجال أيّ شيء.. 
حْصاها

َ
ه؟! وما هي حقيقته بحيث إنّ أيّ ؛ فأيّ كتاب هذا؟! وما هي قصّت1﴾وَلا كَبيَرةً إلِاَّ أ

عمل أقوم به ـ قلّ أو كثر ـ سيُسجّل فيه؟ إنّ حقيقته ترجع إلى ما ذكرناه.. إنّها بكلّ بساطة 
ا﴿الصورة العينيّة والواقعيّة للأعمال في يوم القيامة..  ؛ وكلمة ﴾وَوجََدُوا ما عَمِلُوا حاضًِِ

ا هنا؛ لأنّها تعني أنّ كلّ    ما نقوم به نراه حاضًرا يوم القيامة.)حاضًرا( مهمّة جدًّ
حسناً، فأنتم تُشاهدون الآن بأنّهم يُسجّلون كلام أحدهم، وحينما يُنكر ما قاله، يأتونه 
بالشريط، ويقولون له: تفضّل يا سيّدي، هذا ما قلته في السنة الماضية.. قبل ستّة أشهر.. قبل 

 يستطيع الإنكار، بل لا يُفسح له المجال ثلاثة أشهر! وعندما يرى الإنسان كلامه حاضًرا، لا
للإنكار أبدًا، وحتّى لو أصّر علَ إنكاره، فسوف يأتونه بنفس الفيلم، ويقولون له: انظر يا سيّدي 
إلى هذا الفيلم، فنحن قد سجّلناه من دون أن تشعر أنت بذلك، وإلاّ لو كان يشعر بذلك، لما 

كان تسجيل فيلم بنحوٍ لا يشعر معه أيّ أحد بذلك، فعل ما فعل! وعليه، من الواضح أنّه بالإم
لكن يبقى أنّ هذا العمل هو عمل الملائكة! إلاّ أنّني لا أعلم هل يقدر الإنسان في هذا العالم 
علَ القيام بمثل هذا العمل أم لا، حيث ينبغي التحقيق في هذه المسألة لنرى هل بالمقدور 

ذلك!! لأنّ هذا العمل هو عمل الملائكة، تسجيل صوت شخص وصورته من دون أن يحسّ ب
غيْ أّنه من الممكن للإنسان أن يرتقي إلى درجة تُمكّنه من إنجاز أعمال الملائكة، والظاهر أنّه 
وصل إلى ذلك! نعم، يُقال بأنّه وصل إلى حدّ صار بمقدوره أداء بعض أفعال الله تعالى! 

ا﴿ ني أنّ ما نقوم به هنا نراه بعينه هناك. نحن الآن فـ)حاضًرا( تع ﴾وَوجََدُوا ما عَمِلُوا حاضًِِ
جالسون هنا، وأنا أتَدّث، بينما الرفقاء يُصغون إلى هذه المسائل التي أتَدّث عنها؛ فهل لهذا 
الأمر واقعيّة أم أنّه فيلم؟ حتمًا له واقعيّة! نعم، صحيح أنّ ما تُسجّله هذه الأجهزة عبارة عن 

 أنّ نفس هذه الواقعيّة الخارجيّة ليست فيلمًا، بل هي حقيقة فيلم وتسجيل وأمثال ذلك، إلاّ 
                                                           

 .٤٩سورة الكهف، مقطع من الآية    1

https://madrasatalwahy.org/


  5 
 

وواقعيّة، وحينما يأتي يوم القيامة، سنرى بأجمعنا هذه الْادثة بعينها؛ عندما كنت جالسًا أتَدّث، 
وأنتم تصغون إلى هذه المسائل؛ أي أنّنا سنرى نفس هذه الواقعيّة الخارجيّة التي تَدث الآن، لا 

فيلمًا عنها؛ لأنّ هذه مسألة أخرى، وهي مسألة طبيعيّة؛ فلو أنّكم أرجعتم شريط  أنّهم سيُْوننا
الأحداث التي وقعت هنا، ستْون أنفسكم، لكنكّم ستُلاحظون بأنّه عبارة عن فيلم عنكم، لا 
أنّه يُمثّل شخصكم وذاتكم، فتقولون: ذاتي أنا هي الجالسة في هذا المكان، وأمّا هذا الفيلم، 

رتي فقط.. ألا تقولون ذلك؟ إنّه يُبرز صورتي وحسب، لا أنّه يُمثّل ذاتي وشخصي؛ فيُظهر صو
لأنّ ذاتي هي الجالسة هنا والتي تُشاهد الفيلم، وتستمع إلى هذا الصوت.. هل التفتّم إلى الأمر؟ 
فحينما تُغادرون هذه الجلسة، وترغبون في مشاهدة الجهاز الذي سجّلها، تضغطون علَ الزرّ، 

السيّد الطهراني يتحدّث، بينما أنتم جالسون وتستمعون. فهل ما ترونه في الفيلم هو  وترون
ذاتكم أم صورتكم؟ فأنتم عبارة عن هذا الشخص الجالس هنا، وهو شخص واحد لا 
شخصين.. أفهل نحن شخصان: شخص يُمثّل ذاتنا وشخص موجود في الفيلم؟ فإذا كان الأمر 

خص الذي يظهر في الجهاز الآخر فنصيْ ثلاثة، بل سنصيْ كذلك، فسوف يضاف علينا هذا الش
عشرة آلاف شخص بعدد الأجهزة التي تُظهرنا! كلا يا عزيزي، فأنا شخص واحد، لكنّ صوره 
متعدّدة، حيث من الممكن أن تظهر صورتنا في هذا الجهاز وفي ذاك، ومن الممكن أن تكون 

واحد؛ فوجودنا العيني واحد، إلاّ أنّ تلك  الأصوات متعدّدة، إلاّ أنّ شخصنا واحد، ووجودنا
الآثار ـ وهي عبارة عن صورنا وكلماتنا وحركاتنا ـ قد تكون متعدّدة، حيث قد تتكثّر الصور 
التي تُلتقط لآثارنا، فيُظهرها هذا الجهاز وذاك. ومن باب المثال، بمقدوركم أن تضعوا أمامكم 

ي هذه الْالة، لن تصيْوا ألف شخص، بل ألف جهاز لاقط، فتُشاهدون ألف صورة عنكم، فف
صورتكم هي التي ستصيْ ألف صورة؛ فأنتم هو هذا الشخص الذي يُشاهد هذه الأجهزة. وفي 
يوم القيامة، سيُظهرون لكم أنفسكم عند قيامكم بهذا العمل، لا أنّهم سيأتون بجهاز وفيلم 

ي؛ لأنّ تَقّق الْوادث وتسجيل؛ أي سيُحضرون نفس حالتنا الآن والتي حصلت بشكل تدريج
المادية يكون في الزمان، وحينئذ، لا يُمكن للإنسان أن يشعر بالْضور العيني لهذه الْوادث في 
اللحظة السابقة، ولا في اللحظة اللاحقة؛ لأنّ الإنسان يعيش دائمًا في الْال، وفي نفس هذه 

https://madrasatalwahy.org/


  6 
 

يُمكنك الإمساك بها! فالساعة  اللحظة، وأمّا الثانية السابقة، فماذا صار لها؟ لقد انقضت، ولا
الآن تُشيْ إلى الْادية عشر وثلاث دقائق، فلنِرََ هل بمقدورك أن تَُضر الساعة الْادية عشر 
ودقيقتين! لا يُمكنك ذلك؛ لأنّها انقضت، وخرجت عن قدرتي وقدرتك، فالزمان ليس بأيدينا 

وا الساعة الْادية عشر وأربعة وهو ينقضي شئنا أم أبينا. كما أنّه ليس بوسعكم أيضًا أن تَُضر
دقائق، لأنّها متأخّرة بدقيقة واحدة. بل إنّ دقيقة واحدة كثيْة، فلا يُمكنكم أن تَُضروا الساعة 

 بعد خمسة ثوانٍ، لكن ما إن تمرّ هذه الثواني الخمس حتّى تتحقّق علَ رأسها تلك الساعة.
في الآنات؛ أي في نفس تلك اللحظة، وما وبناءً عليه، فإنّ جميع الأعمال التي نؤدّيها تتحقّق 

ذكرناه انقضى ولا يُمكننا الإمساك به، كما أنّ الكلام الذي لم نذكره إلاّ بعد ثانية أو ثانيتين لم يأت 
بعدُ وهو عدمٌ. وعليه، فإنّنا نعيش في الآن وفي الزمان الْالي، وفي نفس هذه اللحظة نشعر 

تَدّثنا به في الساعة الْادية عشر ودقيقتين، وفي الساعة بالوجود. وأمّا بالنسبة للكلام الذي 
الْادية عشر إلاّ بضعة دقائق، فهل كان له وجود أم أنّه أمر عدمي؟ من المحتّم أنّه كان أمرًا 
ا، وإلاّ لما كنتم تنظرون إلّي وتصغون إلّي، ولما كنت أتَدّث معكم، فجميع تلك الأمور  وجوديًّ

ة عن يدي، ولا أستطيع الوصول إليها؛ لأنّني أتقدّم بدوري مع تقدّم وجوديّة، إلاّ أنّها خارج
الزمان؛ فالساعة الآن هي الْادية عشرة وخمس دقائق، وأنا الآن أمشي مع الزمان، فتصيْ الساعة 
الْادية عشرة وستّ دقائق، ثمّ تصيْ الْادية عشرة وسبع دقائق، إذا بقي من العمر شيء؛ لأنّه 

نبقى علَ قيد الْياة أم لا؛ إذ العمر ليس بأيدينا نحن! رحم الله المرحوم  من غيْ المعلوم أن
خندق آبادي، وهو من الوعّاظ الصلحاء الذين رأيتهم، حيث كان يتحدّث في شهر رمضان، 
بينما كانت النساء تُثرن الضوضاء كما هي عادتهنّ.. وهنا نعلم كم عانى والدنا المظلوم في مسجد 

لنسوة، وكم كان يقول: أيّتها النسوة اسكتن! من دون أن يُصغي إليه أحد. القائم من هؤلاء ا
وأذكر في إحدى الليالي أنّها كانت ليلة الثالث والعشرين من شهر رمضان المبارك، وهي ليلة 
القدر، ومهما حاول إسكاتهنّ، لم يُصغن إليه، واستمررن فيما كنّ عليه؛ فكيف لهنّ أن يسكتن، 

لول شهر رمضان ومجيء مثل هذه الليلة، لكي يجتمعن ويقصصن همومهنّ وقد كنّ ينتظرن ح
علَ بعضهنّ!!! فبالنسبة لهنّ، لم يكن هناك أيّ معنى لهذا الكلام، بل إنّ المرحوم العلّامة كان 

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

يُوجّهه للجالسين أسفل المنبر وليس إليهنّ!! وخلاصة الأمر، أنّ المرحوم العلّامة تعب، وقال 
كنّ، أليس من الخسارة أن يكون لدينا ليلة واحدة في السنة ـ بعنوان ليلة الثالث لهنّ: بالله علي

والعشرين ـ ، ثمّ تقضونها في الْديث العبثي؟! غيْ أنّ كلامه لم يُفد شيئًا، حيث بقين علَ حالهن، 
إلى أن أتى أحد الأشخاص من أهل المسجد، ولا أعلم هل هو حيّ أم لا؛ وعلَ كلّ حال، أرجو 

لله تعالى أن يحفظه إن كان حيًّا، وقد كان شخصًا ذا قبضة قويّة، فكان هو الوحيد الذي من ا
يستطيع مجابهة أولئك النسوة، وإلاّ فإنّ أمثال العلّامة الطهراني لا يقدر علَ ذلك!! فصعد المنبر، 

لكنّ! و... وبدأ يصيح فيهنّ بكلّ ما خطر علَ باله: يا أيّتها النسوة، اخرسن! اذهبن إلى حال سبي
فصمتن، ولم ينبسن ببنت شفة إلى أن انتهى المجلس! فمهما قال لهنّ والدنا المظلوم، لم يُفلح، 
لكن ما إن تدخّل ذلك الشخص حتّى أصلح الأمور في دقيقتين، ليعمّ المجلس السكوت 

 وتنحلّ المشكل إلى الأخيْ.

 بهاتحققّ جميع الأمور ووجودها في عالم الملكوت وإحاطة الإمام 

والكلام هنا هو: إنّ جميع هذه المسائل متحقّقة وموجودة، إلاّ أنّها خارجة عن أيدينا، ولا 
نستطيع الاطّلاع عليها بسبب نقصنا الوجودي؛ لأنّنا مقهورون بالزمان وبقوانين الزمان 

إلى  والمكان؛ ولهذا، لا يُمكننا تخطّي هذه القوانين، فلا نقدر علَ التقدّم للأمام ولا الرجوع
الوراء. وأمّا إذا عالجنا هذا الضعف، ووصلنا إلى درجة من الكمال والرشد، وتمكّنا من التغلّب 
علَ قوانين الزمان، وجعلناها تَت سيطرتنا ـ وهو بحث مفصّل ـ فإنّنا سنقدر علَ الإحاطة 

 بالماضي والمستقبل إحاطةً حضوريّة، لا علميّة أو تصوّرية.
وهذا نظيْ ما لنا الآن من إحاطة عينيّة وإشراف حضوريّ بالنسبة لوجودنا وحضورنا 
المادّي والفيزيائي في هذا المكان، وإلاّ لو لم يكن لنا ذلك، لما كان بوسعنا أن نقول لمن قال لنا 

ب اذهب من هنا: لماذا أذهب أنا؟ اذهب أنت، وأمّا أنا، فأريد البقاء هنا! وأريد الكلام، وأرغ
في الاستماع، وأحبّ كذا وكذا! فما الذي يعنيه قولي: اذهب أنت؟ يعني أنّ اختياري ـ أنا 
الموجود هنا ـ بيدي، ولديّ إشراف علَ نفسي ووجودي وبقائي والمكان الذي أشغله.. فلديّ 

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

 الآن إشراف علَ جميع هذه الأمور، وهي عبارة عن حالة عينيّة، لا أنّها حالة تصوّرية أو علميّة
أو توهّمية أو اعتباريّة، حيث إنّنا نحسّ بحالة عينيّة بالنسبة لوجودنا في هذا المكان. وفيما يخصّ 
الأشخاص الذين خرجوا عن حيطة قوانين الزمان والمكان، ووصلوا إلى مرتبة من الرشد 
والكمال، فيحصل لهم نفس هذا الإشراف العيني علَ الماضي والمستقبل.. دعك عن الماضي، 

ا، غاية الأمر أنّ هؤلاء الأشخاص لا بل  كلامنا هو عن المستقبل؛ لأنّها مسألة مهمّة جدًّ
يستطيعون بيان مثل هذه المسائل؛ بمعنى: حينما يُخبرنا الإمام عليه السلام عن المستقبل ويقول 
مثلًا: )غدًا، سوف يحدث في قمّ أمر معيّن، وستحصل حادثة مروّعة في الشارع الفلاني، حيث 

صطدم مجموعة من السيّارات ببعضها البعض(، فبأيّة طريقة يبيّن لنا عليه السلام هذا الأمر؟ ست
إذ نقطع بأنّ تلك الْادثة ستتحقّق في الغد؛ لأنّه لا شكّ في أنّ ما يقوله الإمام عليه السلام صادق 

 وصحيح، لكنّ كلامنا هو عن كيفيّة حصول ذلك العلم للإمام؟
مام في أذنه بأنّ سيّارتين أو ثلاثة ستصطدم ببعضها بشدّة في شارع فهل جاء ملك وأسّر للإ

، وستحصل مجموعة من المسائل، فيُبلِغ الإمام بهذه الْادثة؟ يعني: ليس ثمّة شيء "صفائيّة"
آخر غيْ هذا؟ فهذا أمر تافه ولا يستحقّ الاهتمام! أو هل الإمام يشعر بصورة تلك الْادثة؟ نظيْ 

حينما نعتبر في ذهننا صورة إحدى المسائل التي وقعت لنا أمس، حيث كناّ ما يحصل معنا نحن 
مثلًا نفطر في الساعة الثامنة والنصف أو التاسعة إلاّ ربع، وكناّ جالسين علَ المائدة، وكان هناك 
أيضًا مجموعة من الأشخاص، وكناّ نتبادل أطراف الْديث، فنحضر ذلك الآن؛ أي أنّنا أحضرنا 

لآن صورة الإفطار الذي حصل البارحة، فلم نحضر الإفطار بعينه، بل أحضرنا في أذهاننا ا
صورته، وأمّا نفس ذلك الإفطار، فقد تَقّق البارحة.. فهل ما يحصل مع الإمام هو بهذا النحو؟ 
بمعنى أنّ الإمام عليه السلام لا علاقة له بنفس تلك الْادثة، ولا بحضورها العيني ووجودها 

ما يعتبره هو صورتها وحسب؟! وحينئذٍ، يُطرح علينا هذا التساؤل: كيف حلّت الخارجي، وأنّ 
صورة هذه الأشياء في نفس الإمام من دون وجودها الخارجي؟ فالأمر الذي لم يتحقّق بعدُ لا 
يمتلك أيّة صورة من الأساس، وحتّى الله تعالى لا يُمكنه أن يصنع له صورة لأنّ الفرض أنّه 

دوم ليس له وجود حتّى يكون بوسعك أن تجعل له صورة، وتصنع له قالبًا عدم! والشيء المع

https://madrasatalwahy.org/


  ٩ 
 

ذهنيًّا؛ فهو لم يمتلك الوجود بعد ولا زال معدومًا! فهل لديكم اطّلاع علَ ما سيحدث في هذا 
المكان بعد نصف ساعة؟ وهل تعلمون ما الذي سأقوله بعد عشر دقائق؟ فأنا لا أعلم بذلك 

 هو الأمر!فضلًا عنكم أنتم.. فهكذا 
ا، نسأل الله أن يدخله في مغفرته،  رحم الله المرحوم دستغيب، فقد كان إنسانًا صالًْا جدًّ
فقد كان يتحلَّ بصفاء كبيْ، وفي بعض الأوقات، حينما يضيق صدري شوقًا لأولئك العظماء 

فإنّني  الذين كانوا من أصدقاء الوالد وكانوا يتْدّدون علَ منزلنا وأحْل عنهم ذكريات جميلة،
أستمع إلى كلام المرحوم دستغيب ]المسجّل[ لخمسة دقائق، فتحصل لي حالة لا توصف من 
ا؛ أي أنّ ما يقوله يصدر  الصفاء والانبساط، فقد كان يتحلَّ بصفاء كبيْ وكان إنسانًا بسيطًا جدًّ

 ناهم!حقيقةً من قلبه.. رحْة الله عليه، فيالهم من أشخاص فقدناهم.. يا لهم من أشخاص فقد
وفي الزمان السابق أيّام الشاه، جاء المرحوم العلّامة إلى قمّ، حيث كنت قد اشتْيت 
مجموعة من الأشرطة السمعيّة للمرحوم دستغيب، وكنت أستمع إليها، فكان كلامه يجذبني 
ويستقرّ في قلبي؛ وهذه المسألة مرتبطة بفتْة زمنيّة قديمة تصل إلى ثلاثين أو خمسة وثلاثين سنة، 
حينما كان المرحوم دستغيب في شيْاز، وكان مسؤولًا هناك عن مسجد يخطب فيه.. لقد كان 
ا! وفي أحد المجالس التي حضرها عند ذهابه إلى همدان، حينما خرج  شخصًا رائعًا ولطيفًا جدًّ
من الغرفة، التفت المرحوم الشيخ الأنصاري )رضوان الله عليه( إلى الْاضرين وقال لهم: 

في آخر حياته. وقد نقل مجموعة من الأشخاص أنّ بعضهم سمع المرحوم الشيخ سيُستشهد 
الأنصاري يقول: سيُستشهد هذا السيّد في آخر حياته، وحينئذٍ سيصل إلى مراده! أي أنّه سيبلغ 

 مراده وهدفه المنشود عن طريق حصول هذه المسألة.. رحْة الله عليه.
مة، فجاء إلّي وجلس ليستْيح، وفي نفس فاشتْيت الأشرطة، ووضعتها للمرحوم العلاّ 

ا، وقال لي: إنّه السيّد عبد الْسين! حيث  الوقت أخذ يستمع لتلك الأشرطة، فكان مبتهجًا جدًّ
كانا رفيقين وكانت بينهما علاقة حْيميّة، فقال لي: يا سيّد محمد محسن، أنّى لنا أن نعثر علَ مثل 

نور الله في ظلمات الأرض! وقد سمعته بنفسي يقول  هؤلاء! ثمّ ذكر هذه العبارة: أولئك والله

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

عنه ذلك؛ فبطبيعة الْال، لم يكونوا كلّهم كذلك، وأمّا هو، فقد كان يتمتّع بالصفاء وسلامة 
 النفس.

نقل أحد الأصدقاء يومًا أنّه كان يسجّل محاضراته، ففاته شيءٌ من إحدى المحاضرات، 
ت أسجّل المحاضرة ليلة أمس ولكنّ القسم الأخيْ فقال له عصر اليوم التالي عندما جاء: كن

منها لم يسجّل، فلو سمحتم اليوم تشرعون محاضرتكم من ذلك المقطع الذي فات بالأمس. 
فقال: يا عزيزي! أنا الآن لا أدري ماذا سأتَدّث علَ المنبر، وأنت تطلب منيّ تتمّة محاضرة 

أدري ماذا سأتَدّث، أنا أرتقي المنبر وما  أمس! فقد مضى الأمس بما فيه وانتهى، وأنا الآن لا
 يأتي فهو ما نتحدّث به، ومع هذا تقول لي تممّ لي تلك المحاضرة حتّى لا تبقى ناقصة!

حسناً! فكم نحن غارقون في الخيالات! فأنا الآن في الساعة الْادية عشر وعشرون دقيقة 
والنصف إن بقيت حيًّا، فكيف  لا أدري ماذا سأقول بعد عشر دقائق في الساعة الْادية عشرة

بكم أنتم؟! لماذا لا أدري؟ لأنّ الدقائق العشر الآتية هي بالنسبة لنا عدم! لا أنّها هي عدم. بل 
نحن نشعر أنّها عدم إذا ما قيست إلى الوقت الْالي، إلى أن تمضي هذه الدقائق العشرة وتتقدّم 

 .وتتحوّل الساعة الْادية عشرة والنصف إلى وقت فعلَّ 
حسناً فما دام الآمر كذلك فكيف يقول الإمام: ستقول هذا الكلام في الساعة الْادية عشر 
والنصف؟ ومن أين علم ذلك؟ ثمّ إنّ ما قاله يتحقّق حتمًا؛ فما يقوله الإمام حقّ وصواب، بل 
حتّى أولياء الله الذين هم تَت ظلّ الإمام وتَت ولاية الإمام كلامهم هو عين كلام الإمام، 
فهل سمع الإمام بهذا من مكان؟ فمن أين سمع؟ وهل هو مجرّد أمر مسموع؟! بل حتّى هذا 
الذي أخبر الإمام ـ لو سلّمنا أنّه أخبرته الملائكة مثلًا ـ فمن أين تعلمه الملائكة؟ فما دام الأمر 

الة؟ عدمًا فحتّى جبرائيل والملائكة من أين يعلمون أنّه سيتحوّل إلى وجود خاصّ في هذه الْ
فهؤلاء أيضًا لا يمكنهم أن يدركوا ذلك! إلا أن يكون الأمر في نظرنا نحن عدمًا، ولكن في 
الواقع له وجود وحقيقة خارجيّة نحن لا علم لنا بها، تمامًا كمن يريد أن يتسلّق جبلًا، فهو لا 

فينظر إليها، يعلم بما وراءه، حتّى إذا ما وصل إلى القمّة يدرك ما هناك من أشياء ومروج خضراء 
لا أنّها ليست موجودة الآن قبل أن أصعد، ثمّ عندما أصل توجد وتُخلق، كلا إنّها لم تخلق بل هي 

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

موجودة، ولكنيّ في الجانب الآخر من الجبل ولا علم لي بها، وعندما أصل إلى القمّة أكون مشرفًا 
انب الآخر أراه، فأدرك أنّ كلا علَ الجانبين، فإن التفت إلى هذا الجانب أراه، وإن التفتّ إلى الج

الجانبين موجود وله تَقّق خارجي يحيا ويتحرّك ويقوم بأعماله، ولكنيّ إذا لم أكن في القمّة لا 
اطلاع لديّ، وعدم اطلاعي لا يعني عدم وجود هذه الأشياء. الإمام عليه السلام مطّلع علَ ما 

بر عنه حال جلوسه هنا، أي هو يحسّ وراء الجبل، لذلك لا حاجة لديه أن يرتقي قمّته، بل يخ
بكامل ذلك المشهد ويراه، ولكن لا بهاتين العينين، فهاتان لا تريان سوى الأشياء المادّية، أما 
ما وراء المادّة فلا تراه، هاتان العينان تريان الظاهر فحسب، ولكنّ هذه الْالة التي تَصل بسبب 

الدماغ والنفس، هذه الْالة يراها الإمام دون أن انعكاس هذه المناظر في العينين لتنتقل إلى 
ينظر، ويجدها في نفسه وهو مغمض العينين. فأنتم الآن إذ تنظرون إلّي هل تنظرون إلى الفيلم 
المسجّل أم أنّكم تروني أنا بذاتي؟ أنتم تروني أنا وتشعرون بي أنا، تقولون: هذا فلان جالس هنا 

ذه الكلمات، فأنتم لا ترون فيلمًا وصورة؛ نعم ما ستْونه بهذه الخصوصيّات ويتحدّث ويتكلّم به
لاحقًا هو فيلم، أمّا الآن فأنتم تروني بذاتي، فهل هذه الْالة التي تَصل لكم الآن هي عين الْالة 
التي ستحصل لكم غدًا عندما تريدون أن تشاهدوا فيلم هذه الجلسة أو تصغوا إلى الصوت 

 شك، تلمسون أنّ ثمّة فارقًا بينهما، فالآن أنتم تشعرون بي أنا، أمّا المسجّل أم أنّهما مختلفتان؟ لا
غدًا فتقولون لقد تَدّث السيّد بالأمس بهذه الكلمات فانظر ماذا يقول، انظر هذا هو عين ما قاله 
بالأمس وقد سجّل. إنّ الإحساس الذي سيكون غدًا مغاير للإحساس الْاصل الآن في هذا 

ن هو إحساس بحضور عينيّ ]وبالْقيقة بذاتها كما هي في الخارج[، المجلس: فإحساسكم الآ
أما إحساس الغد فهو إحساس بحضورٍ علميّ لا أكثر. وهذا الإحساس العينيّ الذاتي الذي 
تمتلكونه الآن يمتلكه الإمام قبل أن يصعد إلى قمّة الجبل؛ أي لا يختلف الأمر بالنسبة إليه سواء 

المناظر أم بقي جالسًا في أسفله، فالنتيجة سواء عنده، وهذا هو ما صعد الجبل ونظر إلى تلك 
 يسمّى بإحساس حضور الْقيقة الخارجيّة.

بناء علَ ذلك، فكلّ ما هو موجود هو عبارة عن حضور واحد، ونحن لا يمكننا أن ندرك 
سنا التي ذلك، ولكّنا إذا ما خضعنا للتْبية، وخضعنا للتزكية، فإنّ قوانا الباطنيّة وقوى أنف

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

تتصّرف الآن بواسطة أدوات ووسائل ظاهريّة، ستدع هذه الأدوات وستستخدم أدوات 
ووسائل أخرى، وبهذه الأدوات والوسائل سندرك أنّ ما هو آت موجود الآن ومتحقّق. غاية 
الأمر أنّنا لا ندركها بهذه الأدوات التي لدينا الآن؛ بهذه الأذن وهذه العين وهذا الْسّ، حاسّة 

لمس، بهذه لا نحسّ إلا بما هو موجود في هذا الآن لا أكثر، لا ما قبله ولا ما بعده، نعم بالنسبة ال
إلى ما قبل فإنّا نحتفظ في أذهاننا بصورة عن هذا الوجود الخارجيّ، وهذا يرتبط بقدرة ذاكرة كلّ 

ة أم ضعيفة، إنسان وكونها قويّة أم ضعيفة، وأنّه ذو استعداد قويّ أم ضعيف، حدّة بصره قويّ 
سمعه قويّ أم ضعيف، فهذا يرتبط بالخصوصيّات الظاهريّة لكلّ إنسان والتي تختلف من فرد 
إلى آخر، فبعضهم درجته عشرة من عشرة، وبعضهم واحد وبعضهم تسعة من عشرة، فدرجات 
الأعين تختلف، والأمر نفسه في المسموعات، ولكنّ كلّ ذلك يبقى في الذهن علَ نحو الْضور 

علميّ ويتمّ الاحتفاظ به كذلك. لذا أنتم الآن تَتفظون في أنفسكم بالكثيْ من الْوادث، ال
ولكنكّم لا يمكن أن تستحضروها دفعة واحدة الآن، أليس كذلك؟ أنتم الآن إذ تتحدّثون معي 
فإنّكم تلتفتون إلى ما أقوله لا أكثر، ولكن إذا قلت: أتذكر يا فلان أين كنت قبل شهر يوم كذا؟ 

إنّكم تجلسون وتتأمّلون ثمّ تقولون: نعم التفتّ، أنا كنت في هذا اليوم في الشارع كذا، أو في ف
المكان كذا أو في مكان آخر، أما الآن فلست في ذاك المكان! عليك أن تجلس وتفكّر وتعيد 
الفيلم المصوّر الذي في ذهنك والأحداث التي في ذهنك، وكلّ ذلك عليك أن تعيده إلى الوراء 
حتّى تصل إلى هذه النقطة، وهذا يرتبط بما للنفس من خصوصيّات وحدّة واستعداد وسرعة 
وذكاء وأمثال ذلك؛ فإنّها تختلف شدّة وضعفًا. فتارة تصلون بقليل من التأمّل والتفكّر، وتارة 
تجلسون تفكّرون حتّى اليوم التالي ولا تصلون إلى نتيجة في أين كنتم قبل شهر، وتقولون: اذهب 
يا عزيزي فأنت تسأل أسئلة صعبة، فلتسأل أسئلة سهلة، اسأل عمّا أكلته بالأمس أجبك، فما هذه 

 الأسئلة التي تسألها؟!
أو مثلًا المعلومات التي لديكم، وأبيات الشعر التي حفظتموها، فهي كلّها غيْ حاضرة 

رة، وهذه الصورة عندكم حضورًا عينيًّا، بل حضورًا علميًّا، وليس لدى أنفسكم منها سوى صو
موجودة واقعًا لا اعتبارًا، وتَتاجون إلى إعمال للفكر والتأمّل والغوص في أعماق النفس لكي 

https://madrasatalwahy.org/


  13 
 

تستحضروها، بأن تقوموا بالرجوع بأذهانكم إلى الوراء حتّى تروا أنّكم عثرتم دقيقًا علَ هذا 
تَفظونها؛ أنّها لْافظ الموضوع، أو لتميّزوا صاحب هذه الأبيات الخاصّة من بين الأبيات التي 

أم لسعدي أم لمولانا؟ لأيّ من الشعراء هي؟ فأنتم تسيْون في هذه المجموعة من الأفكار 
 حتّى تصلوا إلى الجواب الصحيح أو الخاطئ.

أمّا حينما يُسأل الإمام مسألة، وحين يأتي أبو بصيْ إلى الإمام الصادق عليه السلام ويسأله: 
مون في كذا وكذا؟ ففلانة مثلًا ذات الأحوال والظروف المعيّنة ما يا ابن رسول الله ماذا تَك

هو تكليفها؟ لقد توفّيَ فلان وورثه فلان وفلان وفلان وهم علَ هذه الخصوصيّات، فكيف يجب 
أن يقسّم الإرث بينهم؟ فبمجرّد أن يسألوا الإمام لا يفكّر، بل يقدّم الجواب سريعًا بلا انقطاع، 

؟ أفهل يمكن أن يقول: انتظر قليلًا، ينبغي أن أنظر في الأمر، والآن لست فلماذا هو لا يفكّر
 مستجمعًا لقواي العقليّة والفكريّة، علَّ أن أفكّر قليلًا، أن أنظر في الكتاب، أو في شيء آخر..

لقد سمعت مثل هذه التفسيْات لعلم الإمام! كما أنّ هناك من كتب ذلك في الكتب، فهم 
اء والأخبار التي يخبر بها الإمام كلّ يوم، فهو يقوم في الصباح فينظر في يقولون: هذه الأشي

مصحف فاطمة عليها السلام الذي عنده، فيقرأ تلك الصفحة التي تتعلّق بهذا اليوم، فيقرأ كلّ 
ما فيها!! ـ وواقعًا ماذا يقول الإنسان عن هذه التفسيْات؟! الأفضل أن نقول... ماذا نقول؟! ـ 

ر في الصحيفة ثمّ يأتي ويتحدّث إلى الناس، هل التفتّم؟! ولكن لا ندري هل سقط فالإمام ينظ
شيء من سهو القلم أم لا؟ ربّما كان هناك شيء منسّي! ربّما نسي جبرائيل كتابته، أو أنّه ضاع بين 

 السطور ولم يلتفت إليه، فهذا هو مستوى معرفتنا، هذا هو مستوى معرفتنا!
ألة هل يفكّر في جوابها؟ لا بل بمجرّد أن يُسأل يكون الجواب فعندما يُسأل الإمام مس

حاضًرا بلا أيّ تأخيْ. كما لو سألتموني مثلًا: هل أنت متختّم؟ فهل أحتاج أن أفكّر وأتأمّل هل 
أنا متختّم أم لا؟! فلو قمت بالتفكيْ والتأمّل لقلتم لي: لماذا تذهب بعيدًا؟ انظر إلى يدك لتْى 

وأقول: نعم نعم، وهذا هو الخاتم. ولو )لم أكن متختّمًا( و قيل لي: ماذا في يدك؟  الخاتم! ثمّ أنظر
أقول: لا شيء، وانظر هذه يدي خالية. فالأمر لا يحتاج إلى تأمّل، والإمام لا يحتاج أبدًا أن يتأمّل 
 ويتفكّر ثمّ يبيّن بعد ذلك. وما ذلك إلا لأنّ كافّة الأحكام والتكاليف والشرع كلّه وكلّ 

https://madrasatalwahy.org/


  1٤ 
 

الخصوصيّات موجودة وجودًا عينيًّا خارجيًّا في نفسه، لا وجودًا علميًّا علَ نحو الصور، فهي 
ليست صورًا علميّة حفظها الإمام أو أخبره بها أحد؛ كأن يكون قد حفظها عن الإمام السابق، 

له نحو  ثمّ يعلّم السابق اللاحق مثلًا! كلا، بل نفس الْكم الذي جعله الله في مثل هذا المورد
 من الوجود العينيّ الخارجيّ، وهذا النحو من الوجود مخفيّ عناّ.

 علمنا بالأمور هو علم بالصور العلميّة لا بالحقائق الواقعيةّ

ما نعلمه نحن هو عبارة عن الوجود العلميّ للأحكام والتكاليف، وهو الموجود في 
رى؛ لذلك لا بدّ لنا لكي نطّلع أو في وسائل أخ "التذكرة"للشيخ الطوسي و "الخلاف"الكتب ك

عليها من مراجعة هذه الكتب، والناس كلّهم في ذلك سواء، فقد كانوا يأتون إلى المرحوم 
العلّامة ويسألونه: ما هو نظركم في هذا الأمر؟ فكان يقول لهم: لا بدّ أن أراجع! وكان يذهب 

الجواب، فبعض هذه المسائل كان ويراجع وفي اليوم التالي أو بعد يومين أو ثلاثة كان يأتيهم ب
يستغرق البحث عنها بضعة أيّام حتّى ينتهي إلى نتيجة؛ لأنّ كثيًْا من تلك المسائل كانت مسائل 
مصيْيّة تؤثّر علَ حياة الإنسان، فمثلًا قد تؤدّي إلى تدميْ أسرة بسبب بعض الأمور، فلو قال 

لّم بكلّ بساطة بهذا الكلام أو بذاك، فهذه هذا الكلام لوقع أمر محرّم، فلا يمكن للإنسان أن يتك
أمور لا يجرؤ الفقيه علَ أن يتكلّم فيها بأيّ كلام، بل عليه أن يشعر بأنّ كلامه قريب علَ الأقلّ 
من حكم الله وإن لم يحصّل فيه يقيناً، هل التفتّم؟ فقد كان يحدث كثيًْا أن يقوم بالمراجعة 

البداهة عن أيّ سؤال يطرح حتّى ولو كان فقيهًا، فهذا والتحقيق، وليس لدينا من يجيب هكذا ب
أمر لا حقيقة له. نعم، ربّما كان تمرّس أحدهم أكثر، أو معرفته واطلاعه ودراسته أكثر، لكنّ هذا 

 مجرّد زيادة في الاطّلاع. 
فما نبحث عنه نحن هو الصور العلميّة للأحكام والتكاليف، لا الْقائق الخارجيّة، هل 

 يرجع إلى هذا الأمر.  1وما ذكرته ليلة أمس أو التي قبلها للرفقاءالتفتّم؟ 

                                                           
ن يشيْ سماحته إلى بحث رؤية الهلال وأنها بالعين المجرّدة أم المسلّحة والذي ألقاه في الليلة الثامنة من ليالي شهر رمضا   1

۱٤36. 

https://madrasatalwahy.org/


  15 
 

فأولياء الله و ـ في مرتبة أعلَ ـ الأئمّة يشاهدون الصور العينيّة للأحكام والتكاليف، لا 
الصور العلميّة. فما دام هذا هو الواقع الموجود، فلماذا يقولون ما يغايره؟ فهذا هو الواقع، وهذه 

وما دامت ليلة القدر هي هذه، فلا فائدة من جعلها يومًا قبلها أو بعدها، فلن  هي ليلة القدر،
تكون حينئذ ليلة القدر. فمثلًا لو كان يوم ولادة أحدكم هو السابع من ربيع الأول، فجاء وقال 
من الآن فصاعدًا يوم ولادتي هو العشرون من ربيع، فهذا ليس هو يوم ولادتك، أنت ولدت في 

قبله بثانية ولا بعده بثانية، وهذا أمر تكوينيّ لا اعتباريّ، هو أمر تكوينيّ خارجيّ لا يوم كذا لا 
يمكن التصّرف فيه، ولكن للأسف نحن نتصّرف فيه بالتقديم والتأخيْ رعاية للمناسبات 
وأمثالها، فمثلًا لو كان هناك عيد فنقدّمه أو نؤخّره كي نعدّل الأمور، كما لو كانت هناك ذكرى 

 أو شهادة، فنقدّم ونؤخّر.. وكأنّما صارت لدينا القدرة علَ التصّرف في أمر التكوين.  وفاة
 ـ عزيزي لقد ولدتُ في هذا اليوم ولا يمكن تعديله وتقديمه وتأخيْه. 

 ـ لا، أقسم عليك بالله إلا أخّرته. 
ـ ليس الأمر بيدي؛ فأنا ولدت في هذه الدقيقة، وشئت أم أبيت فهي هي، سواء رضيت 

 أنا وسّرني ذلك أم ساءني، فالأمر لا يخضع للاعتْاض والسؤال. 
 ـ لا، لا بدّ أن تعدّله حتّى يصادف مع تلك المناسبة. 

لا تتقدّم دقيقة ومسألتنا هي من هذا القبيل، فليلة القدر الثالثة والعشرين هي ليلة خاصّة 
واحدة ولا تتأخّر. أي أنّها حقيقة خارجيّة وواقع تكوينيّ له وجوده الخارجيّ، ليلة الثالث 
والعشرين لا تعني مجرّد ظرف للدعاء، إنّها حقيقة تعيشونها، هذه الْقيقة تتنزّل إلى هذا العالم في 

ا القرآن، يقولون: حسّنوا من هذه الليلة؛ لذلك يقولون لنا: قوموا بهذا العمل، يقولون: اقرؤو
مراقبتكم، يقولون: أحيوا الليالي السابقة عليها أيضًا، كلّ ذلك استعدادًا لهذا الزمان الخاصّ 

 ولهذه الْقيقة الخارجيّة الخاصّة لكي يبلغها الإنسان.
فالأحكام والتكاليف الإلهيّة حاضرة عند الإمام عليه السلام بوجودها الخارجيّ العينيّ، 

بوجودها العلميّ؛ ولذلك عندما يُسأل الإمام الصادق عليه السلام أنّ لو وقع للمصلَّ كذا، لا 
فإنّ عين تلك الصلاة التي جعلها الله في هذه الْالة وجعل لها أحكامًا وتكاليفَ هي حاضرة في 

https://madrasatalwahy.org/


  16 
 

نظر إلى نفس الإمام، فالإمام يقول هذا هو حكمها ولا يحتاج إلى إعمال فكر، كما لو قيل لي وأنا أ
إبريق الماء الذي أمامي: أين الماء؟ فالماء ههنا، ولا داعي لأن أفكّر وأنظر أين الماء هل هو 
ملتصق بالسقف أم وضع في مكان آخر، إنّه أمامي، والأمر كذلك بالنسبة للإمام، بنحو الْضور 

 العينيّ الخارجيّ.
العلميّ هو لنا نحن، فإذن للأحكام حضور عينيّ أيضًا لا حضور علميّ فقط، الْضور 

والْضور العينيّ للأحكام والشرع مختصّ بالإمام عليه السلام. لذا فما تقولونه من أنّ الوحي 
انقطع بعد رسول الله فهو صحيح، إذ بعد رسول الله انقطع الوحي ولم يعد هناك شرع جديد، 

د حلال أبدًا إلى حلال محمّ ولم يعد هناك أحكام جديدة، فقد جاء رسول الله بجميع الأحكام: 
فبعد رحيل النبيّ انقطع الوحي الذي هو جعلٌ  1يوم القيامة، وحرامه حرام أبدًا إلى يوم القيامة

للشرائع والتكاليف وتنزيلٌ لها؛ ولكن، أليس لهذه التكاليف التي كان النبيّ يجعلها ويبيّنها 
ليس لهذه الأحكام والتكاليف حضور وينزّلها من ذلك العالم إلى هذا العالم ويجعلها بين أيدينا.. أ

عينيّ في عالمها؟ لا شكّ أنّ لها حضورًا عينيًّا في عالمها، والذي يعبّر عنه باللوح المحفوظ لا 
لوح المحو والإثبات! فكافّة هذه الأحكام والتكاليف لها حضور عينيّ في ذلك اللوح 

وكّل شيء أحصيناه في ﴿ضور العينيّ: المحفوظ. كما أنّ تمام أحداث العالم ثابتة فيه علَ نحو الْ
ومعنى ذلك أنّا جمعنا حقائق وذوات جميع الأشياء في نفس الإمام المبين، لا   2.﴾إمام مبين

عر التي عندنا، وصور الْوادث التي في نفوسنا  صورها فقط؛ كما نحفظ نحن صور أبيات الشِّ
أنّ الصور الْقيقيّة والخارجيّة  ﴾كّل شيءو﴿وفي أذهاننا، وصور القضايا التي لدينا، لا بل تعني آية 

العينيّة للأشياء قد جمعت وأحصيت في نفس الإمام عليه السلام، وإحصاؤها يعني الإحصاء 
العينيّ، أي أنّ نفس الإمام هي التي تبقي وتعطي الاستمرار لهذه الأشياء والْوادث الخارجيّة. 

ن بوجود بقيّة الله أرواحنا فداه، فإنّ الوجود العينيّ تمامًا كما أنّ وجود الأشياء يرتبط في هذا الزما
للأحكام متحقّق في وجود بقيّة الله أرواحنا فداه علَ نحو الْضور العينيّ لا العلميّ؛ ولذلك 

                                                           
 .۷5، ص ۱أصول الكافي، ج   1
 .2۱سورة يس، الآية    2

https://madrasatalwahy.org/


  17 
 

إذا سأل أحد إمام الزمان عليه السلام سؤالًا فإنّ الإمام يجيبه علَ أساس الْضور العينيّ الذي 
في حكمه ثمّ ينتهي إلى أنّ النبيّ قال في هذا الأمر كذا وكذا، لا بل هو  عنده، لا أنّه يفكّر وينظر

يرى ذلك في نفسه، الوحي انقطع، ولكن هناك حضور عينيّ للأحكام في نفس الإمام، وعليه 
فنحن لا نحتاج بعد ذلك إلى الوحي، لماذا؟ لأنّ الإمام موجود، الإمام بحضوره العينيّ موجود، 

ي كان ينزل علَ رسول الله كان يكشف له الوجود العينيّ، ويجعل رسول فكما أنّ الوحي الذ
الله في تلك المرتبة من الوجود العينيّ، وهذا المعنى هو معنى الوحي، لا أنّ جبرائيل كان يقول 
للنبيّ: قل هذا، فهذا في مرتبة الظاهر، أما في مرتبة الباطن فإنّ نفس رسول الله كانت تصل إلى 

ي لتلك المسائل والآيات الإلهيّة والقرآن الكريم، ولا يخفى أنّ كافّة الخلائق الْضور العين
 والموجودات والتكاليف والشرائع هي من تلك الأمور التي كانت تتنزّل بهذا النحو.

 كيفيّة تنزلّ الوحي على قلب رسول الله

مقام أعلَ.. جميع وبناء علَ ذلك، فالأعمال التي يقوم بها الملائكة الإلهيون وجبرائيل في 
هذه الأعمال من آثار نفس رسول الله، ففي الوحي عبارة عن إيجاد تلك الْقائق الشرعيّة 
وحقائق التكليف، وهذا قسم من التكاليف فضلًا عن المسائل الأخلاقيّة أيضًا. كلامنا بالنسبة 

 إلى نفس الأحكام والتكاليف الشرعيّة. 
 يعني: أنّه عندما يقول رسول الله: إذا أردت وإيجاد هذه الْقائق من نفس رسول الله

الطواف ابدأ من الْجر الأسود واجعل كتفك الأيسر إلى الكعبة، فإنّ جبرائيل يُوجد نفس هذا 
العمل في نفس النبي، لا أنّه يريه ذلك ويقول له: انظر هذه مكة وهذه الكعبة والْجر الأسود، 

ارة عن فيلم! بل النبي يرى دفعة واحدة في نفسه وعندما تريد الطواف طف هكذا.. لا! فهذا عب
أنّ العمل هو هذا، يعني ذاك الْضور العيني للتكليف يتجلَّ في نفس النبي، وبعد ذلك ينظر إلى 

 أصحابه ويقول: إذا أردتم الطواف فاشرعوا من هنا واختموا هنا وبهذه الشروط.
بهذه الكيفيّة، يرى رسول الله وعندما يأتي جبرائيل ويقول صلاة الصبح ينبغي أن تكون 

دفعة واحدة أنّ الصلاة هي هكذا، الصلاة التي يريدها الله تعالى تَضر في نفس النبي حضورًا 

https://madrasatalwahy.org/


  18 
 

عينيًا لا علميًا؛ يعني أنّ نفس هذه الصلاة.. ولذا لدينا في الروايات أنه في يوم القيامة تتجسّم 
 تجسّم بصورتها العينيّة للإنسان. لذا... الصلاة والأعمال بسبب ذلك؛ يعني أنّ هذه الأعمال ت

لقد تعبت، والظاهر أنني تكلّمت كثيًْا، لقد قلت لكم بأني لا أعرف ما الذي سأقوله، لذا 
 انظروا أين صرنا بحديثنا.

يا وَيلَْتَنا ما لهِذَا الكِْتابِ لا يغُادِرُ صَغيَرةً وَ لا كَبيَرةً ﴿ففي يوم القيامة يقول الناس: 
 
َ
. يعني أنّهم يجدونه بشكل عيني لا علمي؛ يعني أنّ 1﴾حْصاها وَ وجََدُوا ما عَمِلُوا حاضِِاإلِاَّ أ

نفس هذا المجلس بذاته يرونه، لكن إن كان فيلمًا، فقد يقال بأنّه أجري عليه تعديل ومونتاج؛ 
كما يفعلون اليوم بواسطة الفوتوشوب؛ حيث يضعون رأس الشخص في جسد آخر، أو يجعل 

 جسد إنسان وهكذا.. فقد يقال بأنّ هذا الفيلم معدّل وخضع لمونتاج، وبالتالي فلا نقبل ذيلًا في
به؛ لأنّ الصوت تبدّل والرأس تغيّْ. أما هناك، فيقال هذا هو نفس المجلس، فهذا أنت بنفسك 

، ﴾ووجدوا ما عملوا حاضًِا﴿حاضر فيه، فعندئذٍ لا يعود لديه قدرة علَ الإنكار. هذا معنى 
أنت الآن تنظر إلّي، فهذا بنفسه سوف تراه في يوم القيامة حاضًرا بعينه، ويقال لك تفضّل  يعني

هذا فعلك! وعندئذٍ ستقول نحن بالخدمة يا إلهي! فهناك لا مجال للإنكار.. ووجدوا ما عملوا 
 حاضًرا.. 

 ينبغي على السالك أن يوكل أمر وصوله إلى الله تعالى

ل هنا: إلهي بما أنّ لي مثل هذه الوضعيّة، فإن أردت أن تتعامل لذا الإمام عليه السلام يقو
 معي بعدلك فماذا سيكون مصيْي في يوم القيامة، إذا أردت أن تعاملني بعدلك.. 

عندما ذهب المرحوم السيد جمال الدين إلى مقام أميْ المؤمنين عليه السلام وطلب منه 
كان لديه عندما دعا ذاك الدعاء، حتى أنزل حالة الفناء بأي ثمن كان! ما هو الإحساس الذي 

عليه أميْ المؤمنين ذاك البلاء؟! لقد سمعتم قصّته أليس كذلك؟ حيث إنّه عندما خرج من 
الْرم وجد نعله مسروقًا، هذا أولًا، فعاد إلى منزله حافي القدمين، ثم سُرق حذاء زوجته؛ حيث 

                                                           
 .٤٩سورة الكهف، الآية    1

https://madrasatalwahy.org/


  1٩ 
 

ا بجرح كبيْ عند تشييعه لجنازة ميّت، وصار كانا معًا، وعندما ذهب إلى منزله، وجد ابنه مصابً 
طريح الفراش، وفي المساء قيل له بأن سارقًا سرق له بعض حاجاته.. الْمد لله. والْاصل أنّ 
وضعه وصل إلى أن ذهب إلى مسجد الكوفة لينام فيه، يعني لم يستطع البقاء في النجف.. وقصّته 

لامة نقل عند ذكره لقصّته في ليالي الثلاثاء: بأنّ مفصّلة، حتمًا سمعتموها! أذكر أنّ المرحوم الع
حالته وصلت إلى حدّ أنّه أخذ بيد زوجته وذهبا سويًا إلى الْرم، وقال: يا علَ! لم أعد أريد الفناء، 
فليبقى الفناء لك أنت ولذريتك وللأئمة الإثني عشر فقط؛ فقد خربت معيشتنا ودمّرت، فهذا 

يعد قادرًا علَ الخروج.. إلى حد أنّ صاحب المنزل  مرض وذاك عمي وذاك خرس وذاك لم
الذي كان فيه أخرجه منه؛ لأنه لم يدفع أجرة المنزل، وغيْها من الأمور.. قال أعد لي حذائي 
وما كان عندي، فإن أحببتَ أن توصلني أوصلني، وإلا فأنت أدرى! عندما ذهب إلى الْرم 

فقد كان ذلك في نفسه واقعًا، لا أنّه طلب ذلك  وطلب من الإمام علَ أن يهبه الفناء بأي ثمن ـ
علَ أن يجلس جانبًا فقط ـ أي إحساس كان لديه عندئذٍ؟! ولم يورد أميْ المؤمنين هذا البلاء 
عليه اعتباطًا! كان إحساسه بأنّه صار لديه استعداد وقدرة علَ تَمّل هذه المطالب، لذا قال له 

 سأتَمّل.. حسناً خذ الليلة واحدة وغدًا أمرًا آخر وبعد أعطني، وأنا أتَمّل تبعاتها، أعدك بأنّي 
غد، وهكذا كان البلاء يصبّ عليه تباعًا، ولو لم يذهب ويعتذر من الإمام لاستمر عليه ذلك، 
فالابتلاءات جاهزة وملفاتها حاضرة، وهي إلى السقف، تفتح واحدة تلو الأخرى. إلى أن وصل 

ول له لا أريد ذلك! بل افعل ما يحلو لك! ولو كان قد ذهب به الأمر لأن يذهب إلى الإمام ويق
إلى الإمام وقال له أعطني الفناء، ولكن ليس لي القدرة علَ الامتحان وتَمّل الامتحان، لما كان 
حلّ به هذا البلاء! بل كان الإمام قد أعطاه الفناء دون أن ينزل علَ رأسه هذا البلاء. لكنهّ طلب 

ام بأنّ عليه أن يتأمّل قليلًا ويفكّر بالمسائل وبمقدار تَمّله.. لماذا قلت له الأمر بحيث أراه الإم
؟! وأنا قادر؟! من الذي يعطيك هذا التحمّل والقدرة؟! من الذي يرفع الموانع من "أنا أتَمّل"

 طريقك؟! لكننّا لم نرفع الموانع من طريقنا، لذا يأتي البلاء تلو البلاء. فحينما نرى أنّ البلاء لا
يأتي، فهو يعني أنّه موجود، لكنّ الموانع ترفعه، لا أنّه غيْ موجود أساسًا! فأنت الآن عندما تنام 
براحة، هل تعلم بأنّ ألف مانع قد ارتفع من أمامك، حتى تذهب وتنام بهدوء، أو أنّك تظن بأنّه 

https://madrasatalwahy.org/


  20 
 

لكن بما أنّك لم يكن هناك شيء وأنّ الملائكة لا دخل لهم! كلّا يا عزيزي بل الأمر مفتوح! 
أوكلت أمرك إلى الله، وبما أنّك وضعت نفسك في هذا الطريق، وبما أنّك قلت إلهي لا اختيار لي، 
فخذ بيدي! يقول الله حسناً: بما أنّك أوكلت أمرك إلّي، فسوف أساعدك! وهنا أقرّ أمامكم بأنّي 

! الله يقول: إذا كان الأمر بنفسي جرّبت هذا الأمر حديثًا؛ حيث حصل لي أمر لم يكن مقدورًا أبدًا
بيدك، فلماذا لم تستطع طوال هذه المدّة القيام به؟ أليس الأمر بيدك؟! ألم تسعَ في هذه المدّة! 
فلماذا لم تستطع؟! لأنّه كان أمامك ألف مانع! فأنا لا أستطيع أن أرفع هذه الموانع، لذا فقد 

تفضّل! فما إن تبدأ حتى يحصل  رفعت عنك الموانع، وهيأت لك الأمور والظروف، وقلت لك
لك الأمر! بيد من كان النجاح الذي حصل لك؟! كان بيدي أنا! فلو لم يحصل ذاك الاستعداد، 
ولم ترتفع تلك الموانع، لما كنت وصلت إلى هذه النتيجة، حتى وإن فعلت هذا الأمر الذي 

 فعلته! فجميع الأمور بيده هو؛ فإن أراد حصل، وإن لم يرد لم يحصل.

 الإمام يطلب من الله طلب المستعطي لا طلب المستحق

الإمام يعلمنا بهذا الأمر؛ ويقول لا تطلب من الله طلب المستحق، بل اطلب منه طلب 
المستعطي.. هذا الذي كنت أريد قوله، فقد انقضى الوقت، نتْكه للغد إن شاء الله وإذا بقينا 

 أحياء.. 
راد هو هذا، الآخرون يطلبون من الله طلب الفرق بين أولياء الله وبين سائر الأف

المستحق، بينما أولياء الله يطلبون منه طلب المحقوق، كلاهما يطلب من الله ويقول ربي أعطني 
من نعمك ـ طبعًا النعم مختلفة فيما بينهم وهذا الفرق محفوظ أيضًا ـ لكن نقول بأنّ الفرق هو أنّ 

ين الثواب؟ لقد أمرتنا بصلاة ركعتين وقد صليناهما، بل غيْ الأولياء يقولون لله: لقد صلّينا فأ
نهضنا من نومنا في البرد القارس، فهل لديك أمر آخر!! هذا طلب المستحق.. إلهي لقد صمنا 
وتعبنا في هذا الصوم، فنريد الأجر عليه! لقد صمنا وتَمّلنا الجوع والعطش إلى الغروب لمدة 

 ري! فماذا تريد بعد؟! ثمانية عشرة ساعة أو سبعة عشرة لا أد
 ـ يا عزيزي إن كنت عبدًا فينبغي أن لا يعلو صوتك..

https://madrasatalwahy.org/


  21 
 

 ـ كيف ينبغي أن لا يعلو صوتي وقد تَمّلنا كل هذا الجهد!
هذا الطلب طلب المستحق.. هل التفتم؟! والله تعالى يقول بما أنّك تطلب كالمستحق 
فسوف أعطيك في ذاك العالم شيئًا ما، ولن أدخلك جهنم، بل سأدخلك الجنةّ، لكن في مراتبها 

 الأولى.
الأولياء يقولون: إذا كان صومنا بدل ثمانية عشر ساعة مائة وثمانين ساعة، ولو متنا من 

لعطش؛ مثل الإمام الْسين عليه السلام وقُتلنا، نبقى نحن المقصّرين أمام الله. الإمام شدّة ا
الْسين بقي إلى آخر رمقه يشعر بأنّه محقوق لا مستحق! إلهي كلّ شيء منك، التوفيق منك، البركة 
منك والنعمة منك، أشكرك علَ أنّك أوصلتني إلى هذه النعمة، أوصلتني إلى أن أتَمّل هذه 

مور، فمن الذي أعطاني هذا التحمّل؟! جميع ذلك منك! هو لا يجعل شيئًا منه، بل جميع الأ
المصائب التي تصيبه لا ينسبها إلى نفسه، فكل مصيبة تصيبه، يقول: إلهي لقد مننت علَّ 
وتلطّفت بي؛ إذ أخذت مني أخي! كم الفارق كبيْ بين طريقتي التفكيْ؟ الآن عندما أخذت مني 

ووصلت بسبب ذلك إلى هذه الموقعيّة وهذه الْالة، لو لم تأخذه مني لما وصلت أخي العباس، 
إلى هذه الْالة. لو بقي أبو الفضل في مكانه لما حصل شيء. وعندما أخذ منه علَ الأصغر وبهذه 
الْالة، ليس فقط لم يعتْض عليه، بل يشكره علَ هذا الأمر.. أمر عجيب حقًا، فقصة عاشوراء 

ا، يعني أنّ أخذ علَ الأصغر مني أوجب لي حالة ينبغي علَّ أن أسجد شكرًا قصّة عجيبة جدً 
علَ هذه الْالة، لو لم يحصل ذلك لما حصلت لي تلك الْالة. لذا كان الناس يتعجّبون من حالة 
الإمام تلك، فجيش عمر بن سعد رأى أنّه كلّما مضى علَ الإمام وقت كلّما كان وجهه يشتدّ 

شاشة، وكان بهاء الإمام وعظمته تتجلَّ وتتلألأ بشكل أكبر، ما القضية التي ابتهاجًا ونورًا وب
كانت تجري في نفس الإمام بحيث جعلت نوره وتلألؤه يتجلَّ بشدّة؟! الكفار كانوا يرون ذلك، 
نعم حتى من كان في جيش عمر بن سعد كانوا يشخّصون هذه الْالة عند الإمام! فكل مصيبة 

ي في نفس الإمام شيء، وكل قضيّة كانت تَصل كان الأمر كذلك. كانت تَصل له كان يجر
الإمام كان رفيقًا حْيمًا لْبيب بن مظاهر، ويقول المرحوم العلامة: لقد أثّر رحيل حبيب بن 
مظاهر كثيًْا في الإمام.. هذه عبارة المرحوم العلامة، وكان للسيد الْداد عناية خاصة بحبيب 

https://madrasatalwahy.org/


  22 
 

الشهداء عليه السلام، وكان دائمًا بعد الزيارة يذهب إلى قبر بن مظاهر من بين أصحاب سيد 
حبيب لزيارته، ويزور هناك ويدعو، ولديه عبارات فيه، وهكذا كان المرحوم العلامة أيضًا. 
يقول المرحوم العلامة عندما استشهد حبيب بن مظاهر تغيّْ الإمام كثيًْا، يعني حتى التعلقات 

رحيل أحدهم ما الذي كان يحصل؟! كان هذا الأمر يوجب لهم الإلهية التي كانت بينهم، مع 
التوجّه إلى المبدأ، بحيث ينبغي الانقطاع حتى عن الرفيق في الله، هذا الانقطاع عن التوجّه 
الظاهري وفقدان هذا الرفيق والْالة التي تَصل لهم.. فهم بشر ولديهم حبّ وتعلّق، فهذه 

ا، وكانت تشتدّ كل ساعة.. فكلّما تقدّم به الزمن صار الْالة التي تَصل لهم حالة عجيبة جدً 
ابتهاجه أشد وأقوى، وكلّما كان يفقد شخصًا كانت نورانيّته وبهاؤه وعظمته وتلألؤه تشتد أكثر؛ 
حتى أنّ نفس هؤلاء المعاندين كانوا يتعجّبون من ذلك، فكانوا يقولون لم نرَ طوال عمرنا مثل 

تل ابن الإنسان ورفيقه وأخوه يبكي ويلطم رأسه وكذا.. لكن هذا هذا الأمر! إذ عادة عندما يُق
الرجل مختلف؛ إذ كلّما كان يمضي عليه وقت كانت تزداد استقامته وثباته وتمكّنه وإتقانه 
وإحكامه، ويحصل لديه إشراف علَ العوالم أكثر فأكثر، فهو لديه عوالم خاصّة به، أما نحن فلا، 

إنما هو لأجل هذا؛ لإبراز وانكشاف  "رب زدني فيك تَيًْا"ول: فالإمام عليه السلام حين يق
مراتب الأسماء والصفات. ما هي المراتب التي طواها الإمام عليه السلام في يوم عاشوراء 
بحيث جعل اشتياقه يزداد كلما تقدّم به الوقت، فالإنسان يكون لديه شيء في البداية ثم شيئًا 

حسناً لا بأس، لقد رحل رفيقنا، فلماذا نبقى في هذه الدنيا، لكنّ  فشيئًا.. أحيانًا يقول الإنسان
هذا الرحيل ليس رحيلًا، هذا عبارة عن قطع علاقة ليس إلا، قد يحصل للإنسان ذلك أحيانًا؛ 
كأن يفقد الإنسان رفيقًا عزيزًا عليه، فيقول لقد ذهب فلنذهب بعده فما العمل! وواقعًا يقول 

 ذلك لا يمازح.
ام فليس كذلك، بل يريد أن يذهب عالمًا مدركًا، لا أن يذهب يائسًا وفاقدًا، فهذا أما الإم

لا فائدة فيه، بل يريد أن يذهب بحالة من العلم والإدراك والبهجة والابتهاج. فما هي المسائل 
التي كانت تدور في نفس سيد الشهداء عليه السلام؟ تلك الأمور يعلمها الإمام نفسه، أما نحن 

 بر لنا عنها. فلا خ

https://madrasatalwahy.org/


  23 
 

إن شاء الله يوفقنا الله تعالى فيعطينا ذرّة مما أعطى خاصّة أوليائه، فالذرة تكفينا نحن، إذ 
أين نحن من هؤلاء! نحن لا نريد هذا الأمر من الأول، بل نقول إلهي يكفي أن تمنحنا قطرة من 

بحر، فعندما يتذوّق البحر الذي خصصتهم به علَ الأقل لنعلم ما الخبر، فالقطرة هي من ذاك ال
الإنسان قطرة من البحر يعرف هل ماؤه مالح أو حلو، ما هو طعمه، وكيف هو. نحن يكفينا أن 
نُعطى قطرة واحدة فقط، غاية الأمر أنّنا نطلب من الله تعالى أن يأخذ بأيدينا ويجعلنا في ظلّ 

 الولاية وأن يمنحنا ما طلبوه منا هم وأن يرزقنا ما دعونا إليه.
  

 لهم صل على محمد وآل محمدال

https://madrasatalwahy.org/

	تجسّم الأعمال وحضورها يوم القيامة
	تحقّق جميع الأمور ووجودها في عالم الملكوت وإحاطة الإمام بها
	علمنا بالأمور هو علم بالصور العلميّة لا بالحقائق الواقعيّة
	كيفيّة تنزّل الوحي على قلب رسول الله
	ينبغي على السالك أن يوكل أمر وصوله إلى الله تعالى
	الإمام يطلب من الله طلب المستعطي لا طلب المستحق

