
 

 

 

  

 هو العليم

  

 الارتباط اليقينيّ التامّ بالوليّ ضمان بلوغ الغاية

  

 المحاضرة الخامسة عشرة -هـ ق  ۱٤٣٥سنة  -شرح دعاء أبي حمزة الثمالي 

  

 محاضرة ألقاها

 آية الله الحاجّ السيّد محمّد محسن الحسينيّ الطهرانيّ 

 قدس الله سره

  

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 بسم الله الرحمن الرحيم

 وصلَّى الله على سيِّدنا ونبَيِّنا أبي القاسم محمدّ

 )اللهمَّ صلِّ على محمّدٍ وآل محمدّ(

 وعلى آله الطيِّبين الطاهرين 

 واللعنة على أعدائِهم أجمعين

  

  
نْ » فْحِ عَمَّ زٌ ما وَعَدْتَ مِنَ الصَّ أَحْسَنَ  وَأَنا يا سَيِّدِي عَائِذٌ بفَِضْلكَِ هارِبٌ مِنكَْ إلَِيْكَ مُتنَجَِّ
 1«بكَِ ظَناّ  

 ضرورة اليقين والتنجزّ في العلاقة مع الأولياء

ز واليقين هي مسألة أساسية في حركة الإنسان إلى  م في الليالي السابقة بأنَّ مسألة التنجُّ تقدَّ
ل في الأمور الاعتباريّة. ولا يمكن المضّي قدما  في  الله، وخروجه من عالم الشهوات ومن التوغِّ

ز واليقين، وقد أخبرت الأصدقاء بأنَّ ما كنت أشاهد ه في عهد هذا المسير بدون هذا التنجُّ
المرحوم الوالد وأساتذته هو خير دليل على هذا ما أذكره. فقد كان هناك من يحضر مجالسه أو 
مجالس الماضين والعظماء لمجرّد ما لتلك المجالس من جاذبيّة، إذ كانوا يرونه رجلا  قديرا  

لوا من هذا يختلف عن الآخرين، وربّما يمتلك ما لا يمتلكه الآخرون؛ ولكنَّهم لم يكونوا ليجع
المكان محطّا  لرحلهم؛ ففي نفس الوقت الذي كانوا يحضرون المجالس التي يقيمها المرحوم 
العلّامة، كانوا يحضرون مجالس الآخرين كذلك؛ ]فلسان حالهم يقول:[ لنذهب ونرى ما الذي 

                                                           
 إحدى فقرات دعاء الإمام السجّاد عليه السلام المعروف باسم دعاء أبي حمزة الثمالي.   1

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

ل بالمعصومين؛  يجري وما الذي يُطرح في الأماكن الأخرى؛ ففي كلا المكانين يحصل التوسُّ
فلنشترك في تلك المجالس أيضا  ولنتعرّف على المزيد من الناس؛ على أنَّا لن نترك هذا المكان، 
خصوصا  وأنَّ الآخرين هم من المسلمين الشيعة أيضا ، وهم من أهل الولاء ومن أصحاب 

نا مبتلون بهذه الأمور كذلك، شئنا أم أبينا. ل. ولا شكّ وأنَّ  التوسُّ
ياة اليوميّة لهذا النمط من الناس، ويمكن القول بأنَّ الصفات وبهذه الكيفيّة تجري الح

الخاصّة بأصحاب اليمين والتي ذكرها الله سبحانه بحقّهم تنطبق شيئا  ما على هذا الصنف من 
. 1الناس. مع العلم بأنَّ درجات أصحاب اليمين متفاوتة، وهي من المقولات بالمشكّكة

ما بعد رسول الله صلى الله عليه وآله[ فلقد كانوا ]وهكذا كان حال بعض الناس في زمان 
يقتدون بالإمام علي في الصلاة، وفي نفس الوقت يذهبون للاقتداء بأبي بكر لكي يراهم الناس 
هناك؛ مع كونهم غير راغبين بالتخليِّ عن علي؛ وهذا هو واقع الأمر فهم لا يريدون التخليِّ عنه، 

ا؛ وهذا ا  لأمر واضح للعيان.وإلاّ لكان أمرهم مختلف 
إنَّ هذه الأمور التي أريد التحدّث بشأنها هذه الليلة هي أمور مهمّة جدا ، وهي أمور 
ا بزمان دون  أساسيّة وحياتيّة، فهكذا نمط من الناس موجود على مرّ العصور، وهو ليس مختصًّ

عليه السلام؛ آخر؛ فهذه هي طبيعة البشر، وهذا النمط من الناس موجود منذ أن خلق الله آدم 
فمنذ ذلك الزمان وإلى الآن كان هناك تفاوت في الأذواق، واختلاف في طرائق التفكير 

 والمسالك التي يسلكها الناس.
روا عدم وجود مسائل كهذه في عهد المرحوم  وكنَّا نشاهد وجود هكذا تفاوت، فلا تتصوَّ

ا الشكل الذي أذكره لكم الآن، العلّامة رضوان الله عليه؛ بل كانت الأمور في زمانه تجري بهذ
وقد كنت أشاهد ذلك بنفسي؛ فكان المحيطون بالمرحوم العلّامة جميعهم من تلامذته ومحبِّيه، 

 غير أنَّ أنماط تفكيرهم ونظرهم للمسائل كانت متفاوتة، رغم أنهم كانوا جميعا  من مريديه.

                                                           
التشكيك اصطلاح منطقي وفلسفي يعني التفاوت والاختلاف في انطباق بعض المفاهيم على مصاديقها كالبياض؛ حيث    1

ا، وفي مقابله التواطؤ ويعني التساوي في الانطباق، كانطباق مفهوم الحيوان على البقر والغنم  تتفاوت مصاديقه شدّة وضعف 
 )المترجم(.

https://madrasatalwahy.org/


  4 
 

جلسة عصر الجمعة، وكان المرحوم العلّامة يلقي المحاضرات ويتحدّث في الجلسات ك
وهي في نفسها من مجالس الذكر، حيث يتمّ فيها قراءة دعاء السمات أو أدعية أخرى؛ كما كان 
هناك مجلس ليلة الثلاثاء الذي كان يختلف عن بقيّة المجالس التي كانت تُعقد في ليالٍ أخرى، 

مد وقد تجاوز سورة ففي الليالي الأخرى كان سماحته يقوم بتفسير القرآن ابتداء  من سورة الح
آل عمران في تفسيره. لقد بدأ مجالس التفسير هذه بعد عودته من النجف الأشرف وأتمّ تفسير 

 سورتي البقرة وآل عمران، وكان يعتمد في هذه الدروس على تفسير الميزان.
وأمّا ما يخصّ مجالس ليالي الثلاثاء، فقد كانت لهجة الكلام تتبدّل فيها، وتُستعمل فيها 

ابير أخرى، وكان الحديث يدور فيها عن المسائل الأخلاقية والأحاديث القدسيّة، كحديث تع
يا عيسى... يا عيسى... الموجود في الجزء السابع عشر من كتاب بحار الأنوار ـ هذا بالنسبة 

يكون ـ فقد كان يقوم بشرح  1للطبعة الرحليّة طبعا ، ولا أدري في أي جزء من الطبعة الحروفية
الأحاديث القدسيّة، وكان يهيمن على المجلس حال يختلف كثيرا  عمّا يحصل في بقيّة هذه 

المجالس بحيث كان يعيش كثير من الحاضرين حالة من النشوة والرِقّة والانشراح والرقة 
 العرفانية والروحية عند انتهاء المجالس في تلك الليالي.

 كيف نحفظ آثار الجلسات والأشهر المباركة؟

المرحوم العلّامة يؤكِّد على ألاّ يتكلّم الأخوة مع بعضهم البعض بشأن المواضيع وكان 
]الساذجة[ المختلفة بعد خروجهم من المجلس ولحين الوصول إلى المنزل، بل وعليهم ألاّ 
يمضوا ليلتهم تلك بالحديث والضحك كسائر الليالي الأخرى عند وصولهم المنزل، وأنّ عليهم 

 لليالي بهذا الأمر أكثر منه في بقيّة الليالي وألاّ يكثروا من الكلام.الاهتمام في هذه ا
إنَّ ما أريد أن أقوله هنا هو: إنَّ هذه المواضيع ترتبط بليلتنا هذه، فهذه هي الليلة الأخيرة 
من ليالي شهر رمضان، فقد انتهى هذا الشهر ولا ندري هل سنوُفَّق لإدراك هذا الشهر الكريم 

دمة أم لا؟ ولا ندري هل ستستمرّ حياتنا حتّى السنة القادمة أم سيحصل لنا أمر في السنة القا

                                                           
 ]المترجم[ 2٩٩إلى ص  ٩۸2من ص  4۱بحار الأنوار، ج    1

https://madrasatalwahy.org/


  5 
 

آخر؟ فذلك عائد إلى تقدير الله ومشيئته. ولكنَّ هذه النكتة مفيدة جدا  من أجل استمراريّة هذا 
الأمر؛ فكما ذكرت البارحة فقد كان العظماء يأمرون جهد الإمكان بإدامة هذه المراقبة التي منَّ 

 بها علينا في شهر رمضان الكريم عن طريق الصيام؛ وعلينا ألاّ نقول بأنَّه ما دام شهر رمضان الله
قد انتهى، فلنقع إذا  على الطعام والشراب، ونبدأ بالذهاب إلى هذا المكان وذاك، ونتكلّم بما 

بزوال تلك  نشاء بحيث ينفلت زمام الأمور من أيدينا، فإن فعلنا ذلك، فسيؤدِّي هذا إلى التسريع
 الآثار التي تمّ اكتسابها خلال هذا الشهر المبارك.

وكما قلت في الليلة الماضية فإنَّ آثار هذا الشهر الكريم مشهودة في وجوه الأصدقاء، فآثار 
الشهر المبارك ورحمة الله ونزول بركات وعنايات الله مشهودة من حيث لا يعلم من تتنزل 

فرغم أنَّ حالي أنا ليس على ما يرام، إلاّ إنَّني أخاطب الله قائلا :  عليه ذلك. فما دام الأمر كذلك،
عسى الله أن يرزقني الصلاح؛ فحتّى وإن كان هذا الحبّ مجازيا   "أُحبّ الصالحين ولست منهم"

واعتباريا ، فنحن نحبّهم ونرجّحهم على الآخرين من أهل الدنيا، أولئك الساعين وراء 
لكذب والمكر والخداع والمتقاتلين على الدنيا الذين نشاهدهم من الرئاسات الباطلة وأهل ا

حولنا؛ فهذا ما توصلنا إليه وفهمناه. فنحن نلمس تفاهة هذه الأمور ونجد حقيقتها بأنفسنا. 
فهذا ما فهمناه والباقي عليك يا رب؛ وإن كان مصدر ذلك الذي فهمناه هو أنت أيضا ، وإلاّ لما 

 ا مثلهم.كنَّا سنفهم شيئا  ولكنَّ 

 بعض أحوال أهل الدنيا وأسبابها

ذون في هذا التوغّل في المسائل الدنيويّة، وإلاّ لكانوا يتمنوّن الموت؛  م يتلذَّ قوني بأنهَّ صدِّ
فمَثَلهم كمثل تلك الدودة التي لا تستطيع العيش إلاّ في المزابل والمستنقعات النتَنِة، فإن أردتَ 

د أولئك على العيش في المستنقعات وهم أن تُُرجها إلى أرض مخضّرة فإنّه  ا ستموت. فقد تعوَّ
ر الله لأحد أن يصل إلى هذا  يأنسون بها؛ وقد تعلَّقت عقولهم وقلوبهم وأنفسهم بها. لا قدَّ

 المستوى.
سأقوم بتشبيه المسألة بشكل آخر: افرض أنَّك أشعلت عود بخورٍ في غرفةٍ؛ فما إن يدخل 

لى وجود رائحة البخور ويعلم بأنَّه قد تم إيقاد البخور في هذا المكان. الغرفة داخل إلاّ ويتنبّه إ

https://madrasatalwahy.org/


  6 
 

والعكس صحيح، إلاّ أنَّنا سنأخذ الجانب الإيجابي من المسألة؛ فإن جلس هذا الرجل في الغرفة 
لمدة نصف ساعة أو ساعة، فسوف لن يتحسّس رائحة البخور بعد ذلك، لماذا؟ لأنَّ رائحة 

رفة؛ فإن خرج هذا الإنسان من الغرفة لمدة عشرة دقائق، ربع ساعة البخور قد ملأت جوّ الغ
.  أو عشرين دقيقة، ثم عاد إليها، فسيشعر عندها برائحة البخور ثانية 

قوا بأنَّ الدنيا قد استولت على أولئك الغارقين فيها إلى الدرجة التي ]أخرجتهم عن  فصدِّ
 في كتاب أو صحيفة أو أن أسمع خبرا ، فأقول: الطبيعة الإنسانيّة[. يحصل أحيانا  أن أقرأ مقالا  

أستجير بالله وأعوذ به، فهل يمكن أن يصل حال إنسان إلى تلك الدرجة من الانحطاط بحيث 
يكتب مثل هذا الكلام، أو أن يقوم بهكذا عمل؟ هل يمكن أن يصل المرء إلى هكذا درجة؟ ثم 

و يحصل في الوقت الحاضر! نعم، أعود وأقول: نعم يحصل ذلك، ولقد حصل بالفعل، وها ه
فهذا الأمر يحصل، بل ويفتخر ذلك الفاعل ويقول: أنا قمت بذلك العمل! أو أنا قلت هذا 

 الكلام! أو أنا من كتب هذا المقال!
ر بأنَّ أحدا  يأتي  نحن نتعجّب من ذلك كثيرا  ونقول: وهل يمكن للإنسان أن يتصوِّ

]والجواب على ذلك هو:[ إنَّ هذا الرجل قد ظلم ]ليفتخر بكلّ ذلك[، ولماذا يحصل ذلك؟ 
نفسه، وأبعد نفسه عن المنبع الصافي، واستأنس بتلك الروائح النتَنِة إلى الحدِّ الذي نَتنَِ معه كلّ 
وجوده! فما الذي يمكن فعله له والحال هذه؟ فقد نَتنَِ وجوده بأكمله، وتجاوز أمره الاستئناس 

ة شمّ تلك الروائح تشمل المرحلة السابقة لما وصل إليه الآن، بحيث بشمّ الروائح النتَنِة؛ فمسأل
ر  لم تتحوّل تلك الصفة إلى أمر ذاتّي له، بل كانت بالنسبة إليه عبارة عن غطاءٍ وأمر عرضّي. لا قدَّ
ر الله أن يأتي ذلك اليوم الذي نكون فيه على هذه الحال وذلك  الله أن يحصل هذا الأمر لنا، ولا قدَّ

يستحسن الإنسان الكذب. نعم، من الممكن أن يحصل ذلك ويستحسن الإنسان الكذب بأن 
بون عندما أقول هذا الكلام، وتقولون  . ها أنتم تتعجَّ ولا يرى فيه قبحا . بل ويعُدَّ الخيانة أمانة 
وكيف يمكن أن يحصل شيء كهذا! وهل من الممكن أن يحصل ذلك في يومٍ من الأيّام! لماذا 

 هذا التعجّب؟ يحصل لدينا

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

نحن لعدم وصولنا إلى هذا المستوى بحمد الله لا نستطيع أن نستوعب هذه المسألة في 
قوا ذلك! فترى الإنسان يقوم بتقديم  أذهاننا وأفكارنا. غير أنَّ لهذا الأمر وجودا  في الخارج، صدِّ

هو عبارة عن خيانة الأدلة على أنَّ تصرفا  ما هو أمانة، في الوقت الذي يكون فيه ذلك التصّرف 
ا صدق، أو على المكر والخدعة على أنَّه صدق وصفاء  محضة. أو يستدلَّ على قضية كاذبة على أنهَّ
وأمانة، بل ويأتي على ذلك بالأدلّة ويقول: يجب أن يكون الأمر على هذا! كيف يمكن أن يصل 

؟!  حال الإنسان إلى هكذا مستوى من التدنيِّ
كلَّ ذلك يعود إلى ضرورة عدم تلويث الماء عند المنبع، فعند خروج الماء من النبع، لا تمدَّ 
يدك وتقم بتحريك الطين والترسبات في القعر فيتّلوّث نتيجة لذلك الماء الخارج من النبع؛ فإن 

ثا  إلى نهاية مسيره وسيفقد صفاءه، فإن نظرت إليه في ة نقطة  قمت بتعكيره، فسيبقى الماء ملوَّ أيَّ
أثناء جريانه، فسوف ترى فيه الشوائب. وهكذا يكون الأمر بالنسبة لكافة الأعمال والتصّرفات 

 التي تصدر عنَّا.
ولهذا السبب ترى العظماء يؤكِّدون على مسألة المراقبة في كلِّ خطوة تُطوها لترى: هل 

الخطوة لتقول: عملك الذي قمت به هو عمل صحيح أم خاطئ؟ وعليك ألاّ تتجاوز هذه 
لنتجاوز هذه القضيّة وسأقوم بإصلاح الأمر في الخطوة اللاحقة؛ لأنَّك إن لم تؤدِّ حق المطلب 
ولم تحرز رضا الله في هذا العمل، فسوف يحصل لنفسك الاستعداد لتكرار الخطأ في الخطوة 

 اللاحقة. فالأمر يتعلّق بالنفس ]وتلك هي طبيعة النفس[.
ناس يقوم بلمس سلك الكهرباء ذي المائتين وعشرين فولتا ، ثمّ أرأيتم كيف أن بعض ال
 لا يتأثّر؟ أتعلمون سبب ذلك؟

ن على القيام بهذا العمل تدريجيّا ، فابتدأ من المستوى المنخفض كالواحد  إنّه كان قد تمرَّ
ذ والاثنين والثلاثة إلى أن وصل إلى العشرين فولتا  مثلا ، حيث حصلت له صعقة طفيفة، ثم أخ

بتصعيد مقدار الفولتية إلى الثلاثين والأربعين وهكذا حتى تمكنَّ أخيرا  من لمس السلك ذي 
المائتين والعشرين فولتا  دون أن يُصعق، فلو أنَّه قد لمس رجلا  آخر وهو على هذه الحال، لطار 

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

فلا تصعقه الآخر في الهواء، بينما لم يحصل له هو أيّ شيء، لأنَّ جسمه قد اعتادَّ هذا الأمر، 
 الكهرباء والحال هذه.

]وهكذا يكون الحال مع الإنسان في حياته الدنيويّة[ فالله يُسلِّط عليه من مثل هذه 
ونَ عَلَيهْا وَ هُمْ عَنهْا ﴿الصعقات في كلِّ لحظة:  رضِّْ يَمُرُّ

َ
ماواتِّ وَ الْْ ِّنْ مِّنْ آيةٍَ فِِّ السَّ ي 

َ
وَ كَأ

من الآيات الحاوية على نكات سلوكيّة مهمّة، وذلك كيف كم هي آية عجيبة، فهي  1﴾مُعْرِّضُونَ 
أنَّ الله يمتحن العبد بوضع أمور مهمة وأساسيّة وحياتيّة في طريقه وبأشكال مختلفة، فإن 
استغلّها فسيتقدّم خطوة إلى الأمام، وإلاّ فستكون بمثابة صعقة قد تغافل عنها وعبرها؛ فلأجل 

من أن يتعرّض لصعقة مقدارها خمسين فولتا ؛ فلقد كنتَ تتنبّه أن يستفيق من هذا الحال، فلا بدَّ 
وتعود إلى رشدك بالصعقة التي مقدارها عشرون أو ثلاثون فولتا ، أمّا الآن فلم تعد تلك الصعقة 
تجدي معه نفعا ، فلا بدَّ له من الصعقة بقوّة الخمسين فولتا . فسيتعرّض إلى امتحان آخر أشدّ من 

لاختبار آخر؛ فيقول: يا للعجب! وما الذي سأفعله والحال هذه، فكيف السابق، فسيتعرّض 
سأقوم بتبرير هذه المسألة؟ وماذا سأقول للناس هذه المرّة؟ فإن قمتُ بتوضيح الأمر للناس، 
فسيتم التساؤل عن كلامي السابق الذي كنت قد أطلقته، فما الذي أفعله الآن؟ فيبدأ بالتفكير 

تدّخل الشيطان ويقول له: عليك بإيجاد تبرير لهذه القضيّة كما فعلت مع في إيجاد مخرج لذلك، في
السابقة، فستُحلّ المسألة بعون الله. فيقوم بتقليب الأمور والبحث عن تبريرٍ مؤدّاه بأنَّ 
المصلحة تقتضي بأن يقوم الإنسان بشيء من هذه الأفعال في بعض الأحيان، ويتغافل بذلك 

يضا ، ويتجاوز الصعقة التي هي بقوّة الخمسين فولتا . فما شاء الله! ها عن الموضوع هذه المرّة أ
قد اكتسب قوّة تحمّل بمقدار الخمسين فولتا . بعدها سيُعرّضه الله لصعقة أخرى بقوة مائة فولت 
وهكذا. حتّى يصل به الحال إلى أنَّ الصدمة الكهربائية ذات قوة مائتين وعشرين فولتا  لا تعود 

بل وتعتبر من وسائل اللهو بالنسبة إليه؛ فيقوم بقطع رأس ابن رسول الله في كربلاء  تؤثِّر به،
وبدون مبالاة؛ فهذا مثال لمن وصل إلى المقام الذي لا تنفع معه الصدمة ذات قوة مائتين 

ج فولتا  بعد الآخر.  وعشرين فولتا . ]فذلك لم يحصل له دفعة واحدة[ بل تدرَّ

                                                           
 .5۱۰(، الآية 2۱سورة يوسف )   1

https://madrasatalwahy.org/


  ٩ 
 

 في مسجد الكوفة يوما  وأصحابه مجتمعون حوله، وكان الحديث كان أمير المؤمنين جالسا  
يدور حول ضرورة أن يكون الإنسان يقظا  لكي يحظى بحسن العاقبة؛ فأعجب هذا الحديث 
رجلا  لا أتذكر اسمه جيدا ، هل كان اسمه الحجاج؟ ـ لقد نسيت اسمه ـ وانفرجت له أسارير 

ؤمنين: تمهّل ولا تقفز في الهواء فرحا  ـ لم يقل ذلك أمير وجهه وابتهج به كثيرا . فقال له أمير الم
المؤمنين، بل أنا الذي أقوله، قال له ـ ستدخل يوما  من باب الفيل هذا تحمل راية في جمع من 
أهل الكوفة متوجّهين لقتال ابن رسول الله ـ ابني الحسين ـ فقال: كيف يكون ذلك يا علي، 

ل له أمير المؤمنين: اصبر، فما زال أمامك الكثير من الوقت، وأخذ يقوم بحركات انفعالية؛ فقا
ر الله أن يأتي ذلك اليوم. فقال أمير المؤمنين: بل سيأتي ذلك  فلا تقم بهذه الحركات. فقال: لا قدَّ
اليوم، فهو ليس صعبا  على الله، ولكنَّ ذلك سوف لن يحصل في الوقت الحاضر، بل سأرحل عن 

سن ]ليبقى[ عدّة سنوات من بعدي، ثم يرحل الحسن ليأتي الحسين من هذه الدنيا، ثم يأتي الح
بعده ـ أنا الذي أقول هذا الكلام، فلم يقله أمير المؤمنين ـ فما الذي سيحصل لك خلال هذه 
الفترة؟ وأين ستكون خلال هذه السنوات الطوال؟ وعلى من ستتردّد ومن ستُعاشر ومن 

م حتّى يأتي ابن زياد وسيحصل عند ذلك التهديد سيكون أصدقاؤك؟ وهكذا ستمضي الأيّا
والوعيد، سيهدّدك بمصادرة بيتك؛ فعندها سترتعد فرائصك. كلّ ذلك سيحصل لك في ذلك 

 1الزمان وليس الآن إذ أنت جالس إلى جنب علي. 

                                                           
: ومن ذلك ما رواه الحسن بن محبوب، 32٩، ص ۱يشير سماحة السيِّد إلى الحادثة المرويّة في كتاب الإرشاد للشيخ المفيد ج   1

ليه السلام فقال: يا أمير عن ثابت الثمالي، عن أبي إسحاق السبيعي، عن سويد بن غفلة: أن رجلا جاء إلى أمير المؤمنين ع
مه، إنه  "المؤمنين، إني مررت بوادي القرى، فرأيت خالد بن عرفطة قد مات بها فاستغفر له، فقال أمير المؤمنين عليه السلام. 

فقام رجل من تحت المنبر فقال. يا أمير المؤمنين، "لم يمت ولا يموت حتى يقود جيش ضلالة صاحب لوائه حبيب بن حماز 
إياك أن تحملها، ولتحملنهّا فتدخل بها "قال: أنا حبيب بن حماز، قال:  "ومن أنت؟"ني لك شيعة، وإني لك محب، قال: والله إ

وأومأ بيده إلى باب الفيل. فلما مضى أمير المؤمنين عليه السلام وقضى الحسن بن علي من بعده، وكان من أمر  "من هذا الباب
ره ما كان، بعث ابن زياد بعمر بن سعد إلى الحسين بن علي عليهما السلام وجعل خالد الحسين بن علي عليهما السلام ومن ظهو

 ابن عرفطة على مقدمته، وحبيب بن حماز صاحب رايته، فسار بها حتى دخل المسجد من باب الفيل. 
، ؛ وكشف اليقين۱۰5، ص 2؛ ومناقب بن شهر آشوب، ج3۱۸ووردت الرواية كذلك في كتاب بصائر الدرجات، ص 

 ؛ ومصادر أخرى باختلافات يسيرة. ]المترجم[۷٩للعلّامة الحلّي، ص 

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

 ـ ]لماذا سيحصل لك ذلك؟[ 
ت لم تذهب إلى الإمام ـ لأنَّك لم تُسلِّم زمام أمورك إلى من كان يجب عليك التسليم له؛ فأن

الحسن أو الإمام الحسين؛ لم تذهب إلى من سيتولّى هدايتك وتربيتك، بل أطلقت لنفسك العنان؛ 
وربطتك علاقات مع هذا وذاك، ومع الحكومة والظلمة؛ فسيعمل كلّ ذلك على افتقادك 

سيحصل التدريجي لهذا الحال الذي أنت عليه الآن، والذي جعلك تنفعل عندما أخبرتك بما 
لك. نعم، ستفقد هذا الحال بشكل تدريجي وبدون أن تشعر أنت بما تفقده؛ سيكون هذا الفقدان 
بذلك الخفاء الذي لا يجعلك تشعر معه بما تُسره حينها. فرفع قوّة التيار الكهربائي يتم تدريجيا  

البدن لذلك،  وفولتا  بعد آخر، فلا يرفع من العشرين إلى الخمسين مرّة واحدة، وإلاّ فسيرتعش
بل يتم رفعه تدريجيّا  من التسعة عشر إلى العشرين، وبعد أسبوع من ذلك تُرفع إلى الواحد 
والعشرين؛ فالله طويل الأناة وسيتم كلّ ذلك بحيث لا يشعر به الإنسان. وبعد مضّي ستّة أشهر 

 ة وضحاها.تجد بأنَّ قوّة التيار قد أصبحت خمسين فولتا ، ]فهذا الرفع[ لا يتم بين ليل
أتلاحظون الظُّفُر هذا، إنَّ هذا الظُفُر في حال نموٍّ مستمرّ؛ فإذا ما قلَّمت أظافرك الآن ـ 
وبالطبع لا تفعلوا ذلك الآن في المساء!! فهو مكروه، بل افعلوه غدا ، فها هو شهر شوّال قادم 

، فهل تمتّ هذه علينا ـ فسترى بعد أسبوع بأنَّه قد استطال بمقدار ميليمتر أو ميليمترين
الاستطالة خلال ثانية أو دقيقة واحدة؟ لا، بل تمتّ في مدّة أسبوع. فهل شعرت بها؟! ]كلا، لا 

 تشعر بها[ إذ إنَّ الظُفر في حال نموّ مستمرّ.
]فأيّ ألمٍ سيحصل للإنسان[ إن تمّ قلع هذا الظُفر؟! يُقال بأنَّه إذا ما أُريد تعذيب السجناء 

فهم يعملون على قلع الظفر بواسطة الكمّاشة؛ وكنت قد سمعت بأنَّ هذا  في البلدان الأخرى،
الأسلوب كان يُستخدم من قبل النظام السابق. ]إنَّ هذا الألم ناشئ عن[ التصاق الظفر باللحم 
الذي تحته، فهل يمكن أن يكون الأمر غير هذا؟! يحصل أحيانا  أن يعلق الظفر في مكان ما ويُقلع، 

ل من جرّاء ذلك؟! حينها يرتفع الصوت بالصراخ من شدّة ذلك الألم، كما فأيّ ألم سيحص
سيحصل نزف للدم. كلّ ذلك بسبب انتزاع الظفر من اللحم. هذا في الوقت الذي يعبر فيه 

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

الظفر خلايا اللحم التي تحته في كلّ ثانية دون أن تكون شاعرا  بهذا الأمر، أليس الأمر على ما 
 أصف؟!

، والذي كان بمقدار المليمترين، قد حصل في ظرف أسبوع يا عزيزي! فنموّ إنَّ هذا النموّ 
الظفر لم يحصل من جهة حافّة الظفر، بل حصل من تلك الجهة المتّصلة بالإصبع؛ فجميع خلايا 
م إلى الأمام. فلو وضعت علامة على مكان من الظفر، لوجدتّ العلامة قد تحرّكت  الظفر تتقدَّ

؛ فيصبح معلوما  من هذا أنَّ الظفر يتحرّك فوق اللحم بمقدر مليمترين في مد ة أسبوعين مثلا 
 دون أن تشعر به.

وهكذا وبنفس هذا الأسلوب يتمّ سلب الإيمان من الإنسان واستبداله بشيء آخر؛ ولهذا 
السبب تجد العظماء يقولون: لا بدَّ من المراقبة. فحال الإنسان يتغيرَّ تدريج ا، فلم يكن حاله في 

ئ الأمر على هذا المنوال، بل كانت له طريقة تفكير وأجواء خاصّة به، غير أنَّ هذا الحال قد باد
ل تدريجيا ، بحيث أنَّ هذا السيّد نفسه لا يشعر كيف أنَّ لونه يتبدّل الآن. ولو كان الأمر  تبدَّ

وهر والمادّة؛ مقتصرا  على تبدّل اللون، لهان الأمر، فالذي يتبدّل الآن هو الباطن، والذات والج
فالذهب يتبدّل الآن إلى فحم ونحاس وبرونز وبدون أن يشعر الإنسان بذلك، إذ إنَّ هذا التغيرِّ 

 يحصل تدريجيا .
فما الذي يجب فعله؟ ما الذي يجب فعله والحال هذه؟ فقد وصل الحال بشريح القاضي إلى 
ي لمقام الإفتاء موجودٌ منذ القِدم والحمد لله. فإن أراد  إصدار تلك الفتوى. ويبدو بأنَّ التصدِّ
أحد ما استصدار فتوى بشأن قضية معيّنة، فسيُقال له: تفضل اجلس، سنقوم بترتيب الأمر 

ساعتين! وإن جاء آخر لطلب فتوى، فسيُقال له: وكم هي المدّة التي تريد أن تكون فيها خلال 
هذه الفتوى جاهزة؟ فإن قيل: أسبوعان؛ سيُقال له: ستكون جاهزة خلال يومين، فهذا ليس 

 بالأمر المهمّ.
... وهكذا قاموا بتحليل إراقة دم الإمام الحسين، مع كونه ابن النبيّ ومع كونه إماما ، و 

فمن جهة الأمّ، فأمه فاطمة، ومن جهة الأب فهو ابن علّي وهو ابن رسول الله. ]وتبريرهم 
لذلك[ أنَّه ما دام قد قام في مقابل يزيد، فدمه حلال كائنا  من يكون؛ فالميزان الذي يجري 

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

 بموجبه الحكم في الإسلام هو المقرّرات لا النسب الشخصي. فالحسين لم يبايع خليفة المسلمين
ا في نظام  يزيد ولم يقبل خلافته، وهو يدعو الناس إلى نفسه ويكون بذلك قد أحدث صدع 
حكومة يزيد الإسلاميّة، وقد شقّ صف المسلمين وأحدث نفاقا . فبناء  على هذا يكون الحكم 
في هذه القضية واضحا  للجميع وليس بحاجة إلى الرجوع إلى المحكمة من الأساس. 

 ]بقلب الأمور رأسا  على عقب؟![. أتلاحظون كيف يقومون
هذا من جهة، ومن جهة أخرى، فهم يقومون بتهديد من يتخلّف عن الخروج معهم لقتال 
الإمام الحسين بأنهم سيهدمون سقف داره على رأسه. كما يقومون في الوقت ذاته بإغداق 

لك الظروف، الأموال من ذهبٍ وفضةٍ وعقارٍ وغيره على من يخرج للقتال. فمع اجتماع كل ت
فمن الممكن لذلك الرجل أن ينسى بأنَّه كان جالسا  في مسجد الكوفة يوما  وأنّ أمير المؤمنين 
قد قال ما قال. ]وإن لم يكن قد نسي، فهو يبرر الأمر لنفسه ويقول:[ صحيح أنَّ عليا  كان قد قال 

ما قام به؛ على أنَّني سأخرج لي: ستفعل ذلك. ولكن كان عليه أن يعلم بأنَّه ما كان لابنه أن يقوم ب
معهم وأحمل الراية، وسأقف جانبا  ولا أشارك في القتال؛ فالخروج لا يعني القتال بالضرورة. إذا  

 سأقف جانبا .
وإذا به يذهب ويهجم ويقتل؛ نعم يصل به الأمر إلى هذا الحدّ، غير أنَّ كلّ ذلك قد حصل 

يوم عاشوراء، ]تراه يقول:[ يا للعجب! لقد  تدريجيا . حتّى إذا ما حصل ما حصل وحلَّ عصر
حصل جميع ما قاله وتنبأ به أمير المؤمنين بحقّي. ولكنَّ كلّ ذلك قد حصل بعد فوات الأوان. 
فلماذا حصل كلّ ذلك؟ حصل ذلك بسبب فسح المجال لورود الظلمة ومغادرة النور تدريجيا ، 

 دم الحذر واليقظة منذ بداية الأمر.ولعدم المبادرة إلى غلق مصدر تلويث ماء النبع، ولع

 تسليم النفس لتربية الأولياء حذاقة في مواجهة الدنيا والشيطان

بعد وفاة المرحوم السيِّد الحدّاد رضوان الله عليه، لم ينتشر خبر وفاته إلاّ بعد فترة من 
وفاته إلاّ في الزمن؛ فقد كانت وفاته في الثاني عشر من شهر رمضان المبارك، ولم نطّلع على خبر 

اليوم الأول من شهر محرّم، وذلك بسبب قطع الاتّصالات بين العراق وإيران في ذلك الوقت 

https://madrasatalwahy.org/


  13 
 

الذي كانت فيه الحرب مستعرة بين الطرفين فلا تصل مثل هذه الأخبار إلينا، ولم نتلقّ الخبر إلاّ 
 بعد ما يُقارب الأربعة أشهر.

في ذلك الوقت ]بالمرحوم العلّامة[، وقد فاتّصل أحد الإخوة هاتفيّا  من إحدى المدن 
ثان بشأنه من خلال الكلمات التي كانت تدور بينهما. فتكلّم  علمتُ الموضوع الذي كانا يتحدَّ
ذلك الرجل ببعض الكلمات بحيث أنَّ المرحوم العلّامة قد قاطعه قائلا  باللغة العربية: ما كلُّ 

فلا يمكن التكلّم بهذا الحديث عن طريق الهاتف، ما يُعلَمُ يُقال. أي: توقف عن هذا الكلام، 
وليس من الصحيح النطق بهذه الكلمات! وكان حديثه كالآتي: عندما سمعت بخبر ارتحال 
]المرحوم السيِّد الحدّاد[ قرّرت الاتصال بكم في أوّل فرصة لأعرض عليكم حالي، لكي لا 

سوسة وإلقاء الشكّ في نفسي أو القيام أترك للشيطان ولا ثانية واحدة من الوقت حتّى يقوم بالو
بعمل آخر؛ فما إن سمعت الخبر حتّى قلت: علّي أن أتّصل بكم وأقول بأنَّ الأمر منحصر بكم 
وحدكم، وكما كان موقفي تجاه المرحوم السيِّد الحدّاد، فإنَّ موقفي تجاهكم الآن هو نفس ذلك 

عض الكلمات حيث قال له المرحوم الموقف بدون أيّة زيادة أو نقصان. ثم بدأ بالنطق بب
 العلّامة: ما كلُّ ما يُعلَمُ يُقال.

أتلاحظون كم هو حاذق وذكي ومؤمن، فلم يكن يرغب بحصول فجوة وفاصلة، ]ولم 
يقل:[ ليمض بعض الوقت، فمن أين لي أن أعلم بحقيقة الأمر؟ ]ولو كان قد فعل ذلك[ فمن 

فهو يقول: ما إن حصل هذا الأمر، وما دمت أرى أين لنا أن نعلم ما الذي سيحصل عندها، لذا 
تلك المواصفات التي كان يتمتع بها أستاذي متحقّقة في هذا الرجل، فلا بدَّ أن أتّصل به فورا  
وأُثبِّت موقفي لأقطع بذلك طرق نفوذ الشيطان. كان عمله هذا، عملا  جيدا  جدا ، ولقد جنى 

 فائدته. 
ا، وهذا هو  معنى الحذاقة، وهو عدم تأخير الأمور، فعندما يحصل أمر لقد كان رجلا  حاذق 

ما، فلا بدَّ له من التصّرف بإزائه فورا ؛ وإن كان لازما  عليه التصريح بشيء، فعليه فعل ذلك فورا  
وبدون ترديد. وليس عليه فعل ذلك الشيء الذي لا ينبغي له فعله؛ بل عليه فعل ما يجب عليه 

 تهيئة الأرضية والاستعداد لدى الإنسان. فعله. تلك مسائل تعمل على 

https://madrasatalwahy.org/


  14 
 

 تدريجيةّ التطورّ تحت تربية الأولياء

لذا يشعر الإنسان وبشكل تدريجي بأنَّ أمرا  ما بدأ يتحقّق في نفسه وبدون أن يكون ملتفت ا 
للسبب؛ فيحصل لديه عشق ومحبّة مضاعفة بطريقه الذي يسلكه ومدرسته وهدفه من دون أن 

ه ذلك، فذلك لا يحصل مرّة واحدة وذلك بأن يستيقظ الإنسان في الصباح يعلم متّى حصل لدي
ا  أساسيّا  قد حصل لديه بالنسبة إلى طريقه ومدرسته ومحيطه الذي يعيش فيه. كلا،  فيجد بأنًّ تغيرِّ
فليس الأمر على هذه الشاكلة. بل يحصل التغيرُّ بشكل تدريجيّ؛ فكلّ عمل يقوم به المرء يترك 

را ، وهذا الأثر يكون باعثا  على القيام بعمل آخر؛ ثم يكون لهذا العمل تأثير آخر في في نفسه أث
نفسه وهو يبعث بدوره على القيام بعمل جديد وهكذا يستمرّ بالحركة والرُقيّ في دائرة أرفع 

 ويقوم هذا العمل بمدِّ جذوره في قلبه وأحواله.
 يتعلّق بأمر ما في السابق، غير أنَّ رغبته ]فيرى الإنسان[ بأنَّ رغبة جامحة كانت لديه فيما

 تلك قد انتفت في الوقت الحاضر وبدون أن يعلم السبب الكامن وراء ذلك.
إنَّ السبب في ذلك هو ازدياد عشقه لله، فهذه الزيادة في العشق هي التي عملت على 

ولا يستطيع إضعاف تلك الرغبة؛ غير أنَّه لا يستطيع تشخيص العلاقة بين هذين الأمرين، 
 معرفة السبب الكامن وراء ذلك العزوف.

أو أن يوجد في الإنسان اهتمام مفرط بقضيّة معيّنة، في حين أنّه كان يتعامل معها ببرود قبل 
ذلك، بحيث لم يكن الأمر يتفاوت عنده بين أن تتحقّق تلك القضيّة أو لا؟ بينما تجده الآن يتابع 

ظر ليسأل هل يتوجّب عليه القيام بها أم لا؟ فلا يرى في نفسه هذه القضيّة باهتمام وبدون أن ينت
الحاجة لهكذا سؤال، فهو يجد في قلبه الرغبة للقيام بها. فإن افتقد صديقا  له، ]فهو لا ينتظر حتّى 

 يزوره ذلك الصديق[، بل تراه يبادر لزيارته. فما هو مصدر هذا الأمر؟
ث عنها، فهو ينمو وينمو ببطء؛ غير  تلك مسألة مشابهة لقضيّة نموّ الظفر التي كنَّا نتحدَّ

أنَّ الأمر هنا معاكس لما ذكرناه آنفا ، فهذا العشق ينشر جذوره في القلب والروح والنفس بشكل 
تدريجي حتّى يصل الأمر إلى أن يشمل جميع القلب، بحيث يصبح فيه القلب في حالٍ لا يستطيع 

الذي يجعل الأئمة ثمّ الأنبياء والأولياء من بعدهم معه أن يرتكب معصية أو ذنبا . وهذا هو 

https://madrasatalwahy.org/


  15 
 

يصلون إلى درجة لا يستطيعون معها ارتكاب المعاصي، فهؤلاء لا معنى للمعصية عندهم. 
وتجدر الإشارة إلى أنّ المعصية تُتلف عن الخطأ والاشتباه، فمن الممكن أن يخطئ الولي في أمر 

 الاشتباه فهو يختصّ بـ]الإمام[.، ولا إشكال في ذلك، أما عدم الوقوع في 1ما
م لم  وهناك من يقول: إنَّ عدم المعصية لا يُعدُّ من الفضل والكمال؛ فاعلم يا عزيزي أنهَّ

 يصلوا إلى هذه المرتبة إلاّ بمشقّة بالغة وجهد جهيد، وإلاّ لكانوا كأحدنا.

 معنى عصمة أولياء الله وحدودها

ر فيجد أنَّ الكذب قبيح فيمتنع عنه، بل ]لا معنى للكذب عند الولّي[، لا أنّه يج لس ويفكِّ
ر إمكانيّة الكذب. أمّا بالنسبة لنا، فنحن نعلم ما الذي يعنيه الكذب وما هو معنى  هو لا يتصوَّ
الصدق؛ ونعلم حُسن الصدق وقُبح الكذب؛ فنعمل على موازنة الأمر في أنفسنا ونصل إلى هذه 

؛ فأقصى ما يمكن أن نتمتع به من التقوى هو ما يجعلنا النتيجة وهي: إنَّ الكذب لا يُرضي الله
نتّخذ قرارا  بعدم الكذب. كما يوجد في الجانب الآخر نوع من الناس من الذين وصل بهم 

إلى الحدّ الذي لا يستطيعون معه قول الصدق!! نعم، يوجد من فيه الكفاية والحمد  "الكمال"
روا وجود شيء لله. فدرجة كمال هؤلاء قد وصلت إلى الحدّ  الذي لا يستطيعون معه أن يتصوَّ

رت بماء الكذب والخداع. فهؤلاء مخلوقات من نوع آخر.  باسم الصدق، وكأنَّ طينتهم قد تُمَّ
أمّا نحن، فإنَّنا نعيش حالا  نقوم فيه بقياس الأمور على بعضها؛ وبالاستعانة بالله 

جيح الصدق على الكذب وإن أدَّى ذلك إلى والأنفاس القدسيّة، وبالتوكّل على الله نعمل على تر
الإضرار بمصالحنا، فإن لازمنا التوفيق الإلهي، فإنَّنا سنفعل ذلك. على أنَّ هنالك درجة أعلى 
ر بالكذب، لكي يقوم بقياس الأمور  وهي إنَّ الإنسان يصل إلى درجةٍ لا يستطيع معها أن يفكِّ

قول: وما هو الكذب؟ وما الذي يعنيه على بعضها ويختار جانب الصدق أم الكذب. فهو ي
الغش؟ فالأمر الكذائي إمّا أن يكون حقا  من حقوقي، أو لا! وإمّا أن تكون الآراء التي يفرزها 

                                                           
سبق وأن بينَّ سماحة السيِّد هذا الموضوع في مجالس سابقة، فقال سماحته إنَّ الولي لا يمكن أن يخطأ في القضايا الأساسية    1

ا الخطأ بعض مسائل الحياة اليومية. والمصيرية والأوامر والنواهي والبرامج التي يعطيها للسالكين، بل يشمل مثل هذ
 ]المترجم[

https://madrasatalwahy.org/


  16 
 

صندوق الانتخابات إلى جانبي أو لا! فما هو معنى الغش في هذا المجال؟ فهو لا يستطيع أن 
 ش.يُدرك معنى الغش من الأساس، ومن أيّة مقولة يكون الغ

فيما يتعلّق بنا، فنحن نعلم ما الذي يعنيه الغش جيدا ، بل ويتجاوز علمنا به علمنا 
ا لا يستطيعون أن يفهموا معنى  للغش والخيانة  بالمسائل الأخرى، غير أنَّ هنالك أشخاص 
والكذب والظلم على الإطلاق. أولئك هم الذين أحاط النور والبهاء والحقيقة والعظمة 

خّرها تحت سيطرته ونفوذه، فلم يترك نافذة ولو بمقدار رأس الإبرة لنفوذ بقلوبهم بحيث س
 المعصية إليه. وتلك هي العصمة.

فالعصمة هي أن يصل الإنسان إلى مقام لا يفهم معه معنى  للغش، ولا يدري ما الشيء 
 هذا الذي يُطلق عليه اسم الكذب أبدا . نعم، كان يعرف ذلك سابقا ، ولكنَّه قد وصل الآن إلى

يات. هكذا إنسان هو الذي يجب أن يتولّى زمام  المقام الذي لا يفهم معه معنى  لهذه المسمَّ
 الأمور، وهذا هو الولّي. نعم، على مثل هذا يُطلق اسم الولّي. هل اتّضح لكم الأمر الآن؟!

ن فيجب علينا والحال هذه أن نتّجه ذلك الصوب، ونتقدّم بذلك الاتجاه، طالبين من الله أ
يعطينا فهما  وبصيرة في جميع الأمور. نعم، قد يرتكب الإنسان بعض الأخطاء، ]فلا يجب أن 
يكون ذلك عائقا  لحركته[ لأنَّ الله يتجاوز عن الأخطاء ويغفرها بشرط ألاّ يُصرَّ الإنسان على 

، فلا خطئه؛ فإن قيل له: إنَّ عملك هذا خطأ، ورأى أنَّه قد أخطأ حقا ، وعمل على إصلاح خطئه
 ضير في هكذا خطأ، فهذا يحصل للجميع.

 شعور الأولياء بالفقر إلى الله 

نْ أَحْسَنَ هؤلاء هم الذين يقول الإمام السجّاد بشأنهم:  فْحِ عَمَّ زٌ ما وَعَدْتَ مِنَ الصَّ مُتَنجَِّ
لدينا ]فلسان حال هؤلاء يقول[: إلهي لا نملك شيئا  سوى حُسن ظنَّنا بك، فلا يوجد  بكَِ ظَناّ .

عمل أو تعامل حسن أو قول نرجو معه النجاة، بل كلّ ما لدينا هو حسنُ الظنِّ بك، وها هي 
 أبصارنا شاخصة نحوك لا نحو غيرك.

لقد كنت أشاهد هذا الحال في تصّرفات العظماء من الأولياء حقا ؛ فعندما كنت أجلس مع 
رى بأنَّه يعلم كلّ شيء، غير أنَّه كان المرحوم الحدّاد رضوان الله عليه لأستمع إلى حديثه، كنت أ

https://madrasatalwahy.org/


  17 
 

لا يرى ذلك منه؛ فقد كان يتكلّم عن كلّ شيء من الممكن تصوّره، ويجيب عن كلّ سؤال تسأله، 
فلا يوجد لديه شيء مجهول وخافٍ عليه؛ ولا يوجد عمل لا يستطيع فعله، ولا موضوع لا 

كشف عنها؛ ولكنَّه ما إن يشعر يستطيع الخوض فيه، ولا نقطة من نقاط المعرفة لا يستطيع ال
بأنَّ الطرف المقابل أخذ بالتعجّب مما يسمع أو أنَّه يُعظِّم تلك الأمور، حتّى تراه يقول: الله هو 

 كلّ شيء، ولا وجود لأحد سواه.
كنت جالسا  لديه في أحد الأيام عندما كنت طفلا  لا يستطيع عقلي إدراك الأمور، فسألني 

لبها منِّي؟ فما الذي أفهمه وأنا في سنّ الطفولة، فقلت له: أريد من الله أن قائلا : ألديك حاجة تط
يجعلني مثلك. فضحك مقهقها  وقال: مثلي أنا؟! قال: بل أعلى منِّي بكثير! كرّرها ثلاث مرات. 
أستطيع الآن أن أفهم بأنَّه لم يقل ذلك تواضعا ، وذلك لكوني صبيًّا في سنّ الرابعة عشر أو 

ني بقوله هذا، بل قاله بحكم واقع الحال. كان يقول: الخامسة ع شر من العمر، وأراد أن يَسرَّ
 مثلي!؟ ومن أكون أنا حتّى تريد أن تصبح مثلي؟! انظر ما الذي يريده منيّ؟!

ا لنا، وهي دروس ليومنا هذا وليلتنا هذه ولغدنا وما بعده. وهو  ا وعبر  كانت تلك دروس 
ن منهم؟ فلو قبلونا لإدارة إسطبل خيولهم، لكان ذلك شرف ا ومفخرة ما علينا أن نتعلّمه. أين نح

عظيمة لنا! ما أريد أن أقوله الآن هو: انظروا كيف استقرّت تلك الحقائق التوحيديّة والمعرفة 
بواقعيّتها في قلوب هؤلاء العرفاء والأولياء. فعندما يتكلّمون مع أحد، لا يكون كلامهم كلام 

ف إدخال السرور في قلب الطرف المقابل، بل يتكلّمون بعين الواقع، فهو مجاملة وتواضع وبهد
ينزعج ويقول: تريد أن تكون مثلي؟! اطلب ما هو أعلى، ما هذا الذي تقوله؟! قال: الله هو 
المانح، وما دام الله هو المانح، فما الفارق لديه إن أراد أن يعطي قليلا  أو كثيرا . فليطلب الإنسان 

 لى إذا .الحدّ الأع

 حقيقة المقام الذي يعدنا به أولياء الله

كم يزيد هؤلاء من الأمل لدى الإنسان؛ فهم على العكس من الآخرين الذين يسدّون 
الطريق أمام الناس، ويحدّدون الله ويحبسونه في زنزانة انفراديّة ويغلقون باب الزنزانة عليه. 

https://madrasatalwahy.org/


  18 
 

فهؤلاء الأولياء يجعلون الله في متناول الأيدي ويُجلسونه إلى جنب الإنسان ويجعلوه أنيسا  
اللّهُمّ إنِّي أَسْأَلُكَ خَيْرَ »؛ فهم يقولون: اطلب ما تريد! ألا نقرأ في قنوت صلاة عيد الفطر ومألوفا  

َّا اسْتَعَاذَ مِنهُْ عِباَدُكَ الْمُخْلَصُوْن الِحوُنَ، وَأَعُوذُ بكَِ مِم أو الفقرة التي قبلها  «مَا سَأَلَكَ عِبَادُكَ الصَّ
أيوجد في عالم الخلق من هو أعلى شأنا   «وَأَنْ تُدْخِلَنيِ فِي كُلّ خَيْرٍ أَدْخَلْتَ فيِهِ مُحمَّدا  وَآلَ مُحمَّدٍ »

من النبي وآله. أو بعبارة أخرى هل جاء مثل هؤلاء الأربعة عشر في كلّ عالم الخلق والوجود 
هم ولم يشأ أن يخلق مثلهم. ففي جميع هذا منذ أن كان الله وما دام موجودا ؟ كلّا، لم يخلق الله مثل

العالم العظيم والمخلوقات غير المتناهية التي خلقها الله من عالم الملائكة وعالم الملكوت و 
 و ... لم يخلق الله مثل هؤلاء الأربعة عشر.

يقول الله: ألم ترَ ربوبيَّتي؟ أولم تشرب من بحر رحمتي؟ أولم تُدرك رحمتي الواسعة؟ فتعال 
م إلى الأمام يا عبدي، ما الذي تريده؟ لماذا تجلس مكانك وتقول: لقد خصصت النبيّ وآله و تقدَّ

م خطوة إلى الأمام، ألم أقل:  وَأَنْ »بتلك المكرمات وسوف لن ينالنا منها شيء؟ تعال، تقدَّ
جَنيِ مِنْ كُلِّ سُوءٍ أَخْرَجْتَ مِنهُْ مُحمَّدا  تُدْخِلَنيِ فِي كُلّ خَيْرٍ أَدْخَلْتَ فيِهِ مُحمَّدا  وَآلَ مُحمَّدٍ، وَأَنْ تُُْرِ 

يعني: اجعلني أبلغ كلّ مرتبة أبلغت إليها محمّد وآل محمّد وأتجلىَّ في كلِّ تجلٍّ وأتحقّق  «وَآلَ مُحمَّدٍ 
ا  ]عندما يسمع ذلك ويقول:[  ا يبقى الإنسان متحيرِّ بكلّ ظهورٍ أظهرت فيه النبيّ وآله!! وواقع 

يحصل ذلك؟! وما الذي يعنيه هذا؟! نعم، يقول الله: أنا أجعلُكَ في نفس المكان  وهل يمكن أن
 الذي يتواجد فيه أمير المؤمنين، فما الذي تريده أكثر من هذا؟!

يقول الله: الإمام علّي والإمام الحسن والإمام السجّاد هم الزهور الفريدة والنادرة في عالم 
ر في الوجود، وسوف أُجلِسك إلى جنبهم، ف هل يوجد مقام أعلى من هذا من الممكن أن تفكِّ

م خطوة إلى الأمام لترى عندها هل سأُعطيك هذا  طلبه؟! ما عليك إلاّ أن تبدأ بالحركة وتتقدَّ
 المقام أم لا؟!

إنَّني  هو: «وَأَنْ تُُْرِجَنيِ مِنْ كُلِّ سُوءٍ أَخْرَجْتَ مِنهُْ مُحمَّدا  وَآلَ مُحمَّدٍ »]كما أنَّ معنى الفقرة 
لٍ في الكثرات والأمور الاعتبارية والبعد  أطلب منك يا رب[ أن تُبعدني وتطهرني من كلّ توغُّ
عنك كما صنتَ النبيَّ وآله من التلوّث بها، وأوصلتهم إلى مقام العصمة. فهذا يعني: اجعلني يا 

https://madrasatalwahy.org/


  1٩ 
 

ن يرتكب ذنبا ، ربّ معصوما  مثلهم، أليس أولياء الله من المعصومين؟! فلا يمكن لولّي الله أ
فهو فانٍ في مقام عصمة الإمام. هذا فيما يتعلّق بمقام العصمة من الذنب والمعصية، أمّا مقام 

 العصمة من الخطأ فذلك مقام يختص به الأئمة عليهم السلام كما أسلفت.
فما الذي يريده الإنسان أكثر من هذا؟ علينا أن نعرف قدر النعمة التي منَّ الله علينا بها 

لك بمنحنا مقام الخلافة الإلهيّة وهو مقام ظهور جميع الأسماء الجماليّة والجلاليّة بنحوٍ أتمّ في وذ
وجود ونفس الإنسان. يقول الله: سأعمل على إيصال هذه الوديعة التي أودعتها فيك إلى منصّة 

يه السلام؛ الظهور، فتصبح بذلك قرينا  للإمام السجّاد عليه السلام، وقرينا  للإمام الرضا عل
ومعنى القرين هو أنَّك ستكون إلى جنبهم وستكون تحت ولايتهم بالطبع. فموضوع الوساطة 
بين الله والخلق هو موضوع آخر، فالمعصومون الأربعة عشر هم الوسائط. غير أنَّ المعصوم 

 الإمام يجعل الإنسان فاني ا فيه، وبذلك يذوب وجوده في الإمام، فلا يمكن له أن يُشاهد شيئا  غير
الرضا عليه السلام لكي يرغب في الوصول إليه. فيكون الإمام الرضا عليه السلام قد استولى 
على جميع وجوده في هذه الحال. ولا يمكن له أن يرى أحدا  غير الإمام السجّاد عليه السلام 

ء آخر، فالإمام السجّاد عليه السلام قد استولى على جميع وجوده؛ فلا يرغب والحال هذه في شي
بل ولا يمكن أن يخطر على قلبه شيء آخر لكي يطلب من الله أن يمنحه إيّاه. فعندما يرغب 
الإنسان بشيء ما، فلا بدَّ وأن يخطر ذلك على فكره لكي يرغب فيه ويتمناّه. فعندما أشعر 

على هذا بالعطش، فأنا أقوم بتناول قدح الماء هذا، أمّا إن كنت مرتويا  من الماء، فإن وقع بصري 
القدح ألف مرة، فستكون نظرتي إليه كنظرتي إلى الجدار؛ وذلك لعدم شعوري بالعطش حتّى 

 أفكّر بالماء.
حينها سيغرق الإنسان في بحر ولاية الإمام الرضا عليه السلام بحيث لا يخطر البحر على 

يمكن له أن  باله بعد ذلك. فكيف يمكن له أن يذكر البحر وهو غارق فيه. فسيكون لديه كلّ ما
يتمناّه. فلا يبقى لديه والحال هذه أيّ هوى  أو تفكير أو أمنية أو مشتهى  حيث ستفنى جميع 
 شراشر وجوده في ولاية المعصومين الأربعة عشر. فهل يمكن تصوّر مقام أسمى من هذا؟!

https://madrasatalwahy.org/


  20 
 

يقول الله: ها هو الباب مفتوح لك للوغول، وهذه هي هدية العيد التي سأعطيك في هذا 
ر في الجنةّ وإجّاصها وبطيخها وحورها ـ للرجال ال يوم، فما الذي تريده أكثر من هذا؟! هل تفكِّ

ا[ فكلّ هذه هي بمثابة ألعاب الأطفال وما شابه ذلك.  ـ وغلمانها ـ للنساء؟! ]يقول ذلك ممازاح 
سيحلّ الإنسان في مقامٍ لا يستطيع معه التنزّل إلى الدرجات التي هي دون الظهورات 

 لتجليّات الذاتية. وهذا ما يُسمى بجنةّ الذات.وا
 وهكذا يكون الوقت قد مضى وبحسب قول الشاعر:

  ايممجلس تمام گشت و به آخر رسيد عمر *** ما همچنان در اوّل وصف تو مانده
محاولة منَّا يقول: لقد انقضى المجلس و بلغ العمر آخره، وها نحن نشعر بالعجز في أوّل 

 لوصفك.
ة حال، فمعارف الأئمة لا متناهية؛ ومن أيّ جزء منها أردنا الشروع بالبحث، نحسُّ على أيّ 

بعدم وجود نهاية له؛ وكلّ إنسان يستطيع الحديث عن هذه المطالب بمقدار إدراكه وسعته 
الوجوديّة؛ وما بيّناه كان بمقدار سعتنا وفهمنا للمواضيع. وعلينا أن نطلب من الله وبحسب 

ِّ زِّدْني﴿شريفة مفاد الآية ال أن يزيد في علمنا وفهمنا ومعرفتنا. وأن يكشف لنا 1﴾عِّلمْا   وَ قُلْ رَب 
 في كلّ آن مرتبة من مراتب جماله وجلاله. إن شاء الله.

  

 اللهمَّ صلِّ علَى محمَّد وآلِ محمَّد

                                                           
 .4۱۱(، آخر الآية ۰2سورة طه )   1

https://madrasatalwahy.org/

	ضرورة اليقين والتنجّز في العلاقة مع الأولياء
	كيف نحفظ آثار الجلسات والأشهر المباركة؟
	بعض أحوال أهل الدنيا وأسبابها

	تسليم النفس لتربية الأولياء حذاقة في مواجهة الدنيا والشيطان
	تدريجيّة التطوّر تحت تربية الأولياء
	معنى عصمة أولياء الله وحدودها
	شعور الأولياء بالفقر إلى الله

	حقيقة المقام الذي يعدنا به أولياء الله

