
 

 

 

  

 هو العليم

  

 السالك بين عدالة الله وتفضّله

  

 المحاضرة الثانية عشرة -هـ ق  ۱٤٣٥سنة  -شرح دعاء أبي حمزة الثمالي 

  

 محاضرة ألقاها

 آية الله الحاجّ السيّد محمّد محسن الحسينيّ الطهرانيّ 

 قدس الله سره

  

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 أعوذ بالله من الشيطان الرجيم

 بسم الله الرحمن الرحيم

 وصلَّى الله على سيِّدنا ونبَيِّنا أبي القاسم محمدّ

 )اللهمَّ صلِّ على محمّدٍ وآل محمدّ(

 وعلى آله الطيِّبين الطاهرين واللعنة على أعدائِهم أجمعين 

  

  
زٌ ما وَعَدْتَ » نْ أَحْسَنَ  وَأَنا يا سَيِّدِي عَائِذٌ بفَِضْلكَِ هارِبٌ مِنكَْ إلَِيْكَ مُتنَجَِّ فْحِ عَمَّ مِنَ الصَّ
 «بكَِ ظَنًّا

 إنَّني يا مولاي عائذ بفضلك، ملتجئ إلى صفات فضلك وكرمك، لا إلى صفة عدلك...

 دور الفضل الإلهيّ في تنشيط حركة السالك

وكما تقدّم في المجالس السابقة فإنَّ الله يتصف بكلّ من صفتي الفضل والعدل معًا، 
فالإمام يقول مخاطبًا الله هنا: إنَّني إذ أتوجّه إليك، فأنا أتوجّه متوسلًً بصفات فضلك وكرمك، 
لا بصفة عدلك وما يقتضيه دقيق حسابك. فما دمتَ مُتّصفًا بصفات الفضل والعدل معًا، فأنا 

شأن لي بعدلك، بل أريد فضلك، أنا لا أريد دقّة حسابك بل أريد كرمك. وما دمتَ مُتّصفًا  لا
بكلتا الصفتين، فلً تستطيع والحال هذه أن تنفي عنك تلك الصفة، فلو لم تكن متّصفًا بها لكان 

مل الأمر مختلفًا، لكان الله يقول: أنا عادل فقط، ولا وجود لصفة الفضل والكرم عندي؛ وسأتعا
مع الجميع على أساس العدل، وسأستخدم صفة العدل هذه بحيث أستخرج الشعرة من 

 العجينة.

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

وأنتم بأنفسكم تعلمون كيف ستكون الحال عندها، وما الذي كنَّا سنفعله لو كان الأمر 
 كذلك؟!

لكانت انقطعت بنا السبل، ولبقينا نلطم صدورنا ونقول: يا ويلنا مِن هذا الإله! فهو 
ا لا أتعامل معكم بالفضل والكرم والعفو والتغاضي والإغماض، بل سأحاسبكم على يقول: أن

 دقائق الأمور، فهذه هي طريقتي!
لو كان الأمر كذلك، لما بقي حجر على حجر، ولتوقّف الإنسان عن الحركة، ولما استطاع 

 ب... أن يفعل شيئًا؛ فإن أذنب ذنبًا، فسيقول له الله: عليك أن تدفع غرامة هذا الذن

 صعوبة العدل الإلهي في خصوص الذنوب الاجتماعيّة وضرورة ستر العيوب

ر الله أن يكون الذنب بحقّ الآخرين، وبحق المجتمع، كاغتياب إنسان. فقد  ولا قدَّ
يُذنب الإنسان ذنبًا شخصيًا، وذلك بأن تفوته الصلًة مثلًً، فعندها يستطيع أن يقضي تلك 

ه تهمة لآخر وانتشر خبرها بين الناس؟! ]فعلى  الصلًة؛ ولكن ما الذي سيفعله فيما إذا وجَّ
الإنسان أن يكون حذرًا في هكذا مواقف[ فعندما يتمّ المساس بسمعة أحد المؤمنين، أو عندما 
تصدر عن أحد غيبة بحقّ آخر، وفي الوقت الذي لم يطّلع على ذلك غيرك، فلماذا تأتي أنت وتنقل 

! فلو كان هو الذي فضح عيبك بين الآخرين، أكنت ما وقع إلى شخص ثالث؟ لماذا؟
ستستحسن ذلك؟ فلماذا فضحت عيبه إذًا؟! أمّا إذا ما وصل الأمر إلى العمل على توثيق ذلك، 
فيا للهول! وإلى أيّ حدٍ تكون قد وصلت فظاعة الأمر؟! كأن يقوم بتسجيل صوته أو تسجيل 

ه المحمول، ليقوم بإدانته به لاحقًا، فكيف مشهد مصوّر عنه خفية بواسطة آلة التصوير في هاتف
 سيكون العقاب؟! لا إله إلا الله!

لقد جاء في رواية عن رسول الله أنَّ من ستر عيوب الناس، ستر الله عيوبه عن الخلًئق 
 1يوم القيامة؛ وإن نشر ذلك العيب بين الناس، فضحه الله يوم القيامة.

                                                           
: لا يستر عبد عبدا في الدنيا إلا ستره الله عن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم أنَّه قال ۸2٤، ص 3جاء في كنز العمال، ج    1

 ]المترجم[يوم القيامة. 

https://madrasatalwahy.org/


  ٤ 
 

ذا تنقله إلى هذا وذاك؟ فالإنسان يخطئ مائة لقد اطلعتَ على عيبٍ لشخصٍ يا هذا! فلما
مرة في حياته اليومية، فلو جاء الإنسان واختار منها عيبًا واحدًا ونقله لآخر، فإنّ الله سيفضحه 

 يوم القيامة أمام الخلًئق، نعم سيفضحه أمام الخلًئق.
يتفوّه الإنسان إنَّ مسألة ستر العيوب، مسألة عجيبة حقًا؛ فمن مبادئ وبرامج السلوك ألاّ 

بما اطّلع عليه من أسرار غيره من الناس؛ وهذا ما يخالف تمامًا واقعنا، فنحن ننقل للآخرين ما لم 
 نره، فكيف بما رأيناه؟! 

صن لسانك يا هذا، وأطبق عليه بشفتيك! لماذا تطلق له العنان؟! لماذا تنقل ما اطّلعت 
ك الأمر الذي لم يطّلع عليه سواك؟ أو أنَّ عليه من عيوب أخيك إلى الآخرين؟ ولماذا تنشر ذل

من اطّلع عليه هو شخص أو شخصان لا أكثر، ولم يطّلع عليه سائر الناس ولا هيئة الإذاعة 
البريطانيّة حتّى تقوم أنت بنشره في جميع أنحاء العالم! فلماذا تفعل ذلك؟ فسيجازيك الله على 

سيفضحك الله أمام جميع الخلًئق؛ فالله يعرف فعلك هذا، ولك يوم كيومه هنا في هذه الدنيا، و
جيدًا كيف يدير الأمور ويقلبها عليك، وستدفع الثمن في هذه الدنيا قبل الآخرة، حيث ستقوم 
بعمل من الأعمال يجعلك مفضوحًا أمام الخلًئق. فالله يقول هذا عبدي قد أذنب وأنا مُطّلع على 

 هذا الموضوع، وما علًقتك أنت بذلك؟ ألستَ ذنبه، ولو شئتُ لفضحته أنا، فلماذا تتدخل في
 أنت عبدي أيضًا، ألم تُفكّر بأنَّ من الممكن أن يأتي يومك الذي تفضح فيه؟! 

لذا فليس في السلوك ما هو أهمّ من الحرص على صيانة سمعة المؤمنين وعباد الله، ولا 
فظ ماء وجه إنسان ما توجد مسألة لها من الأهمية مثل حفظ حرمة إنسان ما، أو السعي في ح

ه الخاص عند الاطّلًع عليه.  وعلى كتمان سرِّ

 شدةّ انزعاج المرحوم السيد الحدّاد لفضيحة امرأة

كنَّا في كربلًء ذات يوم ـ أمهلوني قليلًً لكي أتذكر القصة جيدًا فأنقلها لكم ـ نعم، كان 
قضية تخص أحد  المرحوم الوالد يتحدّث في إحدى الليالي إلى المرحوم الحداد بشأن

الأشخاص الذين كانوا على ارتباط به في طهران ـ وقد حصل هذا الأمر في زمان الشاه ـ فقال: 
لقد تزوج ابن هذا الشخص أخيًرا، وبعد مدة من هذا الزواج حصلت مشاجرة بين الزوجين، 

https://madrasatalwahy.org/


  5 
 

بمتابعة  إذ يبدو بأنَّ الزوج قد رأى زوجته راكبة في سيارة ]وشكّ في تصرفاتها[؛ فقام والده
هت سمعة الزوجة المسكينة  الموضوع وأثبت للجميع بأنَّ المرأة قد ارتكبت خطًا؛ وتشوَّ

 وانتهى الأمر بالطلًق.
وعندما سمع المرحوم السيِّد الحداد بهذه القضية تأثّر كثيًرا، وطأطأ برأسه إلى الأرض، 

لًق، ولكن لماذا تشوّه سمعة ثم رفع رأسه قائلًً: إن كان الأمر قد انتهى بالطلًق، فلينته بالط
ه  شخصٍ مؤمنٍ في هذا المجال؟ فلئن يفترقا أو لا يفترقا، فهذا أمر عائد إليهما، ولكن لماذا تشوَّ
سمعتها؟ فقد كان بإمكانه أن يقول: لقد عشنا هذه الفترة وحتّى هذه اللحظة معًا، ولكنَّه لا 

ن يختار طريقه الخاص به؛ فما جدوى نشر هذا يمكننا الاستمرار بالعيش معًا بعد هذا، فلكلّ مناّ أ
 الخبر بين الآخرين.

أتلًحظون إلى أيّ مدىً ينظر أولياء الله والعرفاء، فهم يقولون: ما دام خطأ ما قد وقع ــ 
إذ إنَّ الإنسان ليس معصومًا عن الخطأ ــ فلينته الأمر بين الطرفين مراعاة لظاهر الأمر، ولكن 

 ذا الشكل؟ ولماذا يتم تشويه السمعة بهذه الكيفية؟ لِمَ يحصل كلّ ذلك؟ لماذا يجب أن ينتهي به
كلّ هذه الأمور هي عِبرة لنا ودرس يجب أن نستفيد منه؛ فهنا قد حصلت المسألة بهذا 
الشكل، وفي مسألة أخرى قد تحصل بشكل آخر، فكلّ هذه القضايا تعتبر دروسًا لنا نعتبِر بها. 

 حياتي الشخصية ولمست آثارها؛ وذلك عندما تعرض قضية على لقد جرّبتُ هذه المسألة في
دًا بين إفشائها وكتمانها؛ فيرى ما لكتمان تلك القضية وإخفائها في نفسه من  المرء، فيبقى مُتردِّ
آثار؛ فسوف يلمس الإنسان بأنَّه عندما يصون سمعة شخص ما، كيف أنَّ الله سيصون سمعته 

وضوح كيف كان بمقدور الله وبكل بساطة أنَّ يهتك ستّره في في قضية أخرى، وسيُلًحظ بكلّ 
تلك القضية؛ غير أنَّ الله يقول: ما دمت قد راعيت سمعة هذا الشخص في ذلك الموقف، 
فسأحفظ سمعتك في النتيجة. فجميع الأدوات اللًزمة للعمل من الأسلًك والمفاتيح متوفرة 

ذاك، فكلّ ذلك بيده، فيقوم أحيانًا بتذكير الإنسان لدى الله، فيقوم بإرخاء هذا المسمار أو شدّ 
بأمرٍ ما، ويُنسيه أمرًا ثانيًا في وقت آخر، فكلّ تلك الأمور هي بيد الله، وعلى الإنسان الاهتمام 

 بهذا الجانب.

https://madrasatalwahy.org/


  6 
 

فخلًصة الأمر، لو كان الإنسان سيُعامَل وفقًا لعدل الله، فماذا كان سيفعل والحال هذه؟ 
سيقول له الله: سأُجازيك الآن على فعلك هذا! فما الذي سيبقى للإنسان فإن أذنب ذنبًا، ف

عندها؟ سوف لن تبقى له سمعة أو صيت! ]بينما نرى الله يقول:[ إن أذنبت ذنبًا، فلً تنشره، 
وتُبْ منه فيما بينك وبيني، فسأتجاوز عن ذنبك. ما الذي سيحصل لو كان الله يقول: أنا لا أتجاوز 

قد خالفت الأوامر والنواهي التي كلّفتك بها، فسأذهب بك إلى أعلى المرتفع عن ذنبك، فأنت 
وأُعلن أمام جميع الخلق بأنَّ عبدي هذا قد فعل كذا وكذا الليلة الماضية والليلة التي قبلها والتي 

 قبلها. 

 ضرورة القدرة على التحملّ عند من تنفتح عين بصيرته على عيوب الناس

ة الإنسان ــ أقصد عندما لا يكون قد امتلك ذلك التحمّل وتلك ولا فتح الله عين بصير
السعة اللًزمة بعد ــ وإلاّ فستنكشف الكثير من الأمور وسيتغيّر مجرى الأمور، فكّروا في ذلك! 
فقد فتح الله عين بصيرة النبيّ إبراهيم في الوقت الذي لم يكن فيه ممتلكًا لتلك السعة، فرأى 

: ]أتعصيان الله[ اقتلهما يا ربّ! فسقط شيء ما على رأسيهما وقتلهما شخصين في معصية، فقال
ــ لا أعلم في أيّ وضع كانا ــ فقُتل هذان المسكينان. ثم نظر مرة أخرى ــ فقد فتحت عين 
بصيرته، فاعلموا كيف يكون حال من فُتحت عين بصيرته؟ ــ فرأى معصية ترتكب في مكان 

ك العصاة! انظر ما الذي يحصل؟! فقال له الله: أتريد أن تُهلك آخر، فقال: إلهي انظر إلى عباد
جميع عبادي لما كنت قد فتحت بصيرتك لدقيقتين؟ فها أنا أرى ذلك من الصباح حتّى المساء، 
فأرى في الأربع والعشرين ساعة الآلاف من هذه المعاصي، وكذلك ترى ملًئكتي ذلك 

ا فتحت عين بصيرتك لدقيقتين، بل لدقيقة واحدة؛ فتغمض عنها؛ بينما لم تتحمّل أنت ذلك عندم
والعجيب أنَّ المعصية التي حصلت قد حصلت في تلك الدقيقة؛ فقد فتح الله بصره في عين 
تلك اللحظة التي حصلت فيها المعصية. إلهي ليتك متّعته بنصف ساعة ليرى فيها الطاعات 

 1والمسائل الأخرى... ]مزاح[ 

                                                           
 ]المترجم[ 5۰3، ص ۸انظر حول هذه الحادثة: أصول الكافي، ج   1

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

أنَّ عيون بصائر أولياء الله مفتّحة على مدى أربع وعشرين ساعة، وهنا أريد أن أقول لكم ب
فكيف سيكون واقع حالنا أمامهم؟ لذا فإنَّني عندما أقول علينا أن نتصوّر وجود إمام الزمان 
عليه السلًم إلى جنبنا دائمًا فإنما أقوله لهذا السبب! فهو ليس بغافلٍ عنَّا ولو للحظة واحدة، نعم 

دة، بل نحن الغافلون عنه، ونتصرف كتلك النعامة التي تدسّ رأسها في الرمال حتّى للحظة واح
كيلً يراها الناظرون، فما دمنا لا نعلم، فنحن نتصوّر بأنَّه لا يعلم أيضًا، وها نحن نقول: إنَّ إمام 

اعلم الزمان مشغول بإدارة العالم بأسره الآن، فكيف سيرانا وأعمالنا التي نقوم بها؟ لا يا عزيزي، 
أنَّه وبمجرد ولادة الإنسان، فإنَّ النسخة الأصلية منه تتواجد في نفس إمام الزمان، أمّا هذا الذي 
يتكلّم معكم الآن أو أشخاصكم أنتم الذين تستمعون إلى كلًمي، فهي النسخ المستنسخة عن 

غفل عن ذلك الأصل الموجود في نفس الإمام. فهل يمكن للإمام عليه السلًم والحال هذه أن ي
 ذلك الأصل أو ينساه؟ هل يمكن أن يحصل ذلك؟

 ضرورة تعامل القاضي والمفتي بالتفضلّ والستر في بعض الموارد

لذا وما دام الأمر كذلك ]وما دام الله تعالى والأئمة والأولياء مطّلعين ولكنهّم يتعاطون 
على أساس الفضل لا العدل[ تطرح هنا مسألة مهمّة وهي أنّ المفتي وخصوصًا في مقام القضاء 
كيف يجب عليه أن يتعامل مع القضايا التي ترفع إليه؟ هل يمكن لذلك القاضي الذي ينظر في 

القضايا والجرائم أن يحكم بحكم واحد في جميع الحالات وأن يعلن هذا الحكم أمام تلك 
الجميع؟ أو هل يمكن لذلك المجتهد أن يفتي بفتوى واحدة ويعمّمها على جميع الأفراد على 
اختلًف حالاتهم؟ أم أنَّ كلَّ إنسان وبمقتضى خصوصيّاته يمكن أن يشكّل موضوعات عدّة 

 ع منها حكمه الخاصّ المترتب عليه؟بحيث يكون لكلّ موضو
فقد جاءت امرأة إلى أمير المؤمنين عليه السلًم، وقالت له: لقد أذنبت يا علي، فأقم علّي 
الحدّ. فقال لها أمير المؤمنين: قومي وانصرفي، ما هذا الهراء الذي أسمعه؟ اذهبي فليس لدي 

! لقد ارتكبت ذنبًا، وهذا هو حكم الله الطاقة لسماع هذا الكلًم. فتقول المرأة في نفسها: عجبًا
في هكذا مورد، وها قد ذهبت إلى علي، وقال لي ما قال! فتذهب مرة أخرى ـ لعل الشيطان قد 
وسوس لها، أو لعلها طرحت الأمر على شخص آخر ـ ويطردها أمير المؤمنين مرة أخرى. 

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

مؤمنين هذا؟ هذا يعني وتفاصيل الحكاية موجودة في الكتب. ما الذي يعكسه تصّرف أمير ال
بأنَّني ـ أنا علّي ـ ألمس بنفسي فضل وكرم وصفح الله في هذا المقام، لذا فأنا أقول لك: اذهبي، 
فلماذا أنت واقفة؟ فلو كان إقامة الحدّ عليك لازمًا، لأقمت عليك الحدّ، فبما أنَّ ذنبك كان في 

لن، لكان له حكم آخر، إذ ستترتب عليه الخفاء، ]فأنا أقول لك اذهبي[؛ أمّا لو كان ذنبك في الع
 لوازم اجتماعية أخرى.

وهكذا الأمر فيما يتعلّق بموضوع الارتداد؛ فهل يكون القتل حكمًا لكلّ مرتدّ؟ سأقوم 
ببيان هذا الموضوع إن شاء الله في كتاب الارتداد الذي هو قيد التأليف، كلًّ ليس الأمر كذلك؛ 

تفكيره، أو حتّى لو كان مغرضًا، عالمًا وعامدًا أو لأيّ أمر كان، فلو أنَّ شخصًا يرتدّ لقصور في 
ا، وتاركًا للدين،  فذلك مختصّ به ولا شأن للآخرين بهذا الأمر. فلو كان يهوى أن يكون مرتدًّ
فليترك الدين، فحسابه سيكون على ربّه يوم القيامة. أمّا إن أراد أن ينشر هذا الأمر بين أفراد 

ء آخر. فما دام الأمر يخصّك بنفسك، فلً شأن لنا بك. أمّا إن أردت أن تنشر المجتمع، فذلك شي
هذا السّم بين أفراد المجتمع ]فسيكون لنا معك شأن آخر[ فالشخص المبتلى بمرض وبائي 
يقومون بحجزه في محجرٍ صحيٍّ خاص، أو في قسمٍ خاصٍ من المستشفى ويضعون لوحة على 

فيتم وضع هؤلاء الأشخاص تحت المراقبة سواء كان ذلك في  الباب تشير إلى منع اللقاء به،
المستشفى أم في بيوتهم، ولا يسمحون لهم بالاختلًط بأفراد المجتمع والتجوال في الأماكن 
المزدحمة كالأسواق والمساجد والحسينيّات والأماكن المكتظّة بالناس؛ لأنَّ ذلك سيؤدِّي إلى 

فما دام المرض قد أصاب الشخص نفسه ولم يسر منه إلى سراية المرض إلى البقيّة السالمة. 
الآخرين، فسينقلونه إلى المستشفى ويعالجونه ويضعونه تحت المراقبة إن كان مرضه مرضًا 
وبائيًا، أمّا إذا ما أراد نقل ذلك الفيروس أو الميكروب إلى الآخرين عن طريق الوسائل 

لذلك حكم آخر، فسيؤاخذ الشخص  المختلفة كالأغذية والمشروبات والهواء، فسيكون
ويقال له: لماذا اختلطت بأفراد المجتمع؟ فما دمت مريضًا، فسنعمل على معالجتك في بيتك أو 
في القسم الخاص من المستشفى حيث يكون اللقاء بك ممنوعا؛ ولكن من الذي سمح لك 

 مجتمع؟بالذهاب إلى المسجد والحسينيّة والاختلًط بأفراد المجتمع وتلويث ذلك ال

https://madrasatalwahy.org/


  9 
 

وكذلك هو الحال في موضوع الارتداد، فليس هناك ما يوجب قتل كلّ من يرتدّ عن 
معتقده، بل لذلك شروطه الخاصة به، فهو يتعلّق بالتصريح بذلك في العلن، وأن يكون معاندًا 

 وينطوي على أغراض سيّئة؛ فلذلك ألف شرط وشرط، أتحسبون أنّه بهذه البساطة؟!
لنا بأنَّني أتمتع بصفة العدل فقط، فما الذي كنَّا سنفعله عندها؟ ما مقدار  فلو أنَّ الله قد قال

التكامل الذي سيحصل لنا؟ لا شيء، بل كنَّا سنضع إحدى أيدينا على الأخرى، ونبقى على هذا 
الحال، فالإنسان بطبيعته يخطئ، ]ولو أنَّ الله قال:[ لو فكرّت مجرد التفكير بارتكاب الذنب، 

يه؛ فلً يُفترض بك حتّى التفكير بذلك. ]فما الذي كان سيحصل عندها؟[ بينما فسأحاسبك عل
وأمثاله، وهو بذلك يُعطي الإنسان  1نرى أنَّ الله قد تجاوز عن كلّ ذلك كما جاء في حديث الرفع

قوة مُحرّكة تدفعه إلى الأمام، ألا وهي التعامل على أساس الفضل الإلهيّ حيث يقول الله: أنا لا 
 ك بعدلي. أعامل

 متى وكيف يعاملنا الله بعدله؟

نعم، لو أنَّك قمت باستعراض عضلًتك أمامي، فسأعاملك بتلك الصفة، فلو قلتَ: أنا 
الذي عملت عمل الخير هذا، وأنا الذي قمت بأعمال الإحسان هذه، وأنا الذي صلّيت وقمت 
بكل أعمال البِرِّ تلك، فسيقول لك الله عندها: حسناً، لنستعرضها واحدة واحدة ونبدأ بالعدّ 

ا من هذه الأعمال التي كنت قد قمت بها كانت لأجلي، وأيّها كان لأجل  والحساب، لنرى أيًّ
 الناس ولأجل نفسك؟!

 قصةّ أحد المبلغّين في الجبهة حول إخلاص النيةّ

ففي يوم من الأيام جاء أحد طلًّب العلوم الدينيّة إلى مشهد لمقابلة المرحوم العلًّمة، 
: ـ وكان قد قال ذلك لأخي لا لي ـ أريد مقابلة وكان ذلك أثناء حرب السنوات الثمان وقال

                                                           
رفع عن أمتي تسعة، الخطاء، والنسيان، وما أكرهوا عليه، وما لا يعلمون، وما لا يطيقون، قال رسول الله صلى الله عليه وآله:    1

، ص 5؛ ج 2۸۰، ص 2بحار الانوار، ج  وما اضطروا إليه، والحسد، والطيرة والتفكر في الوسوسة في الخلق ما لم ينطق بشفة.
 جم[... ]المتر ٤٤3، ص 22؛ ج 3۰3

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

المرحوم العلًّمة لأمر ضروريّ جدًا، فلديّ مشكلة صعبة؛ فقال المرحوم العلًّمة: دعوه 
يصعد إلّي. كان الوقت بعد الظهر، فصعد، وكان رجلًً في غاية الأدب يطرح سؤاله بتواضع 

ال، وكنت أعيش مع الجنود ولطف، وقال: مضى علّي وقت وأنا أذهب إلى جبهات القت
والمقاتلين وأقوم بحسب ظنِّي بواجب الإرشاد الديني في الخطوط الأمامية والخلفية للجبهة، 
وكنت أشارك في القتال أيضًا؛ حتّى حصلت مسألة سبّبت لي اضطرابًا، فقلت في نفسي: أهكذا 

 هي حقيقة حالي في كلّ هذه الفترة التي أمضيتها في الجبهة؟!
ت الحرب قائمة، والقذائف والرصاص يُطلق من كلً الجانبين؛ فبينما كنت قد فقد كان

ذهبت لتجديد الوضوء يومًا إذ طرأ على ذهني هذا الأمر وهو: لو سقطت قذيفة مدفع أو هاون 
أو صاروخ أو لو أنَّ طائرة قد ألقت قنبلة عليَّ وقُتلت وأنا على هذه الحال، فسيكون ذلك أمرًا 

عتُ إلى الخروج من المكان حتّى إذا ما سقطت قذيفة أكون عندها في وضع مشيناً لي؛ فأسر
عادي؛ فبعد أن خرجت وجلست، أخذت أفكر في نفسي وأقول: لو كان مجيئك إلى الجبهة من 
أجل الدفاع ومن أجل الله، فلً يجب أن يكون هنالك تفاوت لديك فيما إذا كان الناس سيعلمون 

استشهدت: هل كنتُ نائمًا أم في حال القتال أم أنيَّ كنت في حال  الحال التي كنت عليها عندما
قضاء الحاجة؛ ففي أيٍّ من هذه الأماكن يكون الإنسان حين مقتله فسيموت شهيدًا، فالقذائف 

 تسقط في كل لحظة.
فما هي مشكلتي؟ فلً بدّ من وجود خلل في نيتي؛ فقد كانت هنالك نيّة أخرى في نفسي؛ 

ة الإضافية مقترنةً مع تلك النيّة التي جئت بها للمشاركة مع هؤلاء المقاتلين؛ وكانت هذه النيّ 
وهذه النيّة الإضافية هي أني إذا استشهدت فينبغي أن أكون في وضع ممدوح وأكون ذا شخصية 
مُتميّزة؛ فلً أريد أن استشهد في حال النوم، بل في وضع القتال وفي حال الهجوم على العدو. فلً 

يُقال: لقد كانوا نائمين وسقطت عليهم قذيفة أدَّت إلى استشهادهم جميعًا، أو كانوا في أريد أن 
وضع آخر على سبيل المثال. من كلّ هذا يكون معلومًا بأنَّ هناك خللًً في نيّتي، وقد جئت إليكم 

 لإصلًحه.

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

اب للقتال لقد كان من الطلبة الجيّدين، وجاء يريد تصفية نيّته. فعندما يريد الإنسان الذه
من أجل الدفاع ومن أجل نيل الشهادة، فلً بدَّ من أن تكون نيّته نيّة صادقة وخالصة، وستكون 
ر الله مثل وضع  المكانة التي تُعطى له متناسبة مع تلك النيّة. فلً يكون وضع الإنسان لا قدَّ

هم بنيّة قتل ذلك الشخص الذي كان قد رأى مركبًا لدى أحد أفراد العسكر المقابل، فهجم علي
صاحبه واغتنام مركبه، وكانت النتيجة أن قُتل هو، حيث قال عنه رسول الله ذهب شهيدًا في 

 1طريق الكذا. لا ينبغي أن يكون الأمر هكذا.

 دور اليقين بالطريق في تحقيق إخلاص النيّة والعملِ بالتكليف بغير نظر إلى النتيجة

ائلًً: عليك أولًا ومنذ الخطوة الأولى أن تسير فتكلّم معه المرحوم العلًّمة بعض الشيء ق
في الطريق الذي تسلكه بقدم راسخة، فهذه مسألة مهمّة جدًا. فأحد العلل المهمّة لهذا التشويش 
والاضطراب والخلجان والترديد هو وجود مشكلة منذ البداية، فحيث لا يوجد ذلك اليقين، 

 لدى الإنسان منذ البداية، تحصل له هذه وذلك القطع وذلك الاطمئنان والثبات على المسير
 الأمور. 

بالطبع فمن الممكن أن تحصل تلك المسألة للإنسان في بداية سلوكه للطريق، أمّا في 
مة فلً ينبغي حتّى لقضايا الفتح والظفر والنجاح والانتصار أن تكون هي  المراتب المتقدِّ

وة سابقًا، يجب أن يكون الملًك عند الهدف المقصود للسالك، وكما كنت قد بيّنت ذلك للإخ
السالك هو العمل بموجب التكليف، فقد لا يحصل النصر في بعض الأحيان، المهمّ هو أنّه عند 
قيامه بعمل ما هل يقوم به بموجب التكليف الملقى على عاتقه أم لا؟ هذا هو المطلوب سواء 

 حصلت النتيجة أم لم تحصل.
محلّ عملك وفتحت باب المحل وانشغلت بالمعاملًت فلو قيل لك: لو ذهبت اليوم إلى 

التجارية والأخذ والردّ، فإنَّك ستخسر مليونًا، فهل كنت ستذهب إلى العمل والحال هذه أم لا؟ 

                                                           
 ]المترجم[ 363، ص ٤؛ إحياء علوم الدين، ج 9۸، ص 3انظر جامع السعادات، ج   1

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

ستقول: لا أذهب ما دمت سأخسر؛ فهل أنا مجبور على الذهاب وفتح باب المحلّ؟ بل سأجلس 
 أقل تقدير. في بيتي؛ فإن لم أكن سأربح، فسوف لن أخسر على

أمّا الإنسان المتوكّل على الله والمعتقد بأمور أخرى، فسيقول: هل إنَّ تكليفي هذا اليوم 
هو الذهاب للعمل أم لا؟ فلً شأن لي بموضوع الربح والخسارة. فينظر هذا الشخص ليرى ما 
هو تكليفه، ]وسيقول لنفسه:[ لماذا أنت جالس في البيت؟ قم وافتح باب دكانك وانشغل 

 بعملك؟ 
وما الذي سيحصل عندها؟ سترى بأنَّك قد خسرت. والسؤال الذي يطرح نفسه في هذا 
المقام هو: لو لم نكن نعلم بأمر الخسارة التي ستحصل لنا، لا عن طريق منامٍ ولا عن قول 
شخص صادق مُصدّق، فهل كنَّا سنذهب للعمل أم لا؟ بالتأكيد كنَّا سنذهب ونفتح باب 

في حالة عدم علمنا، فلً يكون هذا الأمر قد قيل لنا من قبل، ولا رأيناه في  المحل، وكلّ هذا
منامٍ أو مكاشفةٍ أو اطّلًعٍ على الأمور المستقبليّة، ولا أُخبرنا به من قبل شخص نثق بأنَّ كلًمه 
لا يتخلّف عن الواقع، فلو تصّرفنا تصّرف إنسان عادي، فسنذهب غير ملتفتين إلى احتمال 

نعم، نذهب ونفتح باب المحلّ وننشغل بالأخذ والردّ والمعاملة، وإذا بنا نرى بأنَّ الخسارة، 
الشخص الذي اشترينا منه نوعًا من البضاعة قد غشّنا في المعاملة وباعها لنا بسعر أعلى من 
سعرها الواقعي بمليون تومان، أو أنَّ سعرها قد انخفض فجأةً. فنقول عندها: يا ليتنا لم نكن قد 

 ينا تلك البضاعة ذاك اليوم! ليتنا اشتريناها في اليوم التالي! ماذا سنفعل بهذه البضاعة؟!اشتر
فلو حصل ذلك هل نحزن ونقول يا ويلًه؟! أم لا، فهذا أمر قد حصل، وهل يجب أن 
يربح الإنسان كلّ يوم لكي يضحك بملء فمه دائمًا؟! دع هذا الفم يُغلق في يوم من الأيام، فليس 

ح كثرة الضحك. ولـمّا كانت ملًمح وجهه متفتحة يوميًا، دع وجهه يعبس هذا اليوم، من الصلً
فما الضير في ذلك؟ ولـمّا كان فمه مفتوحًا من شدّة الضحك حتّى أذنيه، فدعه يأخذ شكلًً منتظمًا 
هذا اليوم، فما المشكلة في هذا؟ فسيُفتح مرة أخرى في الغد، وسوف لن يبقى مُغلقًا إلى الأبد؛ 
فلً تكون الدنيا على منوال واحد دائمًا! لماذا تتغيّر ملًمح الإنسان مع تغيّرات الحياة اليومية؟ 
فلو يتم تصوير شخص ما في أوقات مختلفة، فيتم تصويره عندما تكون فتحة فمه واصلة إلى 

https://madrasatalwahy.org/


  13 
 

سعيدًا  أذنيه، وذلك لأنَّه قد أنجز معاملة تجارية ناجحة، يكون قد ربح فيها عشرة ملًيين، فتراه
 جدًا وتراه يقول: هذا يوم ممتاز...

ولقد رأيت نماذج من ذلك بنفسي، فيدخل الشخص منزله فرحًا لأنَّه حصل على فرصة 
عمل أو ربح في معاملة تجارية على سبيل المثال، فيكون غارقًا في السعادة ويجلب معه علبةً من 

فال يقولون: يا له من أب أو جدٍّ الحلوى، ويأخذ باللعب مع الأطفال، ويأخذ بالرقص؛ والأط
رائع! ليته يربح يوميًا على هذا المنوال؛ فكم أصبحت أخلًقه رفيعة هذا اليوم! ولكن الويل لهم 
عندما يأتي بذلك الحال الذي يقلب فيه البيت إلى مجلس عزاء. فقد قال لي أحدهم: تمّ استدعائي 

ل الفلًني وقالوا لي: لا تأت بعد هذا اليوم ـ يومًا ليخبروني بعزلي عن المنصب الفلًني، أو العم
وكان يرتقي المنبر في مكان ما ـ يقول: عندما عدت إلى المنزل كنت على سوء من الحال بحيث 
إنَّ ابنتي الصغيرة أخذت تبكي لحالي. قلت: تبًا لك! أهكذا يجب أن يكون وضع الإنسان؟ هل 

: لا تأت إلى هذا المكان بعد هذا اليوم، يجب أن يصل الحال بالإنسان بحيث إذا ما قيل له
]يحصل له هذا الأمر![؛ إن قيل لك: لا تأت، فلً تأت إذًا! واذهب إلى مكان آخر. هل يجب أن 
يصل الإنسان إلى هكذا وضع؟ هل يُطلق عليك إنسان والحال هذه؟! وهل أنت إنسان في واقع 

مسائل الأخرى، فأنت لست برجل الأمر؟! بل هل أنت رجل؟! عليك أن تحلق ذقنك، وتزيل ال
 حين يصل بك الأمر إلى هذا الحد!

لماذا يحصل كلّ هذا؟ لعدم وجود الاعتقاد، لسنا معتقدين بما نقول، فنحن نخدع الناس؛ 
نقوم بنصيحة الناس وتعليمهم المبادئ، في الوقت الذي لا نكون فيه معتقدين بما نقول، بل 

لى الناس ونحن في شكّ من أمرنا؛ فتلك المواضيع التي نحن نشكّ في هذه المبادئ، ونتكلّم إ
ا أمور يقينية. لماذا؟ كان من الأفضل ألاّ نطرحها،  نحن في شكّ منها، نطرحها على الناس على أنهَّ

 كان علينا أن نصل إلى محتواها بأنفسنا في بادئ الأمر، ثم نقوم بطرحها على الناس!
فيه الإنسان، ]فسيدخل المنزل بحال من الكآبة أمّا عندما يحلّ ذلك اليوم الذي يخسر 

بحيث إذا ما تكلّم معه شخص فسيقول له:[ مزاجي متعكّر هذا اليوم، فاتركوني وشأني؛ اذهب 
يا بنيّ والعب مع ذلك الطفل! اذهب! ليس لدي الوقت الآن، فرأسي يؤلمني! ويقلب المنزل 

https://madrasatalwahy.org/


  1٤ 
 

نًا؛ إن كنت خسرت فقد خسرت، فأيّ نمط إلى جهنمّ والبرزخ؛ لم كلّ هذا؟ لأنَّه قد خسر مليو
من الحياة هذا؟! إن كان هذا المليون سيأتي إلى جيبك، فقد صار الآن في جيب الرجل المجاور؛ 
فهو موجود لم يُعدم، كلّ ما في الأمر أنَّ مكانه قد تغيّر، فاستقرّ في جيب الرجل المجاور، فلم 

عنك بمسافة نصف متر؛ فلو كان قد ابتعد كثيًرا،  يبتعد عنك كثيًرا بحيث أقمت مأتماً، بل ابتعد
وذلك بأن يكون قد ذهب إلى الهند أو أمريكا أو استراليا ]لاختلف الأمر بعض الشيء[، ولكنهّ 
لم يبتعد عنك سوى نصف متر فاستقرّ في جيب جارك، وأنت ترى أنَّه في جيبه؛ فهذا مما لا ينبغي 

يّر مكانه مرة أخرى لمسافة نصف متر ويعود إلى أن يبعث على الحزن؛ ومن الممكن أن يتغ
 مكانه؛ وسيحصل ذلك في يوم ما.

 هل تنسجم الروح المسيطرة على مباريات كرة القدم مع الروح الإنسانيّة وحبّ الإنسان لبني نوعه؟

وقد كنت أتكلم مع بعض الأصدقاء قبل عدّة أيام، فقلت: أنا أتعجب حقًا مما يجري في 
دم العالمية، فما يتعلق من الموضوع بمسألة الرياضة بحدّ ذاتها فهو جيّد مباريات كرة الق

ويمكن قبوله؛ أمّا ما يتعلّق بتلك الضجّة المثارة في دول العالم حول هذا الموضوع، وما يحصل 
من الاحتفالات الصاخبة المرافقة لفوز هذا الفريق، أو الإصابة بالسكتة القلبية نتيجة لخسارة 

فهذا أمر بعيد عن الشأن الإنساني وحب الإنسان لبني نوعه. ألا يُفكر الإنسان بأنَّ  ذلك الفريق،
الطرف الخاسر في هذه المسابقة سيحزن بنفس الدرجة التي يفرح بها هو من جراء هذا الفوز؛ 
وأيّ فوز هو؟! ذلك الفوز الذي يكون لعامل الحظ نسبة الثمانين بالمائة فيه، وهذا ما نلًحظه 

ا، فقد شاء الله أن تفوز في هذه المسابقة. ألا تفكّر في نفسك بأنَّ هذا الفوز الذي سبّب بأنفسن
لك كلّ هذه السعادة وجعلك تطلق أبواق السيارات ــ ولأيّ شيء؟ لأنَّ الكرة قد دخلت في 
الهدف ــ فجعلك تتصّرف وكأنَّ جبرائيل قد نزل من السماء، أو كأنَّك قد سيطرت على بقية 

ب؛ ألا تُفكّر بأنَّ هذه السعادة يقابلها الآن نفس هذه الدرجة من الحزن لدى النساء الكواك
والأطفال والرجال في البلد المقابل؟ فلو فكّر الإنسان بهذا الأمر، فهل سيفرح عندها؟ قد يفرح 
بعض الشيء، ولكن لا ينبغي أن يصل الأمر إلى هذا الحدّ من الصخب والضجيج حيث يكاد 

 يُمزّق نفسه، ولأيّ شيء؟ لأنَّه قد فاز.أحدهم أن 

https://madrasatalwahy.org/


  15 
 

لو كنَّا نفكّر بهذه الكيفية وهي أنَّنا كلنا عباد لله سواء منَّا نحن الذين نعيش في إيران، أو 
أولئك الذين يعيشون في العراق أو في الجزيرة العربية أو أمريكا أو أوروبا أو أستراليا أو أفريقيا، 

علًقة بالله. أتتفطنون لما أقول؟ كلّ الناس تربطهم بالله رابطة، فالكلّ عباد الله، ولكلٍّ منهم 
ولا ترجيح لأحدهم على الآخر؛ ولا ينبغي لأحد أن يتفاخر ويتباهى على الآخرين ويقول: فزنا 
عليهم ودمرناهم وكسرنا ظهورهم! فكيف سيكون حال الناس لو تمت مراعاة هذه الأمور؟ 

يؤدِّي إلى حزن وأذى أطفال ورجال سكان البلد الفلًني فهل سيكونون مستعدين للقيام بعمل 
كبارهم وشبابهم وصغارهم أم لا؟ وبالطبع لا بأس بذلك الحدّ من السرور بشرط ألاّ يتجاوز 

 الحدّ المعقول.
لم يحصل لي ـ وبحمد الله ـ أن شاهدت مثل هذه المسائل، ولا أعتقد بأنَّ توفيق مشاهدتها 

فقد كنت في طهران في العام الماضي أو العام الذي قبله وحللت ضيفًا سيحالفني بعد هذه المرة، 
مساء أحد الأيام عند أحدهم، وكان ذلك مصادفًا لوجود هذا النوع من الألعاب، وقد كانت 
النتيجة خسارة الفريق الإيراني، كانت خسارة كبيرة للفريق الإيراني، وأيّة خسارة كانت 

عن طريق الإذاعة أو التلفزيون؛ بل كانت تُنقل عن طريق ]مزاح[!! وكانت المباراة تنقل 
التلفزيون لأنَّني كنت أرى هيئة الشخص الذي يشاهد المباراة، وإذا به بذلك الوزن وبتلك 
الهيأة يبكي بعد انتهاء اللعبة، فيأخذ منديلًً ورقيًّا ليمسح به عيونه ويقول: اعذروني فحالي لا 

إليه وقلت شيئًا لا أستطيع أن أقوله الآن. هل تُسمّى رجلًً يا يساعدني على الاستمرار! فنظرت 
هذا؟ هل يُطلق عليك اسم رجل في واقع الحال؟ أنت بما نشاهد منك من مظاهر الرجولة وبهذا 
ق نفسك  الوزن البالغ مائة وخمسين كيلوغرامًا وأنت تجلس خلف المنضدة وكنت تكاد أن تُمزِّ

... 
شخاص الذين خسروا؟ أنحن نُسمي أنفسنا مسلمين وشيعة ألا تفكّرون بحال أولئك الأ

وغير ذلك؟! أمّا أولئك المساكين فلً هم من المسلمين ولا هم مماّ نفتخر به على غيرنا من أنَّنا 
شيعة! بل هم من النصارى أو اليهود أو البوذيين أو من أيّ دين آخر... فهل هذا هو منهج 

الأسلوب[ بشأن مباراة كمباراة كرة القدم مثلًً فنقول: فزنا الإسلًم؟ ]وذلك بأنَّ نتكلّم بهذا 

https://madrasatalwahy.org/


  16 
 

عليكم وحطّمناكم. أهكذا يجب أن يكون تعاملنا مع الآخرين؟ أهذا هو نهج الإسلًم؟ أهذه 
هي تعليمات الله ورسوله لنا، وهل يقتضي ذلك الارتباط بين العبد وربه أن يتعامل العبد مع 

كون التعامل بحيث يتعانقون مع بعضم البعض ويقبّل الآخرين بهذا الأسلوب؟ أم يجب أن ي
أحدهم الآخر ]في نهاية المباراة[، ثم تأتي المباراة القادمة ويحصل فيها أن يُحقّق هذا هدفًا أو 
يخسر الطرف الآخر ثمّ يجلسون ويضحكون مع بعضهم البعض مرّة أخرى، لكي يكون ذلك 

الذي بينها. فأيٍّ من هذين المنهجين يطابق  عاملًً على التقريب بين الأمم والتئام الصدع
 الأخلًق الإسلًمية الكريمة؟ أيّهما؟

فما هذا التهريج والتطبيل والتعامل بعصبية وتعنتّ، فسيأتي في الغد من يسحقك بشدّة، 
وهذا ما حصل بالفعل. فهل هذا نهج صحيح؟ ما الذي يقوله الله هنا؟ يقول: أتفعل ذلك مع 

غد بما لا تستطيع معه النهوض. فذلك عبدي أيضًا، فهل أنتم وحدكم عبادي؟ فخذها في ال
عبادي؟ هل أنتم المسلمون وشيعة أمير المؤمنين ـ والذين لا تملكون شيئًا من صفات علي ـ 
وحدكم عبادي؟ لا، فمسيحيّو البلد الفلًني ويهود البلدان الفلًنية والبوذيّون هم عبادي أيضًا، 

العبوا مع بعضكم البعض، فلً ضير في ذلك، ولكن عليكم ألّا تُطلقوا فكلّ أولئك هم عبادي. ف
مثل هذه الكلمات ولا تتعاملوا هكذا تعامل؛ فهل إنَّ هكذا نوع من التعامل يعمل على التقريب 
بين الأمم أم يعمل على تنافرها؟ لقد كانت سيرة رسول الله تعمل على تقريب الناس من 

 .بعضهم، ولم تكن تُباعد بينهم

 كيف تعامل أمير المؤمنين عليه السلام مع أبناء سائر الأديان؟

دخل أمير المؤمنين المسجد يومًا فوجد يهوديًا كان قد جاء إلى المسجد، فقال: السلًم 
عليك يا أخا اليهود. أيّ شعور هذا الذي يشعر به أمير المؤمنين؟ لم يقل له: أنت يهوديّ، فلً 

من المسجد، فإن كان لك سؤال، فاسأله هناك. لم يتعامل معه  أريد أن أتكلّم معك. أو اخرج
بهذا الشكل، بل قال له: تفضّل اجلس، تكلّم بما تريد أن تطرحه، وإن كان لديك سؤال، فاسأل. 

 أتلًحظون؟ وهنالك قضايا كثيرة أخرى.

https://madrasatalwahy.org/


  17 
 

 الرياضيوّن القدامى وقصص المروءة...

جالًا بمعنى الكلمة، فقد كانت أخلًقهم لقد كان الأبطال والرياضيّون في سابق الأيام ر
وتعاملهم مختلفة عمّا هي عليه اليوم؛ كانت لديهم فتوة، فعندما كانوا يعلمون بوجود نقطة 
ضعف لدى الخصم، لم يكونوا ليستغلّوها، أولئك هم الرجال! وهنالك حكايات كثيرة في هذا 

ليفوز خصمه عليه، كقصة بوريا  المجال تتحدّث عمّا فعله ذلك البطل وكيف أوقع نفسه أرضًا
الولّي التي نسمع بها، فقضيته شبيهة بقضيّة الحاج طيِّب الذي تحدّثنا عنه تلك الليلة؛ فقصته 
معلومة لعلكم تعرفونها؛ فقد كان ذاهبًا إلى مدينة أخرى لمصارعة شخص هناك؛ وكان هذا 

الفتاة الفوز على بوريا  الشخص شابًا يعاني بعض المشكلًت في زواجه وقد اشترط عليه أهل
الولّي في المصارعة لتزويجه منها، فعلم بوريا الولّي بهذا الأمر وقام بإسقاط نفسه على الأرض 
بشكل لم يتفطن فيه أحد من الحاضرين إلى أنَّ هذا السقوط كان متعمّدًا ــ إذ كان من أهل الفنّ 

 ـمما أدّى إلى فوز ذلك الشاب. والخبرة فعمل على إسقاط نفسه بشكل فنيّ لا يثير شك الآخ رين ـ
يقول بوريا الولّي: ما إن سقطت أرضًا حتّى انفتحت عينا بصيرتي وأصبحت أرى أشياءً أخرى. 
فالله يُري الإنسان جزاء عمله ويضعه بين يديه، فبما أنَّك قد أسقطت نفسك أرضًا، فها أنا أفتح 

ويوجد الكثير من أمثال ذلك؛ فعندما كنت لك عين قلبك؟ هذا هو الذي جعل منه بوريا الولّي. 
أتعلّم الخط على يدي أستاذ الخط المرحوم السيِّد حسين ميرخاني رحمه الله، كان يحكي لي من 
هذه القصص؛ فقد كان ـ علًوة على تدريس فن الخط ـ ينقل لي من هذه الحكايات التي كان قد 

الأوقات ــ فكان ينقل حكايات كثيرة رآها بنفسه ــ إذ كان يمارس هذه الرياضة في وقت من 
 لا مجال لذكرها هذه الليلة.

كان أولئك من أصحاب الأخلًق، وكانوا يقومون بكسر أنفسهم أمام الآخرين. فكم 
لدينا في مجتمعنا من هذه النماذج ممن يتعامل بهذا الأسلوب الذي يتعامل به العظماء في علًقاتهم 
الاجتماعية وفي الرياضة وغيرها؟ كم لدينا منهم؟ وكم يوجد من الأشخاص الآخرين من 

ممن يكون عملهم متطابقًا مع عمل الماضين، وممن يُشاهد الناس أعمالهم؟  خارج هذا المجتمع
 ماذا أقول أكثر من هذا، كم من هؤلاء نعرف؟

https://madrasatalwahy.org/


  18 
 

إنَّ مجال تطبيق الأخلًق التوحيديّة والإسلًميّة والعرفانيّة وأخلًق أولياء الله هو مجال 
ذلك، بل يشمل كافة واسع وشامل، ولا يقتصر على مورد محدد مثل آداب الطعام وما شاكل 

العلًقات في المجالات الاجتماعية وفي مسائل الجوار وفي الرياضة وفي العلًقات السياسية 
وغيرها. ففي كل من هذه المجالات قواعد وبرامج تقتضي أن يتواضع الإنسان ويكسر نفسه 

و المنهج في بعض الظروف، بينما تحتّم عليه في ظروف أخرى ألاّ يفعل ذلك. أتلًحظون؟ فهذا ه
 الذي يجب أن يتّبعه الإنسان، وهو المنهج الذي يرتضيه الله.

والغرض من كل كلًمنا أنّنا نطلب من الله أن يعاملنا بفضله لا بعدله، وهكذا ومن 
 مطاوي ما تقدّم ندرك أنَّ أحد مبادئ السلوك أن يتّكئ الإنسان على فضل الله.

 رورة العمل؟كيف نوفقّ بين الاتكاء على فضل الله وبين ض

ولكن أرسل بعض الأصدقاء إلّي رسالة يقول فيها: أنتم تقولون بأنَّ على الإنسان ألاّ  
يأخذ عمله بنظر الاعتبار؛ في الوقت الذي نكون فيه عاقدين الأمل على أعمالنا التي نقوم بها، 

ضل الله وأن يكون وها أنتم تهدمون كلّ ما عوّلنا عليه، وتقولون بأنَّ على الإنسان أن ينظر إلى ف
 لديه اعتقاد ويقين بذلك وما شابه ذلك من أمور!!

عليكم التدقيق في هذا الأمر وهو أن الإنسان إذا اقتنع بأنَّ عليه القيام بهذا العمل الذي 
أُمر بالقيام به، فمن المعلوم هنا بأنَّ الله هو الذي كلَّفه بالقيام به؛ وعليه أن يُركّز تفكيره في ذلك. 

 أنفي دور العمل في مُساعدة الإنسان على الارتقاء، بل ما كنت أقوله هو عدم صحة أنا لا
وصواب الاعتماد على هذا العمل؛ فالله هو الذي أعطاك التوفيق للقيام به، فلماذا تنسب هذا 
التوفيق إلى نفسك؟ لم أقل لا ينبغي العمل، فإنه لا بدَّ من العمل، غير أنَّ عليك ألاّ تقيم لعملك 
هذا وزنًا وتتباهى به أمام الله، إذ إنَّ الله سيقطع عليك الطريق ويقول لك: ومن أعطاك القابلية 
على النهوض للصلًة؟ ومن مكّنك من الاستيقاظ لكي تنال هذا التوفيق؟ فلو أنَّك نمت في 
فراشك ولم أُوقظك للصلًة، أكان ذلك أفضل لك؟! أكنت ستستطيع النهوض عندها أم لا؟! 

نَّني أمرضتك، أو جعلت النعاس يستولي عليك أو سلبتك ذلك التوفيق أو حصلت لك ولو أ

https://madrasatalwahy.org/


  19 
 

تلك المشكلة في حياتك اليوميّة... والكثير من أمثال هذه الـظروف التي تحصل لنا ]أكنت 
 ستستيقظ؟[.

فكلًمي كان يدور حول هذا الموضوع وهو أنّ على الإنسان القيام بالأعمال التي أمر بها 
تلك التي كلّف بها بمقدار استطاعته، لا أن يحسب لها أمام الله حسابًا؛ فإن فعل ذلك، العظماء و

فسيقول له الله في المقابل: تعال نتحاسب عليها واحدة واحدة؛ ألم تكن تُفكّر بهذا الأمر؟ ألم 
يخطر على بالك ذلك الشيء؟ ألم يكن لديك ذلك القصور؟ فستكون المحصّلة هي خمسة بالمائة 

وسأُلقي بالبقية جانبًا. أمّا إن قلنا: إلهي نحن قمنا بهذه الأعمال لأنَّك أنت الذي أمرت بها، فقط 
وأنت الذي وفقتنا لها، ولو شئت لما فعلت ذلك؛ فلولا مشيئتك لكنَّا ننام، ولكانت أذهاننا 

ا تتشوّش بسبب ما يدور حولنا من مسائل، ولما حصل لنا التوفيق، ولما كان حالنا مُساعدً 
]للعبادة[، لولاك لكان كلّ ذلك سيحصل لنا، فأنت الذي منحتنا هذا التوفيق. فإن كان الأمر 

 على هذا المنوال، فسيقول الله: قبلت منك عملك الآن. 
علينا أن لا نتعامل مع الله على أساس المقايضة، فنقول: عملت هذا العمل، وها أنا أريد 

لكيفية، فسيقول الله: أنا خير حسيب. فيجب علينا أن الأجر في المقابل، فإن تصّرفنا بهذه ا
 نجعل هذا أصلًً ]في تعاملنا[.

لقد كنت مصمّمًا على الحديث عن موضوع آخر هذه الليلة، إلاّ أنَّ الحديث قد انجرَّ إلى 
 هذا الموضوع، فسأتحدّث عنه في فرصة قادمة إن شاء الله. 

 لى فضل الله لا على عدله خلاصة الكلام: أساس حركة السالك الاعتماد ع

ما أريد أن أقوله هو: إنَّ أساس حركة الإنسان في سلوكه مبنيّ على الاتّكاء على فضل الله 
لا على عدله، وسأتحدّث عن هذا الموضوع في الليلة القادمة إن شاء الله، وهذا هو ما أوصى به 

فقد سُئل أحد العظماء: ما معنى الطريق،  1«دَعْ ْ نَفسَكَ وتَعال»العظماء، وهذا هو معنى الجملة 

                                                           
 . ]المترجم[2٤۱راجع رسالة السير والسلوك المنسوبة إلى بحر العلوم، ص    1

https://madrasatalwahy.org/


  20 
 

وما هو السير والسلوك؟ فأجاب: دَعْ نَفسَكَ وتَعال، وهو يعني الاعتماد على فضل الله؛ فالمعنى 
 في هذه العبارة وعبارة الإمام السجاد واحد.

والاعتماد على فضل الله يعني ألاّ تحسب لنفسك حسابًا، فلً تقل: أنا الذي أقوم بهذا 
، وأنا الذي عملت هذا، وأنا الذي عملت عمل الخير هذا؛ بل عليك أن تفعل الخير، العمل

ولكن عليك أن تعلم بأنَّ مصدر فعل الخير هذا غيرك. عندها سترى بنفسك نتيجة عملك، 
سترى بأنَّ حالك قد تغيرَّ وقد أصبحت شخصًا آخر. ]وسيحصل لك عكس هذه الحال[ إن 

أثرًا وقلت مفتخرًا: لقد حصل لي التوفيق بحمد الله للقيام بعمل  قمت بعمل الخير، ورتّبت عليه
الخير هذا، فتأخذ بالانتفاخ ويُضاف إليك كيلوغرامين أو ثلًثة؛ على أنَّ ما أضيف إليك هو ليس 

 وزنًا إضافيًّا، بل هو هواء.
حركة فأصل وأساس السلوك متمثّل في هذه العبارة: دَعْ ْ نَفسَكَ وتَعال. فيجب أن تكون 

السالك وابتداءً من الخطوة الأولى في سلوكه وحتّى آخر مرحلة قبل وصوله مبنيّةً على هذه 
العبارة، التي تعني اترك نفسك خارجًا وادخل المنزل. أرأيتم ]كيف يتكلّم البعض فترونه 

اه لا يقول:[ أنا! أنا الذي أتمتع بهذا العلم، وهذه الشخصيّة وهذه الهيبة وهذه المكانة! كما تر
يستطيع أن يمشي بمفرده عندما يريد الذهاب إلى مكان ما، وكأنه لا قدرة لأرجله على المشي 
فيما لو خرج وحده، فلً بدَّ من أن يحيط به ستة أشخاص، ثلًثة عن كل جانب، ويحمل أحدهم 

يرافقه حقيبته ويحمل الثاني شيئًا آخر. فلً يستطيع الذهاب إلى مكان ما وحده، بل لا بدَّ من أن 
جمع من الناس. إن أردت المجيء، فتعال لوحدك يا هذا، ألا تستطيع الكلًم لو جئت بمفردك؟ 
ألا تستطيع التنفس عندها؟ هل ستُصاب بمرض الخناق، فلً بدّ من ستة أشخاص ليوفّروا لك 
الجوّ المناسب؟ يقول الله: لا تأتيني بستة أشخاص ــ وها نحن نذهب بستين شخصًا ــ بل 

لوحدك، تعال إلّي بمفردك. وكم هي المتعة التي يشعر بها الإنسان عندما يتكلّم مع  تعال
شخص لا يُقيم لنفسه وزنًا. ]ويحصل العكس عندما يتكلم الإنسان مع شخص يكون كلّ 
كلًمه:[ أنا كذا، وأنا أتمتع بالمكانة الكذائية، فعندها لا يتحمّل الإنسان التحدّث معه لمدة 

عتذر منه وينصرف. أمّا عندما يكون المتكلم من النوع الذي لا يحسب لماله، ولا خمسة دقائق، في

https://madrasatalwahy.org/


  21 
 

لعلمه ولا لجاهه ولا لمكانته الاجتماعية والعائلية أيّ حساب، بل يتكلّم مع الطرف المقابل 
 وكأنه هو لوحده، من دون تلك الأمور المتعلّقة به ]فكم سيكون الحديث معه ممتعًا[

بنيّتي أن أذكر لكم حكاية، فذكّروني في الليلة القادمة إن شاء الله،  لقد مضى الوقت، وكان
وقولوا لي: ما الذي كنت تريد أن تحكيه لنا البارحة. الساعة الآن الثانية عشر والربع، وعلّي ألاّ 
أطيل الحديث، لكي لا أتعرّض لمؤاخذة الأصدقاء من الأطباء، وقد أُحرَم من هذا التوفيق، 

الوقت المحدّد لي. هل انتهى نصف الساعة المقرّر لي أم لا أيها الطبيب؟! ]مزاح[ فعلّي مراعاة 
 نعم، نصف ساعة وعدة ثان! على أنَّ هذه الثواني أكثر من نصف ساعة!

 ـفقالت: ثمانية عشر عامًا وعدة أشهر   ـوكان عمرها ستين عامًا ـ سُئلت أمرأة عن عمرها ـ
 ةً، وهذا غير صحيح!لا أكثر، ويُقال بأنَّ عمري ستون سن

نسأل الله أن يزيد معرفتنا بهذه الأمور ويوفقنا ببركة شهر رمضان وهذا الجو الذي حلَّ 
 والحاكي عن نزول رحمة الله وفتح طرق السير باتجاهه.

يشعر الإنسان بأنَّ الجو قد تغيّر في شهر رمضان، وتغيّرت الأمور، ونحن نسأل الله أن 
له مقتصًرا على هذا الشهر المبارك؛ وأن يفتح عقولنا لإدراك هذه يُديم ذلك علينا، ولا يجع

 المواضيع وأن يمنَّ علينا بالتوفيق للًهتداء بهداية أولياء الله.
  

 اللهمَّ صلِّ علَى محمَّد وآلِ محمَّد

https://madrasatalwahy.org/

	دور الفضل الإلهيّ في تنشيط حركة السالك
	صعوبة العدل الإلهي في خصوص الذنوب الاجتماعيّة وضرورة ستر العيوب
	شدّة انزعاج المرحوم السيد الحدّاد لفضيحة امرأة

	ضرورة القدرة على التحمّل عند من تنفتح عين بصيرته على عيوب الناس
	ضرورة تعامل القاضي والمفتي بالتفضّل والستر في بعض الموارد

	متى وكيف يعاملنا الله بعدله؟
	قصّة أحد المبلّغين في الجبهة حول إخلاص النيّة
	دور اليقين بالطريق في تحقيق إخلاص النيّة والعملِ بالتكليف بغير نظر إلى النتيجة
	هل تنسجم الروح المسيطرة على مباريات كرة القدم مع الروح الإنسانيّة وحبّ الإنسان لبني نوعه؟
	كيف تعامل أمير المؤمنين عليه السلام مع أبناء سائر الأديان؟
	الرياضيّون القدامى وقصص المروءة...
	كيف نوفّق بين الاتكاء على فضل الله وبين ضرورة العمل؟

	خلاصة الكلام: أساس حركة السالك الاعتماد على فضل الله لا على عدله

