
 

 

 

  

 هو العليم

  

 دور الشكّ في الإعاقة عن السلوك

  

 المحاضرة الثامنة -هـ ق  ۱٤٣٥سنة  -شرح دعاء أبي حمزة الثمالي 

  

 محاضرة ألقاها

 آية الله الحاجّ السيّد محمّد محسن الحسينيّ الطهرانيّ 

 قدس الله سره

  

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 أعوذ بالله من الشيطان الرجيم

 بسم الله الرحمن الرحيم

 وصلى الله على سيدّنا ونبيّنا أبي القاسم محمدّ

 وعلى آله الطيّبين الطاهرين

 واللعنة على أعدائهم أجمعين

  

  
نْ أَحْسَنَ  وَأَنَا يَا سَيِّدِي» فْحِ عَمَّ زٌ مَا وَعَدْتَ مِنَ الصَّ عَائِذٌ بفَِضْلكَِ هَارِبٌ مِنكَْ إلَِيْكَ متنجِّ
 «بك ظنًّا

يك بأمل فضلك ورحمتك، وأتعلّق بفضلك وأمدّ يدي نحو يا مولاي! أنا ألتجئ إل
فضلك.. هارب منك إليك، وأنا أسرع فرارًا إليك ومنك وإليك ونحوك، وأنا موقن بما وعدت 
به من العفو والصفح عن خطايا وزلاتّ الذين أحسنوا الظنّ بك؛ فلم أتعامل مع ذاك الوعد 

 ليه.على أساس أنّه مزاح، بل بنيت حياتي اعتمادًا ع

 الشكّ من أهمّ العوائق التي تعترض السالك في الطريق

حسناً، تحدّثنا في الليالي السابقة بشكل عامّ عن أنّ الطريق إلى الله والحركة إلى الله ينبغي 
أن تكون على أساس الاطمئنان واليقين وهدوء الخاطر وسكون القلب؛ فالإنسان لا يتقدّم مع 
وجود الشكّ، فإن صلّيت ألف ركعة مع الشكّ، لن تتقدّم ولو سنتيمتًرا واحدًا؛ وإن صمت 

 ف يوم وأنت في حالة ترديد، فلن يترك ذلك أثرًا في سيرك وحركتك.أل

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

عليك »فلو أتى الإمام صاحب الزمان وجلس مكاني هنا وذكر مسألة وقال لك: 
، لكن كان في قلبك ترديد في صحّة هذا الأمر وعدم «باستيعاب هذه المسألة والقيام بهذا العمل

ة من الشك والترديد في القلب، فلن يؤثّر كلامه صحّته، فإن استمعت إلى إمام الزمان مع حال
فيك، ولو بمقدار رأس إبرة! بل ستكون قد قمت بعمل رجل آلي؛ فالرجل الآلي عندما يقوم 
بفعل، على ماذا يحصل من كمال؟! يبرمجونه على أن يصلّّ نيابة عناّ أربع ركعات بنيّة صلاة الظهر! 

ان، وكلّ شيء ممكن فيه، حيث قد يأتي زمان وهذا ممكن الحصول؛ فنحن نعيش في آخر الزم
وّزون فيه للإنسان بأن يجصلّّ الرجل الآلي مكانَه، ويصوم نيابة عنه! فجميع الاحتمالات  يُج
مطروحة، وعلى كلّ حال، يقال بأنّ الدنيا هي دنيا الاحتمالات! حسناً، فلننتظر، حتّى نرى ما 

 الذي سيحصل! 
ن كلّ شيء؛ نظير: بحث وحدة الأديان، والتعايش بين ففي هذه الأيّام، يتمّ الحديث ع

جميع الناس و...، وهذا يعني أنّ كلّ شيء حسن، فلندع كلّ شيء جانبًا ونرتاح! ولنخترع ديناً 
جديدًا؛ نأخذ فيه شيئًا من اليهودية وشيئًا من النصرانية وشيئًا من الزردشتية وشيئًا من الشيوعيّة 

نا رفقاء!وشيئًا من أهل السنةّ فنمزج  ها جميعًا، فتنحلّ بذلك المسألة، ونصير جميعج
حسناً، فبوجود الشكّ والترديد، لا يمكن للإنسان أن يخطو خطوةً واحدة، بل يمضي 
حياته فقط هكذا من الصباح إلى المساء، ومن المساء إلى الصباح، من دون أن يتحرّك أبدًا. نعم، 

يّلات وشيء من التمثّلات، لكن لا يكون لها أيّ قد تعرض على الإنسان بعض التوهّّات والتخ
 تأثير في حركة النفس للعبور عن التوغّل في الكثرات وترك التعلّقات؛ وهذه مسألة مهمّة جدًا. 
فإذا فرضنا أنّ الإنسان يقلّد مرجعًا مثلًا، ثمّ يشكّ في أنّه هو الأعلم أم لا؟ فبعضهم يقول: 

: هو ذاك! وبعضهم يقول: هذا أفضل، وبعضهم: ذاك! هذا هو الأعلم، وبعضهم الآخر يقول
ه  فهذا النحو من التقليد لا يُدي الإنسان نفعًا! فعلى الإنسان أن يكون مطمئنًّا، وأن يكون اعتقادج
راسخًا، وأن يصل إلى أسّ الواقع، ويكون قلبه جازمًا بالنسبة إلى العمل الذي يقوم به، حتّى 

أثيًرا ملكوتيًا ومثاليًا وأعلى من ذلك، ويُعله يتحرّك ويخرج عن يمكن لعلمه أن يؤثّر في نفسه ت
 أفق الأشخاص العاديّين؛ وهذه المسألة ملازمة لليقين، ولا مجال للشكّ فيها أبدًا. 

https://madrasatalwahy.org/


  4 
 

ولهذا، فإنّ أسوأ شيء في نظر الإسلام هو الوسواس؛ فهل شاهدتم سابقًا الأشخاص 
بتلون بالوسواس في الطهارات والنجا سات وأمثال هذه الأمور، والشكّ في الصلاة؟ الذين يج

فقد يحصل ذلك للإنسان أحيانًا في سنين مختلفة وحالات مختلفة. فمن يبتلى بالوسواس والشكّ، 
إذا صلّى صلاة الصبح مائتي ركعة بدلاً من ركعتين، فلن يفيده شيئًا ولو بمقدار رأس إبرة؛ كأن 

وضوء الذي أتى به صحيح أم لا، وهل وصل الماء إلى يجصلّّ ويقول: الله أكبر، وهو يفكّر هل ال
ما تحت الظفر؟ ولقد رأيت بعضهم عندما يتوضأ، يكاد أن يقلع أظافره ليوصل الماء إلى ما تحتها، 

ا بدقّة المجهر والميكروسكوب!  بحيث يحرص على أن تكون المسألة دقيقة جدًّ
فيه أبدًا، بل إنّ مراعاة هذه  إنّ هذا الوضوء حرام من الأساس! وهو محرّم، ولا فائدة

الطهارة والنجاسة هي حرام من الأساس، وهذا النوع من تحصيل الطهارة حرام، وهذا النوع 
من الغسل حرام! فكم كان النبيّ يستعمل في وضوئه؟ فحتّى لو أراد الإنسان أن يسبغ وضوءه 

نبيّ يتوضأ، ولو كناّ في زمن بشكل تامّ، فكم سيحتاج من الماء؟ ولو كناّ في زمن النبيّ وكان ال
الأئمّة، ورأيناهم يتوضّؤون أمامنا، هل كانوا سيتوضّؤون كما نتوضّأ نحن؟! فيفتحون صنبور 
الماء، ويبقى الماء يُري ويُري، فيأخذونه بهذه الطريقة؟! والله لم يكن كذلك! بل يكتفون بكفّين 

وكم سنتمتر مكعّب من الماء يحتاج ذلك؟ من الماء للوجه؛ فكم هو يا تجرى حجمج كفّين من الماء؟ 
يحتاج إلى بضعة أكفّ من الماء لليجمنى، وبضعة أكفّ لليجسرى، وتنتهي المسألة! وفي الأخير، 
يغسل الإنسانج يديه بكفّين من الماء للتنظيف فقط؛ هذا هو الوضوء، ونفس الشيء يجقال بالنسبة 

 للغسل.
من الماء؛ فليس من المحتّم عليه الدخول إذ يمكن للإنسان أن يغتسل ببضعة أكواب  

تحت شلّالات نياغارا حتى يكون غسله صحيحًا! كلّا يا عزيزي، بل تكفيه بضعة كؤوس من 
 الماء، لا أكثر.

https://madrasatalwahy.org/


  5 
 

 لا ينبغي للإنسان التدقيق كثيراً في بعض المسائل كالطهارات والنجاسات

من الزمن، قلت لكم بأنّه  هناك مسألة ذكرتها لكم سابقًا، لكن متى كان ذلك؟ فقبل مدّة
حصلت مسألة في ذلك السفر الذي تشّرفت فيه بالذهاب إلى مكّة مع المرحوم العلّامة، وكنت 
حينئذٍ في السابعة عشرة من عمري، وكان معنا أخي الأكبر الذي يكبرني بسنتين! وأتذكّر جيّدًا 

ذا الشكل، بل كانت عبارة أنّ ذلك كان في صبح يوم عرفة؛ ففي تلك الأيّام، لم تكن عرفات به
عن خيم، وضمن الظروف السابقة، ولم يكن هناك شيء؛ فلم تكن هناك أيّة إمكانيات، بل كانت 
عرفات في ذلك الوقت عبارة عن صحراء، وأمّا الآن، فهناك عمران، وشقّت فيها الطرق، وفيها 

ء من هذه الأمور، بل خيم جيّدة ذات إمكانيات عالية، وأمّا في ذلك الوقت، فلم يكن هناك شي
كانت هناك خيم فقط والباقي صحراء. وكذلك كان المشعر ومنى، حيث ترى الآن البناء في 
منى، لكن في ذلك الوقت، لم يكن شيء من هذا؛ ولهذا، كان الكثير من الناس يضيعون؛ لأنّه مع 

هاب إلى أبعد مماّ مثل تلك الأوضاع، لم تكن هناك أيّة علامة، فكانوا يوصون الحجّاج بعدم الذ
ا.   يلّ الخيمة، حيث كان احتمال الضياع كبيًرا جدًّ

ففي صباح عرفة، في اليوم التاسع، رأيت المرحوم العلّامة قد أتى خارجًا وقال لي: لنذهب 
سل يوم عرفة، فأخذت إبريقًا بلاستيكيًا، وملأته ماءً، وابتعدنا عن الخيم قليلًا، وكنت  ونغتسل غج

ء وهو يغتسل، فصببت في البداية الماءَ على رأسه، ثمّ جانبه الأيمن والأيسر؛ فلم أصبّ عليه الما
سله أكثر من ثلثي الإبريق، وبقي ثلثه، فاغتسلت به.. فقلت له: يا سيّدي، اذهب  يأخذ جميع غج
أنت وأنا سأغتسل، فقال: أقف بقربك وأحمل لك المنشفة، فقلت له: لا داعي لذلك، بل أنا 

فاغتسل هو بثلثي الإبريق، واغتسلت أنا بثلثه؛ يعني أنّ إبريقًا واحدًا كفى  أكتفي بنفسي.
شخصين معًا؛ فو الله، إنّنا لم نحتج إلى الدخول تحت شلّالات نياغرا، ولم نفتح المنضحة على 
سل يوم  رأسنا نصف ساعة، ولم يصرف كلّ واحد مناّ طجنيّن ونصف من الماء، بل كان ذلك هو غج

 الغجسل صلّينا، وبه قرأنا القرآن والدعاء.عرفة، وبهذا 
فهذا هو الطريق الذي بيّنه العظماء لنا، وبيّنه لنا الأئمّة، وحقيقةً أنّّم بيّنوه لنا. وهناك 
ا على الفضلاء والمجتهدين أن يركّزوا عليها في هذا المقام؛ وهي أنّه لا ينبغي  مسألة مهمّة جدًّ

https://madrasatalwahy.org/


  6 
 

ص فيما يخصّ الطهارات والنجاسات وأمثال ذلك؛ والسبب علينا أن نجكثر من التدقيق والتفحّ 
لزم في بعض المسائل  في ذلك هو هذا. فلماذا لا ينبغي علينا ذلك؟ إذ من المعلوم أنّ الإنسان مج
بالاحتياط والتوقّف وإعمال الدقّة؛ فلا ينبغي عليه ـ ما دام مقدورًا له ـ أن يجقدم على ذلك الفعل؛ 

الدماء؛ فحينما تحصل مسألة فيها دم وضرب وقتل، ويكون هناك  كمسألة الدماء، الدماء،
قصاص وحكم، فلا بدّ على القاضي أن يحقّق فيها، ويعيد النظر مرارًا، ويطّلع على القرائن 
والشواهد من هنا وهناك؛ فعلى الإنسان ـ بقدر الإمكان والمستطاع ومادام هناك احتمال في 

شيء! فالمسألة متعلّقة بالأموال وأخذها، ومتعلّقة بالأعراض  المسألة ـ ألاّ يجقدم على فعل أيّ 
والقضايا المرتبطة بشخصية المؤمن وعرضه؛ فلا يمكن للإنسان أن يتسّرع ويحكم على 
شخص، ويريق ماء وجهه بمجرّد أنّه سمع من أحدهم أمرًا، بل يُب عليه أن يحقّق ويبحث. 

رى بأنّ الإسلام يقول فيها ـ بشكل عامّ ـ بالتسامح وأمّا بالنسبة للطهارات والنجاسات، فإنّنا ن
 والتساهل.

فإذا كان هناك لباس تريد أن تصلّّ به، فصلِّ به! فهل لدينا في الإسلام أنّك إذا أردت 
الصلاة، عليك أن تتفحّص الثوب من الأعلى إلى الأسفل لترى هل فيه شيء من النجاسات؟! 

وتتحقّق وأمثال ذلك حتى ترى ما إذا كان هناك شيء! ما فتنظر هنا وتنظر هناك وتأتي بالمجهر 
هذا الكلام يا عزيزي؟! ما هذا؟! ليس لدينا شيء من هذه الأمور وهذه المسائل، وما لدينا هو 
أن تأخذ اللباس وتلبسه وتصلّّ فيه، ولا تعطّل نفسك، ولا تضيّع وقتك في الأمور التي تأسر 

 تجضع وقتك في الأمور التي تمنعك من الوصول إلى الإنسان من رأسه إلى أخمص قدميه، ولا
المعبود، وبدلاً من إيصالك، فإنّّا تعيدك! وبدلاً من أن تحرّكك، تكون مانعةً لك! فأنت إنّما 
ا مناسبًا لمخاطبة الله تعالى، وأن تستر نفسك عن غير  ترتدي لباسك، لأجل أن يكون لديك زيًّ

لا يصحّ أن يكون اللباس موجبًا لقطع ارتباطك بالله،  المحرم، وتنهمك في الصلاة؛ وحينئذٍ،
حيث تكون في الصلاة، ومع ذلك تشكّ بأنّك لم تلتفت إلى هذه الجهة ولم تر تلك الجهة، ولم 
تتفّحص جيّدًا، لم تقلب اللباس رأسًا على عقب لترى هل هو طاهر أم لا! فجميع هذه الأمور 

 وبين ربّه.هي مختلقة وتخلّ بالعلاقة بين الإنسان 

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

يا عزيزي، ارتدِ ثوبك وصلِّ صلاتك، ولا تلتفت إلى هذه الأمور.. ارتد سروالك وثوبك 
! فلا ينبغي على الإنسان أن يقف عند هذه المطالب، ولا ينبغي أن يتوقّف فيها. وقد رأينا  وصلِّ
بعضهم يقف لأجل الوضوء ستّ ساعات أمام حوض الماء في منزله! كلّ ذلك لكي يتوضأ 

صلّّ! أفهل هذا الوضوء الذي تأتي به هو غير الوضوء الذي نزل على النبيّ الأكرم؟! هل وي
اختلف الحال؟ هل نزل عليك جبرائيل بهذا النوع من الوضوء المختلف عن ذاك؟ هل كان 
يستغرق وضوء النبي ستّ ساعات؟ هل كان الأمر كذلك؟ إذا كان الوضوء يستغرق ستّ 

سيستغرق ستّين ساعة؛ فيقف الإنسان تحت المنضحة ثلاثة أيّام ساعات، فلا بد أنّ الغسل 
 متوالية!! 

هل كان الأمر بهذا الشكل؟ أم بذلك الشكل الذي ذكرته لكم، حيث كان يتوضّأ بتلك 
بقي على رأسماله للصلاة، ويحتفظ بوقته للصلاة،  الكيفيّة، ويغتسل، ثمّ يقف للصلاة؟ فكان يج

ترك إعمال الدقّة للصلاة، ويحتفظ بحالاته المعنويّة للصلاة، وأمّا ويقصر توجّهه على الصلاة، وي
 هذه الأمور، فكان ينظر إليها كمقدّمة. 

يقول الإمام الصادق عليه السلام: عندما أذهب لتجديد الوضوء، أبلّل ثوبي بالماء، حتّى 
: هذا من ذاك الماء الذي نضحته؛ وحينئذٍ  ، نطرح سؤالاً إذا خرجت ورأيت في ثوبي بللًا، قلتج

هنا: هل فكّرتم في هذه المسألة؟ فهذه رواية! وهذا السؤال متوجّه للفضلاء والمتخصّصين: 
ألا نعتقد بأن الإمام الصادق إمام يعلم الغيب؟ ألا نتعقد بذلك؟ حتمًا نعتقد! وهذا الأمر مفروغ 

أم لا؟ فإن لم يكن  عنه؛ فحينما يخرج الإمام من بيت الخلاء، ألا يعلم هل ترشّحت إليه نجاسة
يعلم، فهو ليس إمامًا، وإن كان يعلم، فلماذا قال: أنا أفعل هذا الأمر، لأجل أن أعلم بأنّ هذا 
الترشّح مرتبط بالبلل السابق؛ وهنا توجد العديد من المسائل الدقيقة التي ينبغي التدقيق بها 

 كثيًرا.

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

 مله بمقتضى الحكم الظاهريكيفيّة الجمع بين اطلّاع الوليّ على الحكم الواقعي وع

حسناً، فالمسألة لا تخرج عن حالتين: إمّا أن نقول بأنّ الإمام لا يعلم، وهو كذب محض 
من دون شكّ؛ وإمّا أن نقول بأنّ الإمام لديه اطّلاع؛ فإن كان كذلك، فكيف يصلّّ بالنجاسة؟! 

وما هي نتيجتجه؟ والحال أنّ فما هي نتيجة المسألة؟ إمّا هذا أو ذاك! هل فكّرتم في هذا الأمر؟ 
الرواية مسلّمة، وعلى أساسها يحكم المجتهد، وهناك نظائر لها أيضًا، ولا يقتصر الأمر عليها 
فقط، كما توجد نظائر أيضًا لهذه المسألة. فما الذي تحكي عنه هذه المسألة؟ إنّّا تحكي عن أنّ 

فرق بيننا وبين الإمام في التكليف ـ منوط  ذلك الأمر والتكليف المتوجّه إلى الإمام وإلينا ـ إذ لا
بالعلم العادي والظاهري الذي يخصّ النجاسة، لا أنّه مرتبط بالعلم بالواقعي.. وماذا يعني 

 ذلك؟
إذا كان الإخوة يتذكّرون، فقد طرحنا في مسألة حجّية قول الولّي بعض المسائل؛ منها: 

 الواقع، وبين العلم الظاهري؛ هل تذكرون كيف يمكن الجمع بين الحكم الواقعي والاطّلاع على
 ماذا قلنا هناك؟ فهذه القضيّة يمكن أن نطرحها هناك.

حسناً، فمع تلك الوضعيّة التي يوجد فيها الإمام، ومع تلك المنزلة التي يمتلكها، هل 
ك هو مطّلع أم لا؟ يعني: إذا أتى شخص إلى الإمام وسأله: يا ابن رسول الله، هل تعلم أنّ لباس

أصابته نجاسة أم لا؟ فماذا سيقول له الإمام؟ إن قال: لا أعلم، فسيقول له: أَفَلَست بإمام؟! ألا 
تقولون بأنّكم مطّلعون على كلّ شيء؟ والواقع هو هذا! أفلم يصعد الإمام المنبر وخاطب 

ا، فأنا الآن سأذهب وأسأل.. يا ابن رسول الله  ـ الجميع: سلوني قبل أن تفقدوني؟! حسن جدًّ
طبعًا أمير المؤمنين ليس ابناً للرسول، بل يُب أن نقول: يا أمير المؤمنين، وعلينا الانتباه هنا 
إلى أنّ وصف أمير المؤمنين مختصّ بشخص واحد فقط في العالم، وهي النفس المطهّرة لعلّّ بن 

ام؛ لأنّه أبي طالب فقط، فحتّى إمام الزمان ليس أمير المؤمنين، وإطلاق هذا اللقب عليه حر
مختصّ بشخص واحد، وهو أمير المؤمنين علّّ بن أبي طالب فقط، فلا يمكن إطلاقه على الإمام 
 ـيقول:  الحسين، ولا على الإمام الحسن، ولا على الإمام الصادق، بل يُب حصره بأمير المؤمنين 

كنت عالمًا  يا أمير المؤمنين، أنت قلت: سلوني قبل أن تفقدوني! فعندما أردت أن تتوضّأ، هل

https://madrasatalwahy.org/


  9 
 

بأن ثوبك أصيب بنجاسة أم لا؟ فإمّا أن يقول: أنا أعلم، وإمّا أن يقول: أنا لا أعلم؛ إذ لا خيار 
ثالث للمسألة؛ لأنّا دائرة بين النفي والإثبات، فليس لها شقّ ثالث.. فماذا سيقول الإمام؟ 

! هذه هي المسألة؛ سيقول: أنا أعلم حقيقة الأمر في الواقع، لكنّ حكمي في الظاهر شيء آخر
 ! بل هو يعلم. "لا أعلم"إذ ليس عند الإمام 

والكثير من المسائل هي من هذا القبيل؛ فعندما أراد الإمام أن يذهب إلى مسجد الكوفة 
في الليلة التاسعة عشر، ألم يكن يعلم؟ لقد كان هو من أيقظ ابن ملجم، وقال له: انّض، فأنا 

أمرًا تهتزّ له جميع السماوات والأرض! أفهل كان الإمام لا  أعلم ما الذي تريد فعله.. ستفعل
يعلم؟! كان يعلم! فلماذا ذهب إذًا؟ خصوصًا عندما تعلم بأنّ هذا هو ابن ملجم، بل لا يقتصر 
الأمر على ذلك، فتقوم أنت بإيقاظه! انّض حتى لا تفوت صلاتك! انّض وأدّ مهمّتك! قم 

ا الأمر؟ هي تطابق العلم الواقعي مع الحكم والتكليف وامض لما كلّفت به! فما هي حقيقة هذ
الظاهري في مقام الجمع بين الوحدة والكثرة؛ وهذا الفعل هو فعل العارف، ولا يمكن أن يصدر 
مناّ نحن! فهذا العمل لا يصدر مناّ نحن، بل هو مختصّ بولي الله و مرتبط بالعارف الذي يجمكنه 

الظاهري والحكم الظاهري، حيث أنّ لديه نفسٌ يمكنه بها  الجمع بين العلم بالواقع والتكليف
 تدبير هذين الأمرين معًا في آن واحد.

وقد سمعت أنّ بعضهم كتب وذكر بأنّ الإمام الحسين لم يكن يوم عاشوراء مطّلعًا على 
الكثير من الأمور! وحينما كان يعلم، كان يغيّر مساره!! فهل المسألة عنده كقناة التلفاز، بحيث 
 أنّه ينتقل من قناة إلى أخرى؟! فهل أنّ الإمام الحسين الذي كان يعلم كلّ شيء قبل ساعة، غيّر 

القناة الآن، فأصبح لا يعلم شيئًا؟! فيسأل: ما اسم هذه الأرض؟ يعني: هل أنّه لم يكن يعلم؟ 
فإلى ما قبل ساعة كان كلّ شيء مكشوفًا لديه، وكان مطّلعًا على من الذي سيستشهد ومن الذي 
سيبقى حيًا ومن الذي سيفرّ ومن الذي سيرتكب هذه الفجائع والجرائم! فكان يعلم بكلّ هذه 
د لديه  الأمور، لكنهّ عندما وصل إلى كربلاء، تغيّرت القناة، حيث ضغطوا على الزرّ، فلم يعج
اطّلاع على أيّ شيء، وصار كأيّ إنسان عادي لا يمكنه أن يشخّص أيّ شيء، بل يكون بحاجة 

 إلى الآخرين في تبيين المسائل وتفسيرها!!

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

ا؛ بمعنى أنّني أر ى بأنّ هذه المسألة بالمزاح أشبه منها حسناً، إنّ هذا الكلام مضحك جدًّ
بكونّا مطلبًا منطقيًّا وعلميًّا وتاريخيًّا! فحقيقة هذا الأمر هو الجمع بين الوحدة والكثرة في العالم؛ 
فمن جهة، يكون لدى الإمام اطّلاع على أمر غيبي، ومن جهة أخرى، يكون تكليفه هو العمل 

ن الأمرين. ولا يخفى حصول هذا الأمر بالنسبة إلينا بمقتضى الأمور الظاهريّة؛ فيجمع بين هذي
أحيانًا؛ ففي نفس الوقت الذي يعلم الإنسان بوقوع مسألة من المسائل، نجد بأنّ بعض 
بره على القيام ببعض الأمور التي تتعارض مع تلك المسألة  الظروف والمسائل الهامشيّة تُج

ألة، ولا يجمكنه أن يرفع يده عنها؛ أي أنّ القضايا الواقعيّة؛ بمعنى أنّه يعجز عن القيام بهذه المس
والأحداث والمسائل هي بنحوٍ يُد نفسَه ـ شاء أم أبى ـ منساقًا معها! فما حقيقة هذا الأمر؟ إنّه 

 التقدير الذي يفرض حصول هذه المسألة. 
 حسناً، إذا كانت هذه القضية يُب أن تتحقّق، فإمّا أن لا يكون الشخص على علم بها ـ

مثلنا نحن، حيث نتّخذ مسارًا محدّدًا، لنصل بعد ذلك إلى مسألة معيّنة ـ أو أن يكون لديه اطّلاع 
غيّر التقدير، لأنّ غاية ما يحدث هو أن تحصل للإنسان نظرة  عليها، لكن يبقى أنّ اطّلاعه هذا لن يج

ؤدّي إلى تغيير التقدير، إلى هذا التقدير، دون أن يتغيّر شيء آخر؛ فاطّلاع الإمام على أمر ما لا ي
بل غاية ما يحصل هو أن يرى بأنّ التقدير هو كذا، والظروف الطبيعيّة للوصول إليه هي هذه؛ 
فيقوم بهذه الخطوات، إلى أن يصل إلى تلك المسألة. وأمّا القول بأنّ الإمام لا يعلم، فهو أشبه 

علم بأنّ هنا كربلاء؟ وهل كان من بالهراء، ولا يستحقّ الجواب عليه! أفلم يكن الإمام الحسين ي
المحتّم أن يأتوا عنده ويقولوا له: هذه الأرض اسمها الغاضريّة ونينوى وشطّ الفرات وغيرها، 
فيسأل الإمام: ما اسمها الآخر؟ فهو يعلم بأنّ لها اسمًا آخر، وإلاّ لقال: نعم، هي نينوى! لكنهّ 

ني ذلك؟ يعني أنّه يعلم بشيئ آخر، وإلاّ لقال: ، فماذا يع«هل لها اسم آخر، أم لا؟»عندما قال: 
صحيح، اسمها نينوى! فعندما يسأل الإمام: هل لها اسم آخر؟ فيقال له: نينوى، ثمّ يسأل عن 
اسم آخر، فيقال له: شطّ الفرات، ثمّ يسأل عن اسم ثالث، فيقال له: الغاضريّة! فيسأل: أليس 

دها يقول الإمام: حسناً، هذه هي! فهو يعلم حقيقة لها اسم آخر؟ فيقال له: اسمها كربلاء.. فعن
المسألة، غاية الأمر أنّ الظاهر يقتضي أن يسأل هذه الأسئلة، ليفهم الناس، وتتّضح القضيّة، 

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

يط بها.. فلو أراد الإمام أن يُعل كلّ شيء على أساس علمه الباطني، لما  وتتبيّن الأمور التي تحج
ع ذلك واضح لديه! ففي النهاية، ينبغي أن تتّضح للناس ظهر شيء من تلك الأمور؛ لأنّ جمي

 الأمور وتتبيّن لهم المسائل! هل التفتّم؟!
وعليه، فإنّ هذا الأمر يكشف عن أنّ جريان التكليف عبارة عن أمر آخر! والحكم إنّما 
ع على أساس مقتضياته وملاكاته الخاصّة به؛ ففي بعض الحالات، يكون الحكم مبتنيًا على  ّ شُج
أساس الملاك الواقعي للواقع ونفس الأمر، حيث نرى في هذه الموارد أنّ الصلاة ـ مثلاً ـ يُب 
هم الصلاةَ خارج الوقت، يكون ملزومًا بالإعادة،  أن تجؤدّى في الوقت؛ وحينئذٍ، إن أدّى أحدج

في حالات وإن لم يكن يعلم! فصحيح أنّه لم يرتكب ذنبًا ولم يكن يعلم، لكنهّ يُب أن يعيد. وأمّا 
أخرى، فإنّنا نجد بأنّ حقيقة الحكم ليست مبنيّةً على أساس أمر واقعي، بل على ظاهر المسألة؛ 
فيكون هناك مدخليّة لعلم المكلف )وعدم علمه( بتعلّق الحكم بهذه المسألة؛ نظير ما يحدث في 

 مسألة الطهارات والنجاسات. 
وبعد الصلاة، تكتشف بأنّ هذا الثوب  فحينما تعتقد بأنّ هذا اللباس طاهر، فتصلّّ فيه،

كان متنجّسًا، فإنّ صلاتك ستكون صحيحة، ولن تكون بحاجة إلى القضاء.. نعم، بالنسبة إلى 
الصلوات القادمة، لا بدّ من تغيير الثوب أو تطهيره، وأمّا الصلاة الأولى التي صلّيتها، فهي 

 صحيحة وليست بحاجة إلى إعادة أو تكرار.
مقتضيان للحكم؛ أحدهّا ما يقتضيه الواقع ونفس الأمر، والآخر ما يقتضيه إذًا، لدينا 

الظاهر، وكلاهّا في مرتبة واحدة، لا أنّ بينهما تقدّمًا وتأخّرًا؛ إذ لا وجود للتقدّم والتأخّر في 
ا، وينفع في الكثير من  المقام، فهما في عرض واحد. حسناً، فهذا مطلب اجتهادي، وهو مهمّ جدًّ

د؛ وذلك فيما إذا حصل الإنسان في موارد مختلفة على ذاك الملاك الذي يحقّق الموضوع الموار
 بالنسبة للحكم، وعرف كيف هو هذا الملاك!

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

 دور رفيق السوء والمشير السيء في ابتلاء الإنسان بالشكّ السلبي

إنّ الوسواس بمثابة أكبر خطر على السالك؛ إذ لا خطر في الدنيا يهدّد السالك كخطر 
رج الإنسان عن طور الوجود، ويقضي على نفسه.. ويا ليت الوسواس يقف  الوسواس! فهو يخج
عند حدّ الطهارة والنجاسة، بل إنّه يتسلّل شيئًا فشيئًا إلى الفكر، ثمّ يأتي إلى المعتقدات، وبعده 

اليقينيّات، وبعد ذلك يرى الإنسان أنّ تلك المعتقدات واليقينيّات ـ التي كان يتحرّك على إلى 
طّئها ويتهجّم عليها ويشكّك فيها؛ فعند ذلك، ما الذي ينبغي فعله؟   ـصار الآن يخج أساسها سابقًا 

لى فإلى الآن، كان لديه يقين واعتقاد بأحد الأشخاص، وكان لديه إيمان بذاك الشخص الذي إ
جانبه، وكان مطمئنًّا إلى ذلك الشخص الذي كان يسلك به الطريق، وأمّا الآن، فصار لديه شكّ 

 به!! وا ويلتاه! فما الذي ينبغي فعله هنا؟ وكيف ستكون عليه المسألة؟ 
فحينما يجقال بأنّه من اللازم على الإنسان أن يكون حذرًا في اختيار الرفيق، إنّما هو لأجل 

هذه المخاطر! فعلى الإنسان أن يتأمّل جيدًا في اختياره للرفيق، فلا يُعل أيّ أن لا يقع في 
شخص رفيقًا له، ولا يتّخذ أيّ شخص جليسًا وسميًرا، ولا يشاور أيّ شخص كيفما كان، ولا 
يتّخذه مرجعًا وملجأً وملاذًا؛ ففي الكثير من الأحيان، نرى بأنّ نفس هذا الشخص ـ الذي 

ويشاوره ـ يأتي للإنسان من طرق وجهات مختلفة متوسّلًا ببعض الأعمال  يرجع إليه الإنسان
الشيطانيّة الخاصّة وبالمكر والخداع، ويسلّط سهامه نحو ثوابت هذا الإنسان الذي يكتشف بعد 
مرور أسبوعين أنّ تعاطيه مع المسائل صار بشكل مختلف. ولا يخفى أنّه على الإنسان ـ دائمًا ـ 

ئنان، وهذا لا شكّ فيه؛ فطريق الله طريق جزم واعتماد واطمئنان، ولا يوجد أن يكون لديه اطم
فيه: طأطئ الرأس وأغمض العين وامش! كما يحصل في مثل هذه الفرق المختلفة، حيث 

لا ترفع رأسك، وأغمض عينك عن كلّ ما تراه؛ فهذا المكان لا مجال فيه »يقولون: 
زائفة وأمثال ذلك.. كلّا، فالمسألة هنا مختلفة تمامًا، ، فيتمّ منح الناس الوعود ال«للتحقيق!!!

 ويُب على الإنسان أن يسأل عن كلّ شيء، ويناقش ويتأملّ فيه وينتقده. 
لكنّ كلامنا هنا يدور حول هذا اليقين والإيمان والاطمئنان، ونحن نتكلّم عن ذلك 

مة والحيل الشيطانيّة الشخص المخالف الذي يأتي، ويتحدّث بأحاديث جميلة، مشفوعةً بالبس

https://madrasatalwahy.org/


  13 
 

وبقوله: تفضّلوا إلى المنزل حتّى نكون بخدمتكم، ونقدّم لكم عصيًرا أو كوب شاي، تفضّلوا، 
تفضّلوا! أنت بالأمس لم تكن تعتني به، فكيف تقول له الآن: تفضّل؟! وبالأمس لم تكن تُيب 

ل، أتقول له الآن: هذا على سلامه، فهل صرت الآن من عائلته؟! تفضّلوا، فهذا منزلكم.. يا محتا
 منزلكم؟! يا لك من كاذب!

بالأمس، كنت تنظر إليه من ثقب الباب، من دون أن تفتح له، وأمّا الآن، فصار: هذا 
هي عبارة عن سمّ حيّة يدخل في بدننا، ليحوّل « تفضّلوا»المنزل منزلكم! ما هذا؟ إنّ كلّ كلمة 

تدريج ـ إلى فتور وجمود، ثمّ شيئًا فشيئًا إلى ـ بعد ذلك ـ تلك الأجواء اللازمة للحركة ـ بال
انحراف، وبعد ذلك إلى مواجهة، فيأتي هذا الإنسان ويقف ضدّ هذه المسائل! وكيف حصل 

 ذلك؟ بالتدريج.. شيئًا فشيئًا! 
لأجل هذا قيل: ينبغي أن يختار الإنسان رفيقه؛ إذ لا يمكن لأيّ شخص كيفما كان أن 

ا في إصابة الإنسان بالفتور في طريقه! حسناً، فأنت عندما تمنع هذا يكون رفيقًا، ولو كان سببً 
الرفيق من متابعة طريقه، هل توفّر له بديلًا أفضل وأحسن، أم لا، تتركه وحيدًا، وتقوم بفصله 

 عن هذه الأجواء من دون أن يكون عندك أيّ شخص بديل؟
بهم أن يثبتوا بأنّه لا حاجة بعد زمن المرحوم العلّامة رضوان الله عليه، ظهرت طائفة دأ

إلى رفيق، وأنّ القول بأنّه لا بدّ للإنسان أن يشاور شخصًا، وأن يكون لديه ارتباط بأحد 
الأشخاص، لا داعي له أبدًا؛ فيكفي أن نأخذ تلك الأوامر والدساتير التي ذكرها العلّامة، 

ا عزيزي، أوامر العلّامة ودساتيره ونعمل بها، لنتقدّم إلى الأمام؛ فيكفي ما قاله العلّامة فقط! ي
مدوّنة في الكمبيوتر، فلماذا تذهب إليه من الأساس! كان بإمكانك أن تذهب إلى الكمبيوتر، 
وتضغط زرّ البحث، فيظهر لك الذكر اليونسي! ولا يخفى أنّني لا أعلم أين هو، فلو يحقّق 

 الزرّ، لترى كم ركعة ينبغي الإخوة، ويقولوا لي أين هو، حتّى نحصل على فائدة!! فتضغط على
عليك أن تصلّّ في الليل: هل عشر ركعات، أم إثنى عشرة ركعة، أم إحدى عشرة ركعة؟ فيأتيك 
الجواب أنّّا إحدى عشرة ركعة، فتقول: حسناً، لقد تعلّمنا هذه المسألة! ثمّ تضغط على الزرّ 

مائة مرة.. والحاصل، أنّ المسألة مرّة أخرى، فيأتيك أمر: قل هذا الذكر ثلاثمائة مرّة، أو أربع

https://madrasatalwahy.org/


  14 
 

تنحلّ بالضغط على مفتاح البحث بضعة مرّات؛ فلا داعي للذهاب إلى العلامة الطهراني، بل لم 
 تكن هناك حاجة أساسًا لذلك.

ألا يقولون ذلك الآن؟ يجقال أنّ أحد معلّمي الأخلاق، عندما يذهب الإنسان إليه، فإنّه 
لك يقول له: اقرأ هذا الذكر كذا مرّة! حسناً، فلماذا ذهبت يتناول القرآن، ويستخير، وبعد ذ

إليه؟! بل اجلس في منزلك، وأخرج القرآن، واستخر بنفسك به أو بالسبحة.. فتستخير حول 
الذكر اليونسي، ليأتيك الجواب: ثلاثمائة مرّة وسط، مائتان وخمسين مرّة جيّدة جدًا، عشر مرّات 

تذكرها عشر مرّات في اليوم وينتهي الأمر! ثمّ تستخير حول ممتاز جدًا!! لقد كان يكفيك أن 
صلاة الليل، فيأتيك الجواب: الإتيان بها مكروه، وعدم الإتيان بها واجب!! أنعم به وأكرم!! 
وتستخير أيضًا حول الورد الفلاني، فيأتيك الجواب: اذكر هذا عشر مرّات، والآخر عشرين 

! فالاستخارة ليست بحاجة إلى الذهاب عند شخص آخر، مرّة! وبهذه الطريقة تنحلّ المسائل!
بل اجلس في منزلك واستخر بنفسك؛ إذ على الإنسان أن يستخير بنفسه، والاستخارة عند الغير 
إنّما هي بالوكالة؛ فعندما تطلب من شخص أن يستخير لك، فأنت توكله، وهو يقوم وكالةً عنك 

ي بمعنى طلب الخير، وإلاّ، فإنّ أصل الاستخارة هي بطلب الخير من الله تعالى؛ إذ الاستخارة ه
 أن يقوم بها الإنسانج بنفسه، سواءً بالقرآن أم المسبحة أم بشيء آخر! هل التفتم؟ 

فالإنسان يمكنه أن يقوم بهذا العمل ولا إشكال فيه؛ وبذلك تنحلّ المسألة، ويصير 
بتلى بأمور: الطريق إلى الله سهلًا، بل أسهل! لأنّ الإنسان عندما يذه ب إلى هناك ]عند العظماء[، يج

 افعل كذا ولا تفعل كذا..

 ارتباط الإنسان بالطريق يفرض عليه فهم مباني هذا الطريق وتحملّ أعبائه 

عندما كنت في مشهد وقبل أن آتي إلى قمّ بأمرٍ من المرحوم العلّامة، جاء أحد الأشخاص 
 أعلم ما الذي علّّ أن أفعله لك؛ لأنّك لم تدعني )ولعلّه إن سمع كلامي الآن، لقال في نفسه: لا

أن أصل إلى والدك؟!!( وكان من الأصدقاء ومن أهل الفضل، وهو الآن مشغول بالتبليغ 
ا.. فأتى إلى منزلنا، وطرق  والعمل )الله يحفظه(، وعلى كلّ حال، فهو إنسان عالم وفاضل جدًّ

https://madrasatalwahy.org/


  15 
 

ل أريد فقط أن أقول لك كلمة واحدة وأذهب! الباب، فنزلت إليه، فقال لي: لا أريد الدخول، ب
وهي أنّني أريد أن آتي عند والدك، وهذه المرّة.. ـ وكان قد طلب ذلك أكثر من مرّة ـ ، فقلت 
له: لا تمزح، فهل تجريد أن تعيد ما فعلته في السابق؟ فقال: لا، وحياتك، والنبيّ وكذا! فهذه المرّة 

ألقى كلامه، قلت له: اسمع يا عزيزي، سوف أقول لك  تختلف عن سابقاتها.. والحاصل، عندما
شيئًا: احسب المسألة بنفسك؛ فأنت إنسان عالم ومن أهل الفضل ومن السادات، ولك بيان 
جميل وقريحة عالية.. والحاصل أنّك ناجح ومشهور، ولست بالشخص الهيّن؛ إذ يأتي إليك 

وترتفع أصواتهم بالصلوات احتفاءً الناس من هنا وهناك لكي تتحدّث إليهم، وهم يبجّلوك، 
بك ـ و الأمر الآن هو كذلك ـ ، ويعظّمونك، ويكرّمونك، ولك محبّين وأمثال هذه الأمور التي 
نعلم بها عنك.. فأينما تذهب، يحمّلونك بالبطيخ عن يمينك وبالشمّام عن يسارك ويفعلون كذا 

دّثت معه بنفس هذه الطريقة التي وكذا!!! حسناً، فأنت قد اعتدت على هذه الأوضاع ـ وقد تح
 ـفقلت له: إذا ذهبت عند أبي، فسيتدخل بك وبزوجتك  ذكرتها لكم الآن، حيث كان بيننا مزاح! 
وأطفالك، وسيتدخل بعملك وأصحابك، وبالمنزل الذي تتّخذه، وسيكون له شغل بمتى 

ا.. فقال: كفى تخرج من منزلك، ومتى تعود ظهرًا، ومن أين تحصل على أموالك، وأين تصرفه
 كفى! في أمان الله، واحتفظ بأبيك لنفسك! 

فقلت له: جزاك الله خيًرا، فلا أقلّ أنّك لم تفعل مثل الآخرين، حيث يأتون خمس سنوات 
تعبون الوالد، وفي النهاية يتركونه ويمشون، بالإضافة إلى مسائل أخرى..  أو عشر سنوات ويج

الأمر، وقال: إن كان أبوك بهذ الشكل، وكان يريد أن يضع  فقد قال منذ البداية: أنا لا أصلح لهذا
ا، اذهب وعش  رجله على ذيلّ، فأنا لا أتحمّل أن يضع أحد رجله على ذيلّ! فقلت له: حسن جدًّ
حياتك يا عزيزي! فما شأنك بوالدي؟ اذهب إلى تلك المجالس واقعد في أعلى درجة.. وقد 

المجالس التي كانت تجعقد في طهران، وكان هناك ذلك  كانوا حقيقةً يُلسونه في الأعلى! في تلك
الشخص الذي يجعطي دروسًا في الأخلاق و قد تجوفّي فعلًا، والأخوة يعرفونه.. فكانوا يقولون 
مّلونه  له: تفضّل إلى الأعلى! فهذه ليالي شهر رمضان، فأنعم علينا بإفاداتك وإفاضاتك! فكانوا يحج

https://madrasatalwahy.org/


  16 
 

ناه سابقًا، ويطرونه بالكلام وغيره من المسائل التي كناّ نعلم ذلك البطّيخ والشمّام الذي ذكر
 بها. 

فقلت له: هذا هو أبي! فلا تصرف وقتك هنا بلا طائل، بل من أوّل الأمر اذهب إلى تلك 
الأمكان والأجواء ]التي اعتدت عليها[، فلن تتعرّض لأيّة مشكلة، ولن تتسبّب في أيّ وجع 

م اللاحق مهمّ جدًا!! حيث يأتي الشخص بعد خمس أو عشر للرأس، أو كلام سّيء! إذ الكلا
سنوات، ويبدأ بالاستشكال: هذا السيّد لديه انحراف هنا! يا عزيزي، هل أنت مجبر على أن تأتي؟ 
لا تأت من الأوّل! فتراه يأتي، ويظّل هنا مدّة خمس أو عشر سنوات، وفي النهاية يقول: المسألة 

 تي من دون تحقيق، ما يستحقّه هو هذا، بل أكثر من هذا! هي هكذا وهكذا! فذاك الذي يأ
ولهذا، كان المرحوم العلّامة يقول دائمًا: على هؤلاء أن يفهموا الطريق أوّلاً، وأن يأتوا 
ويروا ويفهموا ويفتحوا أعينهم جيّدًا، لينظروا هل سيجمكنهم المسير أم لا؟ وهل هم أهل لذلك 

ولا يصرفوا طاقتنا بلا طائل.. وهذه هي عين عبارة المرحوم  أم لا؟ فلا يتلفوا وقتنا عبثًا،
العلّامة! حيث كان يقول: لا يصرفوا طاقتنا ولا يتلفوا وقتنا.. فالهيئات كثيرة، فاذهب إلى هناك 

 والطم الصدر.. واذهب إلى هناك وافعل ذلك الشيء، فهل أنت مجبور على هذا الأمر؟
والشكّ في الإنسان منذ البداية، نعم، قد يكون  هذا كلّه بسبب وجود حالة من الترديد

 لديه اطمئنان ببعض المسائل في الأوّل، لكنّ هذا الاطمئنان والاعتقاد لم يستمرّ!
كنت أريد أن أشير الآن إلى مسألة، لكننّي وجدت نفسي متعبًا! وإن شاء الله نتركها لجلسة 

ل، ينبغي على الإنسان أن يكون مستقيمًا لاحقة، حيث نتعرّض لتتمّة هذه المسألة.. وعلى كلّ حا
في الطريق الذي يريد أن يسلكه، ويُب أن يكون طريق الإنسان لا ريب ولا شكّ فيه! وإلاّ فما 
هو الإشكال في الذهاب إلى أمكنة وأجواء ومجالس أخرى، وإلى مواضع لا شبهة فيها؟! فمن 

جلسات خاصّة للمسير نحو الله تعالى؛ قال بأنّه يُب أن يكون هناك طريق محدود ومسار محدّد و
فهناك الكثير من الناس، والكثير من عباد الله والعديد من المخلوقات التي تمتلك أفكار مختلفة 

 وأذواق متفاوتة وتشخيصات مختلفة.

https://madrasatalwahy.org/


  17 
 

 الصدق في المسير هو مفتاح السلوك

ادقًا في لكن ما ينبغي أن يكون هو: اذهب إلى أيّ مكان تريده، لكن عليك أن تكون ص
ذهابك.. هذه هي المسألة.. صفِّ قلبك، وحينئذٍ، لو وضعت نفسك في فم الأسد، فإنّ الله 
تعالى سيحفظك! كن صادقًا، ولا تضع رأسك تحت التراب، ولا تغمض عينيك، ولا تخادع؛ 
ولا تمارس الخداع مع الله، ولا تخدع نفسك، وكن صادقًا بحقّ؛ فإنّ كان الإنسان صادقًا، فإنّ 

 لله سيأخذ بيده أينما كان.ا
أين كانت آسية زوجة فرعون؟ كانت في منزل فرعون، وفي منزل أسوأ إنسان كان يدّعي 
الألوهيّة؛ إذ لا يوجد أسوأ من هكذا إنسان! وقد وصلت آسية إلى المراد والهدف المنشود وهي 

وجود في كلّ مكان، في منزل فرعون! أليس الله موجودًا في منزل فرعون؟ حتمًا موجود؛ فالله م
وحتّى في منزل فرعون، فالله موجود في المكان الذي يكون فيه قلبك متوجهًا إليه.. هناك يوجد 

 الله! وأمّا إذا كنت في وسط الكعبة، وكان قلبك في مكان آخر، فالله لا يوجد هناك! 
فتح ينقل أحد الأشخاص بأنّ أحدهم قال له ) وكان شخصًا موثّقًا( بأنّه في الأيّا م التي يج

فيها باب الكعبة ـ ولا أدري هل في اليوم الثامن أو التاسع أو غيره ـ ، حيث يأتون، ويغسلون 
الكعبة وينظّفونّا بماء الورد، ويسمحون للبعض أن يدخلها؛ فكان أحدهم يقول: ذهبت مع 

ن بعض الأشخاص إلى هناك، وكان هناك شخص، والأفضل أن لا نذكر اسمه؛ إذ المطلوب بيا
المسألة، وأنّه من الممكن في وسط الكعبة أن لا يكون هناك الله؛ فلا يكون الله تعالى موجودًا 

 في داخل بيته! 
يعني: هل يمكن أن يحصل الإنسان في عمره على فرصة أفضل من هذه؛ بأن يفتح باب 

بة، فما بالك الكعبة ويقال له: ادخل؟! من ليس لديه هذه الأمنيّة؟ فنحن لدينا أمنيّة رؤية الكع
بالذهاب والتمسّح بها! ولقد بقيت أمنيّة تقبيل الحجر الأسود في قلبي مدّة، إلى أن وفّقت في 
بعض الأسفار السابقة من استلامه وتقبيله؛ فالإنسان يرغب من قلبه أن يقبّل الحجر الأسود، 

يا سيّدي، واشتغلت ويمسح بيده على الكعبة، فما بالك فيما إذا فجتح له الباب وقيل له: تفضّل 
بتنظيفها، وتعطيرها بماء الورد مع هؤلاء الأشخاص! والحاصل أنّه كان في أفضل موضع 

https://madrasatalwahy.org/


  18 
 

وأفضل فضاء.. يقول: بينما كناّ منهمكين في ذلك العمل، وإذا بذلك السيّد يناديني: تعال إلى 
ننجزها، تعال إلى مكتبي هنا! ثمّ يقول: بالنسبة إلى تلك المعاملة التي تحدّثنا عنها والتي ينبغي أن 

 بعد عودتي بأسبوع أو أسبوعين إلى إيران لكي نتحدّث عنها!! 
ما هذه الكعبة؟ وما هذا الحجّ؟! والحال أنّّما كان شيعيان، في حين أنّنا نسخر من أهل 
السنةّ! فكلاهّا كان شيعيًّا وكلاهّا... ولندع الحديث عن بقيّة الأمور، فهذه الأمنيّة يحملها 

ه بأن  مئات الآلاف من الأشخاص وملايين الناس الذين أتوا إلى هنا، والله تعالى تعلّقت إرادتج
تدخلوا أنتم، وتستفيضوا من داخل الكعبة، ولكن انظروا بأيّ فكر وبأي توجّه وبأيّ خلوص 

.. فهذه زيارة الكعبة، وهي المكان الذي 1"خروس"يدخل هؤلاء! فهذا ليس خلوصًا بل هذا 
فتح الباب في وجه أحد إلى ثلاثة أيّام، ولدت فيه ف اطمة بنت أسد عليًّا عليه السلام، ولم يكن يج

وفي مثل هذا الفضاء قام إبراهيم الخليل ببنائه مع ابنه، وطاف حوله جميع الأنبياء، وطاف حوله 
جميع المعصومين الأربعة عشر، حيث شدّ الإمام المجتبى الرحال إليها خمسًا وعشرين مرة من 

ل زيارتها.. وهكذا بالنسبة سائر الأئمة: الإمام الرضا عليه السلام والإمام الصادق عليه أج
السلام والإمام الباقر عليه السلام والإمام السجّاد علّ السلام.. فأين نحن من هذه المسألة؟ 

مّا وأين نحن من هذا العمل؟ وعليه، فهناك لا يوجد الله؛ والله تعالى موجود في بيت فرعون، وأ
في وسط الكعبة، فلا وجود له بالنسبة إلى هؤلاء، لكن من الممكن أن يكون موجودًا بالنسبة 
للآخرين! وأمّا بالنسبة لهؤلاء، فلا وجود لله، بل الوجود هو للتجارة والمال والسفينة والطائرة 

 والقطار والفلفل والكركم وحلوى القطن وأمثال ذلك.
وكلّ شخص يعلم بنفسه؛ فإن كان مع الله، كان الله  ولهذا، فكلّ شخص وملفّه الخاص،

معه أينما كان، لكن كن مع الله! فإن كنت مع الله، فإنّه سيأخذ بيدك! وأمّا إذا كنت ترى نفسك 
تذهب في هذا الاتُّاه، وتذهب في الاتُّاه الآخر، فاعلم بأنّ هناك عائقًا ما! فإذا وجد الإنسان 

                                                           
خروس باللغة الفارسيّة معناه: الديك؛ وقد استغلّ سماحته المناسبة بين: )خلوص( و)خروس( للطعن في إخلاص أمثال    1

 هؤلاء الأشخاص. المترجم

https://madrasatalwahy.org/


  19 
 

يبدأ بعد ذلك بالاستشكال، فليعلم بأنّه ينبغي عليه التدقيق في  نفسه يذهب إلى هنا وهناك، ثمّ 
 بعض شؤونه، والتأمّل في بعض أموره.

ا، نكتفي هذا الليلة بهذا المقدار! أليس كذلك؟! ونرجو من الله ـ إن شاء تعالى  حسن جدًّ
وصلنا إلى ـ أن يُعلنا من جملة الذين خصّهم بنعمةِ فهمِ هذه المباني، وأَخَذ بأيديهم، وأن ي

 المكان الذي هدى إليه خواصّه وأوردهم فيه.
  

 اللهم صلّ على محمد وآل محمد

https://madrasatalwahy.org/

	الشكّ من أهمّ العوائق التي تعترض السالك في الطريق
	لا ينبغي للإنسان التدقيق كثيرًا في بعض المسائل كالطهارات والنجاسات
	كيفيّة الجمع بين اطّلاع الوليّ على الحكم الواقعي وعمله بمقتضى الحكم الظاهري
	دور رفيق السوء والمشير السيء في ابتلاء الإنسان بالشكّ السلبي
	ارتباط الإنسان بالطريق يفرض عليه فهم مباني هذا الطريق وتحمّل أعبائه
	الصدق في المسير هو مفتاح السلوك

