
 

 

 

  

 هو العليم

  

 معنى التنجزّ وأهمّيته في السلوك

  

 المحاضرة السادسة -هـ ق  ۱٤٣٥سنة  -شرح دعاء أبي حمزة الثمالي 

  

 محاضرة ألقاها

 آية الله الحاجّ السيّد محمّد محسن الحسينيّ الطهرانيّ 

 قدس الله سره

  

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 أعوذ باللـه من الشيطان الرجيم

 بسم اللـه الرحمن الرحيم

 الحمد لله ربّ العالمين

 والصلاة والسلام على سيدّنا ونبينّا أبي القاسم محمد

 وعلى آله الطيبين الطاهرين

 واللعنة على أعدائهم أجمعين

  

  
نْ أَحْسَنَ  وَأَنَا يَا سَيِّدِي» فْحِ عَمَّ زٌ مَا وَعَدْتَ مِنَ الصَّ عَائِذٌ بفَِضْلكَِ هَارِبٌ مِنكَْ إلَِيْكَ متنجِّ

 «نًّابك ظ
يا مولاي وسيدي، لقد لجأت إلى فضلك، وفي فضلك ملجئي، وأنا هارب وهارع منك 
إليك ونحوك، وأنا متنجّز ومتيقّن بما كنت قد وعدت به الأشخاص الذين لديهم حسن ظنّ بك 

 بأن تعفو عن ذنوبهم وتغضي عن أخطائهم، وأرى أنّه وعد حقيقي وواقعي.

 التنجزّ هو الوصول إلى مرتبة الواقعيةّ والعينيةّ

فالتنجّز يعني الوصول إلى مرتبة الواقعيّة ومرتبة العينيّة؛ إذ إنّ التكاليف التي عيّنها الله 
تعالى لعباده على مراتب، حيث لدينا مرتبة الملاكات، ومرتبة الإنشاء، ومرتبة الفعليّة، والمرتبة 

وإن كان بعضهم يقدّم ويؤخّر بين كلّ من الفعليّة والتنجّز. فالتنجّز  الأخيرة هي مرتبة التنجّز،
يعني الوصول إلى مرتبة العينيّة التي يكون فيها الإنسان ملزمًا بالقيام بذلك الفعل والثبات عليه، 
أو التحرّز عنه إذا كان من النواهي؛ فمن باب المثال، السرقة حرام، لكن مادام الإنسان جالسًا 

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

نه، ولم تحن له فرصة للسرقة بعد... كان بعضهم يقول: هل يمكن أن يتواجد الشيطان في في مكا
حرم الأئمّة؟! فقلت: لماذا لا يمكن أن يكون الشيطان هناك؟ فمن يقوم إذًا بهذه السرقات التي 
تحصل في مقامات الأئمّة؟ أفهل جبرائيل هو من يفعلها؟! إنّ السرقة من فعل الشيطان! فكم 

صلت في نفس حرم الإمام الرضا! وفي حرم الإمام موسى بن جعفر عليه السلام وضع سرقة ح
سارقٌ يده في جيبي، فالتفت إليه وقلت: اذهب، لا شأن لي بك، لكن لا تعد ثانيًا لمثل هذه 
الأعمال، واخجل من الإمام موسى بن جعفر عليه السلام! فمن المعلوم أنّ الشيطان موجود 

ن جعفر عليه السلام ـ وفي كلّ مكان له وجود ـ ، وأنّه لا يكفّ عن مثل حتّى في حرم موسى ب
 هذه الأمور هناك.

فأحيانًا لا تكون السرقة منجّزة على الإنسان ـ بمعنى أنّه لا عينيّة لها ولا يوجد مجال لها ـ 
في ، كأن يكون الإنسان جالسًا في منزله؛ ففي هذه الحالة، وإن كانت السرقة حرامًا والغشّ 

المعاملة حرامًا والكذب حرامًا، لكن لا وجود لأحد حتى يكذب عليه؛ فالإنسان لا يكذب 
على نفسه، بل لا بدّ من وجود شخص ثان حتّى يُمكنه أن يكذب عليه، أو من باب المثال: مع 

يُمكنه  أنّ الغش في المعاملة حرام، إلاّ أنّ الإنسان يكون في هذه الحالة غير مبتلى بأيّة معاملة حتّى
أن يغشّ فيها، لكن عندما يأتي إلى السوق، ويفتح باب دكّانه أو مكتبه أو عيادته، ثمّ يواجه ذاك 
الموقف الذي يمكنه أن يغشّ أو يكذب أو يخون فيه؛ حينئذٍ يُقال بأنّ هذا الحكم قد تنجّز عليه؛ 

على ربح إن كذب أي أنّه الآن فقط حصل على عينيّة، حيث يرى الإنسان فجأةً بأنّه سيحصل 
على الطرف المقابل، فيأتي الشيطان ويقول له: يا عزيزي، اكذب، فهذه هي قواعد المعاملة! دع 
عنك كلّ ذلك الكلام ]الذي يُُرّم الكذب[، فالجميع يفعل ذلك، إلاّ أنت، ففي النهاية، سوف 

ة، فلا إشكال في يعفو الله عنك بعد توبتك! هل التفتم؟ أو أن يقول له: اكذب الآن هذه الكذب
ذلك، وارتكب هذه المعصية، فلا عيب في ذلك؛ وإلاّ فلمن جعل الله التوبة إذن؟ ولمن جعل 
عفوه؟ وهذا المسكين لا يعرف أنّه بهذا العمل الذي يقوم به ـ إذا فرضنا أن الله تعالى سيعفو 

ه هو العفو فقط؛ أي عنه لاحقًا ـ قد خسر رأسمالاً لا يمكن أن يعود إليه أبدًا، فالذي حصل علي
أنّك إذا تُبت، فإنّنا سنرفع عنك تلك العقوبة المترتّبة عليك؛ نعم، على الإنسان أيضًا أن يتدارك 

https://madrasatalwahy.org/


  4 
 

أخطاءه، لا أن يكذب على شخص آخر، ويكتفي بعد ذلك بالقول: لقد تبت الآن! لا، بل يجب 
يه ذلك، أو افترى أن يذهب إليه، ويقول له: لقد كذبت عليك! وإن كان قد اغتابه ووصل إل

عليه، وبلغه ذلك، فعليه أن يعتذر منه ويجبر فعلته، ويعلن أمام الناس: لقد افتريت على هذا 
الشخص، واغتبته وكذبت عليه! فعندما يكون الإنسان يتحدّث بالمعصية يكون مستأنسًا جدّاً، 

 ا صحيح؟وأمّا عندما يلتفت ويندم، فإنّه يرغب في أن تبقى المسألة مخفيّةً؛ هل هذ
هذا الذي يقال له تنجّز! فالإمام السجّاد عليه السلام يُخاطب الله تعالى قائلًا: إلهي! أنا في 
مقام التنجّز متيقّن بذلك الوعد الذي وعدت به، وذلك التكليف الذي وضعته أنت على نفسك 

يوم  ـ وقلتَ: سوف أفعل هذا الأمر وأقوم بذاك الفعل ـ ، لا أنّ هناك مسألة سوف تحصل
القيامة، فلننتظر لنر ما الذي سيحصل امتثالاً لكلام قاله الله تعالى! فالإمام يقول: أنا الآن أعيش 
على أساس هذا الوعد الذي وعدت به، فحياتي قائمة على وعدك، وأنا أقضي اليوم من الصباح 

الصباح  إلى المساء بما وعدتني من أنّك ستعفو عنيّ، وتصفح عن أخطائي، وأمضي أوقاتي من
إلى الظهر ومن الظهر إلى المساء ومن المساء إلى الصباح على أساس ذلك! وأنا أقضي أيّامي 
بهذا الوعد الذي وعدت به من العفو والإغماض عن الذنب؛ فأصلّّ على أساس هذا الوعد، 
وأصوم على أساسه، وأؤدّي عباداتي على هذا الأساس، وفي كل لحظة من اللحظات، أطبّق هذا 

 عد في مقام التنجّز على نفسي.الو

 أهميّة التنجزّ في سلوك الإنسان

إنّ هذه المسألة هي من المسائل الجوهريّة والحيويّة في سلوك الإنسان؛ وهي أن يعيش 
الإنسان حالة التنجّز واليقين بالنسبة لطريقه، فلا فائدة في أن يقول: لنذهب ونر ماذا يجري 

ا أيضًا، فقد ذهبنا إلى أماكن أخرى، وحضرنا هيئات ومساجد هناك! أو أن يقول: فلنأت إلى هن
 ـفالتقينا بالشخص الفلاني  وتكايا أخرى، واستمعنا إلى خطباء آخرين، ورأينا أشخاص مختلفين 
وقرأنا كتاب المؤلّف العلّاني ومقالاته ـ ، فلنأت إلى هنا أيضًا، ونر ماذا هناك! ويقول: حسناً، 

 بأس به، إذ يُتحدّث فيه عن بعض الأمور الجيّدة.. إنّ كلّ هذا لا فائدة الظاهر أنّ هذا المكان لا

https://madrasatalwahy.org/


  5 
 

فيه، نعم، هو جيّد بعنوان كونه مقدّمة، لا أن يكون بشكل مستمرّ ودائم، وإلاّ بقي الإنسان إلى 
 ! "لنر ماذا سيحصل"آخر عمره في حالة 

ا بأن لا تتعجّلوا في قبول كان المرحوم العلامة يؤكّد كثيًرا، ويكرّر تأكيده، ويؤكّد علين
ا كان إلى هذه المائدة؛ فصحيح أنّ هذه  الأشخاص، ولا تسرعوا في دعوة الناس، ولا تدعوا أيًّ
المائدة ممدودة، لكن ينبغي أن يشعر الشخص بالجوع! فما لم يكن الإنسان جائعًا، لا يمكنه 

لصنف أم من ذاك، وهل هذا الجلوس إلى هذه المائدة، وإلا لجلس وبقي ينظر: هل آكل من هذا ا
الطعام جيّد بالنسبة لي أم ذاك؟ وأمّا الجائع، فعندما يُدعى إلى الطعام، لا ينظر إلى أيّ الطعام هو 
جيّد بالنسبة إليه. وإنّ هذه المطالب التي أذكرها للإخوة هي عبارة عن التجربة الشخصيّة 

مع أساتذته بهذا النحو، وكان حاله للحقير مع المرحوم العلّامة وأساتذته، حيث كان يتعامل 
كحال من عاش حالة قحط لمدّة سبع سنوات، ومثل أولئك الذين يُضربون عن الطعام، فيبقون 
جائعين لمدّة عشرة أيّام أو عشرين يومًا، فيضعفون ويضعفون إلى أن يأتوا ويجلسوا على مائدة؛ 

فهذا أعظم من الجوع وأشدّ منه  فكيف ستكون حالتهم النفسيّة بالنسبة إلى أكل هذا الطعام؟
 بمراتب.

وهذه المسألة يشعر بها الإنسان بوضوح عند العطش، ولا بدّ أنّه حصل لكلّ شخص أن 
وصل في فترة من الزمن إلى ما هو أشدّ من العطش، وقد حصلت بالنسبة إلّي، حيث وصلت إلى 

يار من شدّة العطش، مرحلة تجاوزت فيها حالة العطش، ووصلت إلى حالة من التعب والانه
ونسيت مسألة العطش كلّيًا؛ ففي هذه الحالة، عندما يصل الإنسان إلى الماء، كأنّه قد وصل إلى 
منبع الحياة. لقد كانت لدى المرحوم العلّامة في علاقته بالعظماء وسماع حديثهم وكلامهم مثل 

ة ـ ولا يخفى أنّني كنت هذه الحالة، فقد كنت أحيانًا أذهب وأحشر نفسي في بعض أموره الخاصّ 
في ذلك الزمن أشاغب كما هو الحال دائمًا، وكنت أكثر شغبًا من الآن ـ لأرى ماذا هناك، وما هي 
الأمور التي تحصل معه، فكنت ألاحظ أن توجّهه إلى أساتذته هو بنحوٍ بحيث لو حصل إلى 

 جانبه شيء، لم يكن يلتفت إليه! 

https://madrasatalwahy.org/


  6 
 

 يجة سلوكه في كلّ لحظةالسالك المتنجزّ هو الذي يشعر بنت

هذا هو الذي يقال له إنسان يسعى للحصول على الحقيقة والوصول إلى الهدف! هذا هو 
ق، وهو الذي يُيا على أساس التصديق، ولا يكتفي بأن يعد  المتنجّز! فالمتنجّز هو المصدِّ

 ما يقولونه صحيح! نفسه، كما نفعل نحن الذين نعد أنفسنا، حينما يُقال لنا: كذا، فنقول: لا بدّ أنّ 
ويقولون: كذا، فنقول: لا بدّ أن يكون هناك شيء من هذا القبيل، فلنذهب، ولنر ماذا سيحصل! 
كلاّ يا عزيزي، إنّ نفس مجيئك إلى هذا المكان وتواجدك بهذه المدرسة ومسيرك في هذ الطريق 

 ن به.. هذا هو ذلك.وإحساسك بهذه الحقيقة والواقعيّة هو التنجّز الذي ينبغي عليك أن تتيقّ 
گريزد از درت يا خواهد قصورش بين *** به جنتّ مىخدايا زاهد از تو حور مى

 رب شعورش بين
)انظر يا ربّ إلى قصور الزاهد حين يطلب منك الحور )و يطلب منك سواك(، و تطلّع إلى 

 1شعوره حين يهرب من بابك إلى جنتّك!(
على الحور، لكن ماذا عن الآن؟ لا شيء! فهو  فذلك الزاهد يصلّّ لكي يُصل يوم القيامة

الآن يصلّّ: الله أكبر، بسم الله الرحمن الرحيم... ولا الضالّين.. سبحان ربي العظيم...، فلماذا 
نحن نصلّّ؟ لكي نحصل على الحورية فيما بعد، وإن لم يعطوا الحور، سوف يعطون الثور؛ ففي 

 هوا، فما أقوله لكم، قد سمعته واقعًا!نهاية الأمر، سوف يعطون شيئًا ما!!! انتب
ففي أحد الأيّام، ذهبت عند أحد العلماء ـ وقد مات فعلًا وانتقل إلى رحمة الله، وكان 
مرجع تقليد ورجلًا جيّدًا ـ فدار الكلام حول الصلاة، فقلت له: يا سيّدي، بأيّة نية تُؤدّون 

وعد بكلّ هذه النعم في الجنةّ؛ فنحن نصلّّ الصلاة؟ فقال: لقد وعد الله بالجنةّ والحور العين، و
لأجل ذلك، وإلا فلماذا نصلّّ؟! لقد كان يبلغ التسعين من العمر، ومع ذلك نراه يقول: أنا أصلّّ 
للحصول على الحور التي سيمنحونها لنا بعد الموت! لكن ماذا عن الآن؟! لا شيء! ما الذي 

من القرآن الآن؟ وما الذي تناله من الصوم تستفيده الآن من الصلاة؟ وما الذي تحصل عليه 

                                                           
 . المترجم56، ص ۱۰راجع: معرفة المعاد، ج    1

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

الآن؟ فنحن نصوم حتّى نحصل على برتقالٍ يوم القيامة؛ فبرتقال الجنةّ بهذا المقدار.. بمقدار 
البطيخ! لكن من الجيّد أن تكون الأغصان صلبة حتّى لا تنكسر، فتقع البرتقالة على رأس 

 زن طنّ!الإنسان! وأمّا البطيخة، فلا بدّ أن تكون هناك بو
ونحن نقرأ القرآن لكي نحصل على الثواب في ذلك العالم؛ مثلما ورد في الروايات أنّ 
الإنسان تنبت له شجرة على كلّ آية قرأها، وأنّ له شجرة في الجنة عل كلّ )لا إله إلا الله( يقولها 

لقيامة، ونحن وأمثال ذلك. إنّ هذه الشجرة تنمو الآن في وجود الإنسان، لا أنها ستنمو في يوم ا
غافلون عن هذه المسألة! حسناً، إنّنا نصلّ لأنّ الله أمرنا بذلك، ولأنّه وعدنا بالحور والغلمان 

 والنعم.
هل هذا هو الصحيح، أم ما يقوله العظماء ـ ولا يخفى أنّه لدينا روايات بهذا المضمون ـ 

القرآن ]وملقي القرآن[هو  عندما يذكرون بأنّه عليك حينما تقرأ القرآن أن تتصوّر بأنّ قارئ
أنت؛ بمعنى أنّ هذه الآيات قد دخلت واستقرّت في وجودك وأنت تتلوها من وجودك وذاتك! 
أي أن تجعل من نفسك أنت القارئ، والمستمع شخصًا آخر.. هذا هو معنى قراءة القرآن؛ مثلما 

شت في نفسه وتكوّنت كان القرآن ينزل على النبيّ، وكان النبيّ يقرأ هذه الآيات بعد أن انتق
حقيقتُها في وجوده، لا فقط هذه الألفاظ: )صاد وضاد وطاء ودال وذال ولام وعين(، لا، بل 
حقيقة هذه الآيات وواقعيّتها، وذلك العالم الذي تحكي عنه هذه الآيات، وتلك المفاهيم التي 

ود النبيّ صلّى الله تترشّح عنها هذه الآيات! فالألفاظ تحكي عن هذه المفاهيم المغروسة في وج
 عليه وآله وسلّم الذي يأتي بعد ذلك ويلقيها على الناس بواسطة هذه الألفاظ؛ هل هذا واضح؟

فما الذي يتصورّه الناس؟ يتصوّر الناس بأنّ النبيّ قد جاء وقرأ علينا هذه الآيات 
يُضروا هذه المعاني وحفظناها، وبما أنّ النبي قالها لنا، فنحن نقرأها! لا، بل يجب على الناس أن 

الموجودة في وجود النبيّ ـ والتي ألقاها بهذه الألفاظ فدوّنوها على جلود الحيوانات وعلى 
الأوراق وغيرها ـ ، وأن يُفظوها في وجودهم، ويثبتوها في نفوسهم، ثمّ يعيدوا قراءتها من 

آن قد نزل عليك أنت، وجودهم عند الصلاة أو عند قراءة القرآن؛ فماذا يعني ذلك؟ يعني أنّ القر
ونزل على كلّ فرد منكم، والنبيّ عبارة عن مرآة فقط؛ لأنّنا بحاجة إلى مرآة في الوسط، وبحاجة 

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

إلى واسطة، فالله لا يأتي ويوحي إلى كلّ فرد فرد؛ لأنّ الوحي بحاجة إلى عدّة أمور يا عزيزي! 
إلى غار حراء؟ لو مشينا خطوتين  فهو بحاجة إلى الذهاب إلى غار حراء، فمن يا تُرى قد ذهب مناّ

فقط، لقلنا: آخ، رجلّ تؤلمني! ولعدنا إلى المنزل، وأمّا النبيّ، فكان يُقيم في غار حراء أربعين 
يومًا بعد الأخرى! إنّ الوحي يستتبعه العمل، ويستتبعه البرد، وبحاجة إلى إحياء الليالي حتّى 

 اجة إلى ألف مسألة أخرى.الصباح، وبحاجة إلى عزلة ومجاهدة ومراقبة، وبح
حسناً، فالله أعفانا من جميع ذلك، وقال لنا: اجلسوا في منازلكم، فقد اصطنعنا ذاك الذي 
ينبغي عليه أن يقوم بكلّ هذه الأمور! وقد أعددنا النبيّ والأئمّة لمثل هذه الأمور؛ فهم مكلّفون 

الأمر، فيتلقّى هذه المطالب،  بحمل أثقالكم، وإيصالكم إلى المقصود! فهذا النبيّ يتوسّط في
ثمّ يُلقيها علينا بعد ذلك. وأسألكم بحقّ: كم هو مقدار استفادة الذين يقرؤون القرآن بهذه 
الطريقة من دون الالتفات إلى معانيه أبدًا، وغاية جهدهم أن يمنوّا على الله تعالى بسبب الثواب 

من قراءة القرآن؟! هل إنّ الإمام الذي وعد به الله سبحانه وهذه الأمور؟ وما هو حظّهم 
، إلى أن رأيت ﴾إياّك نعبد وإياّك نستعين﴿لا زلت أردّد: »الصادق عليه السلام عندما قال: 

، وأنا الآن أسمع ﴾إياّك نعبد﴿وسمعت أنّ هذه الكلمات تصدر من تلك الذات التي أقول لها: 
كان يقرأ بهذه الطريقة؟! وهل كان يقرأ بنية الحصول على الحور العين يوم القيامة؟! أي  1«ذلك!

هل كان يقول: نصلّّ لكي نحصل على الحور العين يوم القيامة؟ ولا بدّ أن الحور للرجال، وأمّا 
 النساء، فلهم الغلمان.. وهناك أيضًا برتقال ولبن وحليب في يوم القيامة، وأمثال ذلك!

ا! وهل إنّ هذا  يعني هل كان الأئمّة يصلّون في الحقيقة بهذا الشكل؟! فهذا مضحك جدًّ
الارتباط ـ الذي كان هؤلاء العظماء يجرونه مع الله عند الصلاة وعند قراءة القرآن ـ له جهة 
صوريّة فقط؟ وهل هو لأجل الوعد الذي سوف يتحقّق لاحقًا؟ أم أنّ هذا الارتباط بنفسه يعني 

! لقد كان الإمام الصادق يشعر بلقاء الله في نفس تلك اللحظة، وكان النبيّ يشعر بلقاء لقاء الله
                                                           

ادِقَ ]عَلَيهِْ «: فلاح السائل»يقول السيّد ابن طاووس رحمه الله في كتاب    1 دٍ الصَّ لَامُ فَقَدْ رُوِيَ أن مَوْلَانَا جَعْفَرَ بْنَ مُُمََّ [ كَانَ السَّ
رُ آيَاتِ يَتْلُو القُرْآنَ في صَلَاتهِِ، فَغُشَِِ عَلَيهِْ. فَلَماَّ أفَ  اقَ سُئلَِ: مَا الذي أوْجَبَ مَا انْتَهَتْ حَالُكَ إليه؟ فَقَالَ مَا مَعْناَهُ: مَا زِلْتُ اكَرِّ

َّنْ أنْزَلَهاَ، عَلَى المُكَاشَفَةِ وَ العِياَنِ، فَلَمْ  ةُ البَشَرِ  القُرْآنِ حتى بَلَغْتُ إلَى حَالٍ كَأنَّنيِ سَمِعْتُ مُشَافَهَةً مِم ةُ بمُِكَاشَفَةِ الجلََالَةِ تَقُمِ القُوَّ يَّ
يَّةِ   (. المترجم3۰6، ص ۱)معرفة الله، ج  الإلَهِ

https://madrasatalwahy.org/


  9 
 

الله في نفس تلك اللحظة التي يقول فيها: أرحني يا بلال، وكان يشعر بحالة اللقاء بالله في ذلك 
 الوقت.

 حكاية عن المرحوم دستغيب في بيان تنجزّ لقاء الله تعالى

ب، لقد كان رجلًا عظيمًا جدًا، ومستقيمًا وزاهدًا، وخاليًا من رحم الله المرحوم دستغي
الأهواء، وقد كان من الأصدقاء الحميمين للمرحوم العلّامة، وكان يُبّه كثيًرا! ففي السفر الذي 
تشرفّنا فيه بالذهاب إلى كربلاء بعد عودتنا من مكة ـ وقد ذكر تفصيله المرحوم العلّامة في 

، كان السيّد دستغيب قد ابتلّ في ذلك الوقت بمصيبة فقدِ أحد أولاده،  كتاب الروح المجرّد ـ
وقد قال بعضهم بأنّه أثير حول سبب موته بعض الشكوك، حيث كان ذلك في زمن الشاه.. فأتى 
إلى كربلاء، وعلم المرحوم العلّامة بمجيئه، فقال السيّد الحدّاد: لنذهب لكي نعزّيه! فذهبنا إلى 

 أجره، وهو مؤلّف من ثلاث غرف، وقد كان مجلسًا عجيبًا جدًا.منزل كان قد است
ومن ضمن الكلام الذي ذكره أنّه قال: كناّ يومًا في مُضر المرحوم الأنصاري... حيث 
كان ]المرحوم دستغيب[ مقيمًا في شيراز، فكان يأتي من هناك إلى همدان ويبقى فيها بضعة أيام، 

الدين الحائري رحمة الله، وكان يأتي أيضًا المرحوم الشيخ  وكان يأتي برفقة المرحوم الحاج صدر
حسن نجابت، حيث أنّ بعض الأصدقاء كانوا من شيراز، وكانوا يأتون عادة كلّ شهرين أو 

 ثلاثة أشهر إلى همدان.
قال: في إحدى المرّات التي أتينا فيها إلى همدان، ذهبنا إليه وكناّ في حالة انشراح وسرور، 

ا لم نكن نشعر هل أنّنا في الأرض أم في السماء، ولم نكن نشعر بأنفسنا أصلًا، حيث والحاصل أنّن
كناّ في حالة نشاط عارم! وعندما أردنا أن نصلّّ صلاة الظهر، حصل لدينا فجأةً خطورٌ مفاده: 

هذا  ، وما فتئنا نتردّد على«لقاء الله.. لقاء الله»متى يُصل لنا لقاء الله؟ فما فتئنا نردّد عبارة 
 المكان، فلماذا لا خبر لنا عن لقاء الله نحن الذين أتينا بأجمعنا إلى هنا؟! 

قال: وفي ذلك الحين ارتفع الصوت بالتكبير، وشرع المرحوم الأنصاري بالصلاة ـ 
والظاهر أنّهم كانوا في المسجد؛ لأنّ المرحوم الأنصاري كان يصلّّ في المسجد، وقد حصلت 

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

سواء كان ذلك في المنزل أم في المسجد، لكن من المقطوع به أنّها كانت هذه القضيّة في الظهر 
ا فاقت جميع تلك الحالات التي  صلاة الظهر ـ ، وعندما بدأنا بالصلاة، اعترتنا حالة عجيبة جدًّ
حصلت لنا قبل ذلك وكناّ نظنّ فيها بأنّنا نشعر بالسعادة، إذ حصلت لنا حالة ونشاط عجيبين، 

ى ركعنا، ومتى سجدنا، وكناّ نقتصر على متابعة المرحوم الأنصاري في فعله فلم نعد نشعر مت
من دون الإحساس بالوضعيّة التي كناّ فيها! وحينما انتهت صلاة الظهر، وانتهى المرحوم 
الأنصاري من التسبيح، نظر إلّي وقال: هل فهمت الآن مسألة لقاء الله؟ وهل أدركت الآن 

 الصلاة؟مسألة لقاء الله تعالى في 
نحن نتصوّر بأنّ الحضور في هذا الطريق والثبات عليه هو عبارة عن عمل تكراري يهدف 
للوصول إلى مرتبة أخرى وحالة أخرى، والحال أنّه في كلّ موقف وكلّ لحظة حصل فيها تجديدُ 

بصيرة فكرٍ لنا، فإنّ ذلك يُعدّ بنفسه لقاءً وخطوة نحو الأمام بالنسبة إلينا! فكلّ رؤية جديدة و
جديدة وفكر جديد يُصل لنا فيما يخصّ مختلف المسائل الاجتماعيّة والسياسيّة والدينيّة 
والفقهيّة والأخلاقيّة والعقائديّة هو عبارة عن خطوة في اتّجاه لقاء الله؛ فما الذي يعنيه لقاء الله 

َ هُوَ الَْ ﴿تعالى؟ إنّ لقاء الله يعني تثبيت الحقّ  نَّ اللََّّ
َ
نَّ ما يدَْعُونَ مِنْ دُونهِِ هُوَ  قذلكَِ بأِ

َ
وَأ

 .1﴾الْْاطِلُ 
ا! فالله هو الحقّ، ومتى ما وقفت أمام خيارين: إمّا أن تقول الصدق أو تكذب،  عجيب جدًّ
وصدقت، فإنّ الله موجود هناك، وليس أنت. وأمّا إذا كذبت، فإنّ الشيطان هو الموجود 

ِ ﴿هناك..  نَّ ما يدَْعُونَ مِنْ دُون
َ
؛ فـ ﴾هو الْاطل﴿؛ لماذا تكذب؟ لوجود جهة ﴾هِ الْْاطِلُ وَ أ

ليست بمعنى الدعاء والطلب، بل بمعنى الوجهة والتركيز والتوجّه والاعتماد؛ فذاك  ﴾يدعون﴿
الذي يدعونا نحو الكذب هو الباطل، وأمّا الذي يدعونا نحو قول الصدق ـ والحال أنّ الصدق 

ول: نحن نقول الحقّ ولو كان في غير مصلحتنا ـ فما خلاف لمصلحتنا الدنيويّة، ومع ذلك نق
َ هُوَ الَْقّ  ﴿هو؟ هو الله؛  نَّ اللََّّ

َ
، فالله حاضر هناك؛ وعليه، فإنّ نفس اختيارك لهذا ﴾ذلكَِ بأِ

الطريق من بين هذين الطريقين اللذين أمامك يعني لقاء الله، وهو لقاء لله تعالى بهذا المستوى؛ 
                                                           

 .62سورة الحجّ، الآية    1

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

في قضيّة أخرى ومسألة أخرى، بل في كلّ موقف كان لديك فيه قدم صدق  وقد يكون عندنا لقاءٌ 
َ هُوَ الَْقّ ﴿ونية صدق وهدف صدق؛ فذلك الموقف يعني:  نَّ اللََّّ

َ
، فالله هو الحقّ يعني أنّه ﴾بأِ

حلّ في كيانك، وبما أنّه حلّ في كيانك، فأنت تقول الحقّ، فتكتشف بأنّ هذا الصدق هو بسبب 
َ هُوَ الَْقذلكَِ ﴿ماذا؟  نَّ اللََّّ

َ
؛ أي أنّ الحقّ قد أتى إلى هنا. وأمّا إذا حلّ الشيطان، فإنّك ﴾بأِ

ستكذب؛ يعني إذا كذبت، فإنّ الشيطان قد أتى؛ وبذلك تكتشف بأنّ هذا الكلام قائم على 
نَّ ما يدَْعُونَ مِنْ دُونهِِ هُوالْْاطِلُ ﴿أساس عدم حضور الله، وعدم الحقّ، ومن باب 

َ
؛ فالباطل ﴾وَأ

 قد حلّ في هذا المكان. 
حسناً، فهذا يُعدّ معيارًا من المعايير، والإنسان يمكنه ذلك.. تفضّل على بركة الله! 
ويمكنه أن يتحرّك ويتقدّم، ويمكنه أن يشاهد لقاء الله لحظة بلحظة؛ وكم هو جميل عندما يتمكّن 
الإنسان من عبور جسر، والخروج من امتحان، فيرى كم كان ذلك جميلًا ولذيذًا، وكم هي 

 المترتّبة على ذلك! فهذه المسألة هي التي تعني لقاء الله. المنافع
لقد كان الشيخ الأنصاري يريد أن يقول للمرحوم دستغيب: ما معنى أنّك تبحث عن 
لقاء الله؟ ففي كلّ آن تتواجد فيه هنا، يُصل لك لقاء الله! حسناً، تعال لأريك ذلك في الصلاة، 

سجدت، وفي أيّ حال ووضع كنت! حسناً، لقد إلى درجة أنّك لن تعلم متى ركعت ومتى 
 شاهدت هذا الأمر بنفسك!

 معنى تنجزّ وعد الله تعالى في الصفح عن المستغفرين

في أحد الأيّام، كنت مع مجموعة من الأشخاص في مكان ما مع المرحوم العلامة ـ طبعًا 
 ـوهو من رفق  ـ، فنظر أحد الرفقاء  اء ذلك الزمان ولايزال كلّنا مبتلى بالنقص والعيب والضعف 

الآن على قيد الحياة ـ إلى المرحوم العلّامة ـ ولم نعرف لماذا فعل ذلك ـ وقال: يا سيّدي، ما هو 
الحاصل؟ ما هو حاصل كلّ هذه المساعي التي بذلناها هنا؟! فنظر إليه العلّامة... ماذا يقول 

من « ما هو الحاصل؟»عي للقول له؟! قال له: سمعًا وطاعة!!! حسناً، ما هو سبب ذلك؟ فلا دا
، وإلاّ لماذا لست في مكان «ما هو الحاصل؟»الأساس! فأنت عندما تكون هنا، لا داعي لقولك 

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

آخر الآن؟! فيكفي أنّك موجود هنا ولست في مكان آخر، والحال أنّه يمكنك أن تكون في مكان 
ولا يمكنك أن تفعل  آخر، ويمكنك أن تفعل أمورًا أخرى، ولكن بسبب وجودك هنا لا تفعل

ذلك، ولأجل أنّك هنا، لا يتمكّن فكرك ونفسك وفطرتك ووجدانك من الإقدام على ذلك؛ 
فصرت تأخذ القرار الصحيح في مختلف مسائل الحياة الاجتماعيّة وغيرها. وعليه، ما الذي يعنيه 

 ؟ «ما هو الحاصل؟»قولك 
ذي يقول عنه الإمام السجّاد عليه إنّ هذه المسألة تعني حقيقة الحضور، وذلك التنجّز ال

زٌ مَا  السلام: أنا متيقّن في وجودي من ذاك الوعد الذي وعدتني به؛ يعني أنا أشعر به.. متنجِّ
نْ أَحْسَنَ بك ظنًّا، أي أنا مصدّق بأنّك تغمض عن ذنوبي وتغضي عنها،  فْحِ عَمَّ وَعَدْتَ مِنَ الصَّ

ا أنّ الإنسان قد يرتكب ذنبًا وتحصل له كدورة، لكنهّ وأنا أفهم ذلك وأشعر به؛ ألا ترون أحيانً 
حينما ينهض للصلاة يرى أنّ تلك الحالة قد زالت عنه، واستبدلت بحالة من الخفّة؟! هذا هو 
المراد من ذلك! يعني أنّ الله قد أغمض عنه، ولو لم يغمض الله عنه، لبقي على ذلك الحال؛ 

تُصيبه حالة من الكدورة، ثمّ بعد ساعة يُصل له شيء  وهذا ما يُصل كثيًرا للإنسان، وذلك بأن
معيّن، أو يتدخّل عنصر آخر؛ كأن يسمع القرآن مثلًا أو يُصل له توجّه خاصّ، فيلحظ أنّ تلك 
الحالة قد ارتفعت! عجبًا! عند ذلك، نجد أنّ ذلك الإنسان يتنفّر كثيًرا من تلك الحالة، فلا 

يعيد ذلك الكلام الذي صدر منه، أو إذا صدر منه، يريد أن  يريدها أن تعود أبدًا، ولا يريد أن
نْ أَحْسَنَ بك ظنًّا"يصحّحه! فما هو سبب حصول هذه الحالة النورانيّة؟  ؛ أي أنّ "الصفح عَمَّ

الله تعالى قد ستر عليه، فذهبت تلك الحالة، وعادت له حالته السابقة، وصارت لدى نفسه حالةٌ 
قى أنّ هذا المقام هو مقام حال لا مقام استقرار، بمعنى أنّه ينبغي من البهاء والبهجة، لكن يب

العمل على تكراره بشكل مستمرّ إلى أن يصل إلى مرحلة الاستقرار، ويجب على الإنسان أن يُمرّن 
 نفسه ويُداوم على المراقبة لكيلا يعود لنفس الخطأ.

نه شخص آخر؟ وفي هذه الحالة، ألا ترون أحيانًا أنّ الإنسان قد يتكلّم بكلام، فيتكدّر م
نجد أنّ ذلك المتكلّم قد حصل له انقباض بسبب ذلك؛ لا تتكلم من أوّل الأمر يا عزيزي! 
أفهل أنت مجبور على الكلام؟! وهل الإنسان مجبر على أن يقول كلّ شيء؟! على الإنسان أن يُبقي 

https://madrasatalwahy.org/


  13 
 

ى أنّ ذلك المتكلّم قد ذهب ألف كلمة في داخله، ويتكلّم بكلمة واحدة فقط! ثمّ بعد ذلك، نر
واعتذر منه، فيحسّ بأنّ ذلك الانقباض قد ارتفع؛ فما هو سبب ذلك؟ سببه أنّ الحالة الأولى قد 

 ذهبت، وأتت حالة جديدة؛ وهي حالةٌ نورانيّة، وحالةُ رحمةٍ تأتي وتحلّ مكان تلك.
م: أنا أعيش بحالة هذه الحالة يُقال لها حالة التنجّز؛ يقول الإمام السجّاد عليه السلا

التنجّز، وأنا بالتنجّز آكل وأمشِ؛ أي أنّني أشعر كيف أنّك تضع أخطائي جانبًا، وأحسّ بذلك 
في وجودي، فأرى بأنّه لا وجود لكدورة الذنب في داخلّ، وبأنّ رحمتك أتت وحلّت مكانها، 

حد منيّ فقط كنتَ وأعلم بأنّك سترت الخطأ الذي ارتكبته، وبأنّ ذلك الخطأ قد ذهب بتوجّه وا
أنت الذي وفّقتني إليه؛ فإذًا من المعلوم أنّني متنجّز، ومصدّق، وهذا الإحساس والتصديق 
واليقين هو الذي يدفعني إلى الأمام، وأمّا إذا افتقدت ذلك... إذ يوجد بعض الأشخاص 

الله لنا؟! يا  كذلك، فيأتون إلينا ويقولون: سيّدنا، لقد ارتكبنا هذا الذنب، فهل يُعقل أن يغفر
عزيزي، يغفر الله ويعفو.. بالله وبالنبيّ يعفو عنك! يعني أنّ حالة من اليأس والقنوط قد 

 سيطرت علينا إلى حدّ نرى في الواقع أنّ الله تعالى عاجز، غاية الأمر أنّنا ننسب ذلك إلينا! 
كثيرة؛ فعندما فلا فرق عند الله تعالى بين أن يعفو عن ذنب واحد وبين أن يعفو عن ذنوب 

يريد أن يعفو، فإنّه يقوم بذلك في لحظة واحدة وتنتهي المسألة! فسواء صدر منك ذنب واحد 
أو ذنوب كثيرة، فإنّ ذلك يُمحى في لحظة واحدة! وهذا نظير ما يُصل عندما تريد أن تحذف 

لمة واحدة أو شيئًا من جهاز الكمبيوتر، فبضغطة واحدة على الزرّ تحذفه، سواءً كان مؤلّفًا من ك
من ألف كلمة، ولا يتطلّب منك الأمر أن تحذف واحدة بواحدة؛ فالله تعالى يضغط على الزرّ مرّة 
واحدة فقط، بغضّ النظر عن عدد الذنوب التي صدرت منك، وما عليك إلاّ أن تُحسن توبتك 

]لاقتراف أنت، وتجعل منها توبة حقيقيّة ونصوحًا، وتكون لك إرادة حقيقيّة في عدم العودة 
ذلك الذنب[، فيضغط الله تعالى على الزرّ مرّة واحدة، ليُمحى كلّ ذلك؛ وفي هذه الحالة، مهما 
فتّشت عن ذلك الذنب، فإنّك لا تجده، وتبدأ تتساءل مع نفسك: أفهل ارتكبت هذا الذنب من 

 الأساس؟! وقد حصل مثل هذا الأمر فعلًا.

https://madrasatalwahy.org/


  14 
 

ما يعملون على تنفيذ تلك البرامج المرتبطة فبعض الإخوان ـ إن لم نقل أكثرهم ـ ، عند
بالتوبة التي أمر بها العظماء والأولياء والعرفاء، ويُريدون توضيح تلك الأمور، يقولون: عندما 
أنظر إلى نفسي الآن، أرى أنّني لم أذنب من الأساس، فما الذي حصل؟ فقبل العمل بذلك 

هل يُعقل أن يعفو الله عنيّ؟! أي أنّني كنت  البرنامج وتنفيذ تلك الأوامر، كنت أقول مع نفسي:
ُ ﴿يائسًا كثيًرا من رحمة الله تعالى، وأمّا الآن، فلا أرى أنّني أذنبت أصلًا..  لُ اللََّّ وْلئكَِ يُبَدِّ

ُ
أ

. ويبدو أنّنا تحدثّنا عن هذا الأمر سابقًا، وبيّنا كيف أنّ الله تعالى يقلب الذنب ﴾سَيّئِاتهِِمْ حَسَنات
إلى حسنة؛ فأحيانًا، يستر الله تعالى الذنب ويعفو عنه، وهذا واضح، لكن أحيانًا يبدّله إلى  ويبدّله

حسنات، فهذا كيف يُصل؟ عجيب جدًا! إذ كيف يتبدّل الذنب إلى حسنة، وكيف يتبدّل روح 
الذنب إلى نورانيّة؟ فهذا شيء عجيب! وهو بنفسه يُتاج إلى كلام مفصّل، غير أنّنا لن نتعرّض 

 الآن. له
فكان أحدهم يقول: إنّني لا أشعر في نفسي بأنّني أذنبت من الأساس! ثمّ ظنّ بعد ذلك 
أنّ هذا أمر سّيء، وأنّه على الإنسان أن يشعر دائمًا بذنبه، فقلت له: لا يا عزيزي! لقد عفا الله 

لى، عنك، فاذهب وامرح وارقص، فقد صرت موردًا لرحمة الله ومغفرته! لقد طهّرك الله تعا
 فلماذا تسعى وراء ذنوبك؟! لقد انتهى الأمر، وحُذف ذلك من ذهنك!

هكذا هي المسألة، فعندما يريد الإنسان أن يرجع، وأن يتوب، ويُقرّر أن يُغيّر برامجه، فإنّ 
الله تعالى يساعده؛ فبمقدار ما تدفع مالاً، تأخذ طعامًا! لقد كان هذا المثل يجري دائمًا في ذهن 

مة وعلى لسانه، فكان يقول لنا دائمًا: بمقدار ما تدفع مالاً تأخذ طعامًا! فإن دفعت المرحوم العلاّ 
 كثيًرا، امتلأ ظرفك طعامًا، وإن أقللت، امتلأ نصفه؛ وهكذا!

 سوء ظنّ الإنسن بالله مانع من سلوكه إليه

، ليكن بناء على ذلك، نرى أنّ الإمام يعلّمنا ويبيّن لنا الطريق، ويقول: في علاقتك بالله
تعاملك معه على أساس الفضل، واعلم أنّ هذا الفضل سيأخذ بيدك، فلا تيأس، ولا تكن سّيء 
الظنّ به تعالى، وإلاّ فسوف يعيقك سوء الظنّ هذا عن الحركة! فلا تأتِ غدًا وتعترض على الله 

https://madrasatalwahy.org/


  15 
 

عند حسن أنا "تعالى وتقول: إلهي، لم أستطع! فيُقال لك: كان بإمكانك أن تكون حَسَن الظنّ! 
أي أنا أنظر إلى العبد هل لديه حسن ظنّ بي أم لا، فإن وجدتُه لا يُُسن  1؛"ظنّ عبدي المؤمن بي

الظنّ بي، تركته! فما علاقتي بك إن لم يكن لديك حسن ظنّ بي، فاذهب! وواقعًا نحن كذلك! 
، فلماذا علّّ أن فمن باب المثال، إذا وجدنا شخصًا أو رفيقًا لديه سوء ظنّ بنا، ترانا نقول: دعه

أسدي هذه الخدمة له؟! وأمّا إذا رأينا أنّ رفيقًا لديه حسن ظنّ بنا، فحتّى لو لم نرغب في إسداء 
 الخدمة له، تجدنا نقول: بما أنّه يُُسن الظنّ بي، فلأذهب وأسدي له هذه الخدمة وأقضي له حاجته! 

ذه الأوصاف!! ولهذا فإنّنا هكذا يفعل الله تعالى أيضًا، فنحن مثل الله، ونمتلك مثل ه
نفرح بحسن ظنّ الناس بنا؛ كأن يُقال لنا: دعك من فلان، فإنّه لا يهتمّ بالآخرين، ويسعى وراء 
عمله فقط! فعندما يرى الإنسان بأنّ هذا الشخص يتعامل معه بهذه الطريقة، وأراد أن يُسدي 

ن أفعل له هذا الأمر، وأمّا أن أزيد له خدمة، تجده يقول: حسناً، غاية ما يُمكنني القيام به هو أ
عليه، فلا! أو يقول: دعك منه، فإنّه يُسب نفسه ذو منزلة عالية.. دعك منه، فإنّه يفعل كذا 
وكذا! فعندما يشعر الإنسان بسوء ظنّ اتّجاهه من طرف ذلك الشخص، فسوف تحصل له بدوره 

رفيقه لديه حسن ظنّ به، وتعامُله معه هو  مثل هذه الحالة بالنسبة إليه، وأمّا إذا شعر الإنسان بأنّ 
تعامل آخر، وتعلّق خاطره به هو تعلّق مختلف، وعلاقته به هي علاقة مختلفة، فإنّه من نفسه لن 

 يستطيع ألاّ يأخذ هذه المسألة بعين الاعتبار.
والله كذلك أيضًا، فهو يريد أن يكون لدى عباده المؤمنين حسن ظنّ به! يا عزيزي: هناك 

.. هناك عظيم وهناك حقير، هناك سيّد وهناك عبد، ولكلّ شيء حسابه الخاصّ.. يقول الله إله
تعالى: أنت لديك حسن ظنّ بجميع المخلوقات، إلاّ بي أنا! وأنت تذهب إلى ألف شخص 
وتنحني أمامهم تسعين درجة، وتذهب إلى هذا وإلى ذاك، وتذهب إلى مخلوقاتي ليُساعدوك في 

 إذًا؟ ومتى تلتفت وتتوجّه إلّي؟! ومتى تأتي إلّي؟! ألا تعلم أنّ كل أثر أمورك؛ فمتى تذكرني
يترشّح منهم هو عبارة عن أثري أنا؟! ألا تعلم هذا؟ ألا تعلم بأنّ هذا الذي يقوم لك بهذا 

                                                           
ضَا عليه السلام قَالَ: ]الكافي   1 دِ بْنِ يَُْيَى عَنِ ابْنِ عِيسََ عَنِ ابْنِ بَزِيعٍ عَنِ الرِّ الَلَّه عَزَّ وَ جَلَّ أَحْسِنِ الظَّنَّ باِللَّهِ فَإنَِّ [ عَنْ مُُمََّ

اً  اً فَشَرّ  (. المترجم366، ص 6۷)بحارالأنوار، ج  يَقُولُ: أَنَا عِندَْ حُسْنِ ظَنِّ عَبْدِيَ الْمُؤْمِنِ بِي إنِْ خَيْراً فَخَيْراً وَ إنِْ شَرّ

https://madrasatalwahy.org/


  16 
 

العمل، أنا الذي ألقيت في روعه ذلك؟! ثمّ تغفل عنيّ، وتقول: ذهبت إلى فلان، وإلى المكتب 
 هذا العمل! حسناً يا عبد الله، لو لم يلقِ الله في روعه القيام بهذا العمل، لما قام الفلاني وأنجز لي

به! فقد كان بإمكانه أن يقول: اذهب وأغلق الباب! عندي جلسة! لا وقت لديّ! عندي اجتماع! 
تفضّل بالذهاب الآن! ألا يقولون ذلك؟ يقولون! لقد تركتَ الأصل، وأتيت إلى أشخاص 

 يُسمّى هذا؟ يُسمّى سوء ظنّ. آخرين؛ فماذا
حسناً، لقد ألمحنا إلى هذا المطلب في هذه الليلة، وسنعمد ـ إن شاء الله ـ على إكماله في 
الليالي اللاحقة. وعلى كلّ حال، فإنّه مطلب مهمّ، ومع أنّنا لم ننته بعد من الحديث عن مسألة 

ذه الليلة، حيث جرى الكلام عن هذا الفضل لكي ننتقل إلى الفقرة التالية، لكنّ هذا ما حصل ه
 المطلب.

 تنجزّ السالك وتصديقه بمسيره يحجزانه عن الاهتمام بالآخرين

إنّ هذا التنجز أمر مهمّ، وذلك بأن يكون لدى الإنسان يقين بالمسير الذي يسير فيه، 
لذي وبالمدرسة التي ينتمي إليها، وأن يكون لديه تصديق بأنّ الحقيقة هي في هذا المكان ا

يتواجد فيه؛ عندئذٍ، إذا كانت الحقيقة في هذا المكان، فلا ينبغي عليه أن يُعير سمعه إلى ماذا قال 
هذا وماذا قال ذاك ، وماذا هنا وماذا هناك؛ فجميع هذه الأمور تصير موانع وصوارف، بحيث 

فض تأتي هذه الصوارف وتقلّل من ذلك التنجّز وتبري ذلك اليقين وتكسره، فتعمل على خ
ذلك التنجّز الذي ينبغي أن يكون في الإنسان، وتلك الاستقامة التي يجب أن يتوفّر عليها، وذلك 
الفكر الذي ينبغي أن يكون متمحّضًا ومركّزًا على نقطة واحدة حتّى يمكنه أن يجني استفادة 

لشكّ أكثر؛ نعم، فالشياطين والأبالسة منتشرون بشكل كبير هنا وهناك، فيأتي أحدهم ويبعث ا
 1في الإنسان، ويأتي الآخر ويبعث الشكّ فيه، وهكذا إلى أن تتبدّل المسألة شيئًا فشيئًا إلى هيئة،

وبعد ذلك في أمان الله! إنّ هذا كلّه بسبب أنّنا نفتقد للتنجّز، ولا تصديق لدينا، ولسنا ثابتين على 
                                                           

بات المرتبطة بالمعصومين المراد بالهيئات هنا هي تلك المؤسّسات التي يُشكّلها بعض عوامّ الناس من أجل إقامة المناس   1
عليهم السلام؛ وقد أصبحت الكثير من هذه الهيئات تحصر اهتمامها بالأمور الظاهريّة فقط، لتتحوّل بذلك مراسم العزاء 

 )وغيرها( إلى طقوس رتيبة قد تكتنفها في بعض الأحيان بعض مظاهر الابتداع. المترجم

https://madrasatalwahy.org/


  17 
 

سابقًا ـ هي بأيدينا نحن، الطريق وعلى المباني والأصول؛ مع أنّ هذه الأمور ـ كما ذكرت لكم 
 فالمباني بأيدينا والمسائل بأيدينا.

ففي أحد الأيّام، كنت أتحدث عن أنّ أهم مباني هذا الطريق هو اهتمام الإنسان بعمله، 
دون النظر إلى أعمال الآخرين؛ فهذا من جملة المباني والدستورات الأخلاقيّة التي كان المرحوم 

؛ أي أن تهتمّ بنفسك، من دون أن تكون لك علاقة بمن يأتي ومن لا العلّامة يؤكّد عليها كثيًرا
يأتي! فإذا كنت قد اهتديت للحقّ، فخذه واعمل به وتقدّم على أساسه، وأمّا أن تخوض في السؤال 
عن: لماذا هذا أتى وجلس هناك؟ فلا علاقة لك به.. لماذا هذا جالس هنا؟ لا علاقة لك به! لماذا 

السيّد؟ فليفعل ذلك! لماذا السيّد يضحك مع فلان؟ هو أراد أن يضحك  هذا أتى، وتحدّث مع
معه؛ فهل هو بحاجة إلى أن يأخذ إجازتك ليضحك أو يبكي؟! إنّ هذه المسألة مهمّة جدًا، 
 ـالذي ذكر المرحوم العلّامة  وهي موجودة دائمًا، فمن أهمّ الأسباب التي جعلت ذاك الشخص 

صل عن المرحوم الحدّاد هي أنّه كان فضوليًّا، وقد كانت هذه اسمه في الروح المجرّد ـ ينف
المسألة أحد أهمّ الأسباب التي أحدثت تغييًرا وتبدّلاً في ذلك الشخص، وأدّت إلى طرده من 
قبل السيد الحدّاد؛ وكان هذا الأمر مشهودًا. وأمّا المرحوم العلّامة، فلم تكن أيّة علاقة له بما 

يأتي ويذهب، وكان بعض المخالفين يأتون إلى منزل السيد الحدّاد، كان يجري؛ فكان البعض 
كما كان يأتي أيضًا بعض الأشخاص الصالحين الذين لم يكونوا تلامذة له؛ فمن باب المثال، كان 
المرحوم السيّد مصطفى الخميني ابن المرحوم آية الله الخميني رجلًا صالحاً وذا نفس طيّبة 

هيمًا وذا نفس صافية، وكان واضحًا أنّه يسعى وراء الحقيقة؛ فكنت أراه وإنسانًا واعيًا، وكان ف
مرارًا، حيث كان يأتي أيّام الجمعة من النجف، وكان يجلس متربّعًا أمام السيّد الحدّاد وكلّه سمع 
له، فكان يجلس يستمع إلى السيد الحداد لمدّة ساعة، وإن كانت لديه أسئلة، كان يطرحها، 

يّد الحدّاد، ثم يودّعه ويذهب؛ لقد كان يأخذ نصيبه منه ويذهب! رحمة الله عليه، فيجيب عنها الس
ا، وكان المرحوم السيّد الحداد يُبّه أيضًا،  فقد كان رجلًا صالحًا وكريم النفس، وإنسانًا جادًّ

 وكان ذلك واضحًا من طريقة كلامه معه وعدم ردّه.

https://madrasatalwahy.org/


  18 
 

لذين كانوا يختلفون معه، فلم يكن لقد كان يأتي الكثير من الأشخاص المخالفين وا
المرحوم العلّامة يتدخّل في أيّ شيء، بينما كان ذاك الرجل يعترض ويقول: لماذا جاء هذا إلى 
المنزل؟ ما شأنك أنت بذلك؟! أو يقول: لماذا أتى هذا ولماذا جاء ذاك؟ يا عزيزي، هل أنت 

المسكين مكتب ومعاونين حتّى  مسؤول مكتبه؟ هل أوكل الأمر إليك؟ لم يكن للسيّد الحدّاد
يجعلك مسؤولا؛ً فما هي علاقتك بذلك؟! تعال يا عزيزي، واستفد منه، واذهب من دون أن 
تتدخّل! نعم، إن كان نصيبك قد قلّ بسبب ذلك، فهذا كلام آخر، لكنّ المفروض أنّك تأخذ 

جيء، فما علاقتك نصيبك وزيادة، إلى حدّ الإفاضة عن طاقتك؛ فإذا كان ذلك الشخص يُريد الم
أنت بذلك؟ ولو أراد منه المرحوم الحدّاد ألاّ يأتي، لقال: لا تدعوه يدخل! قد يأتي يوم، فيكون 

 هذا الفضول سببًا في سقوط الإنسان! يا عزيزي، أدّ ما عليك، واذهب لحال سبيلك!
لقد كنت أتحدّث عن هذه المسألة، ومن جملة ذلك أنّ بعض الأشخاص كانوا هناك، 

ت أعنيهم بكلامي.. يا عزيزي، إذا كنت جالسًا في مكان ما، فلماذا تنظر هنا وهناك لترى وكن
 ماذا يجري؟! بل طأطئ رأسك، واهتمّ بنفسك، وأنجز ما عليك فعله!

حسناً، فما الذي سيحصل إذا لم نرتّب الأثر على هذه المسألة؟ ستبقى هذه الصفة في 
ل التي توجب لنا الشبهة والإشكال؛ ففي النهاية، النفس إلى أن ندخل فجأةً في بعض المسائ

سوف يأتي يوم، وتكون هذه الصفة سببًا في سقوط الإنسان، كما سببّت فعلًا في سقوط البعض؛ 
فعندما نقول بأنّه على الإنسان أن يتشبّث بالمباني، فالنفع في ذلك إنّما يعود على الإنسان نفسه! 

أن تهتمّ بعملك وبنفسك، فإن لم تصغ للكلام، سوف تسقط، يا عزيزي، إنّ أحد هذه المباني هي 
 وإن سمعت الكلام، سوف تتقدّم للأمام!

لقد كان المرحوم العلّامة على هذا النحو؛ فعندما كان يسمع شيئًا من العظماء، كان يذهب 
شخصٍ  ويطبّقه على نفسه، وكناّ قد ذكرنا قبل ليلتين بأنّه حتّى حينما كان أساتذتُه يتحدّثون عن

 آخر غيره، كان يقول: هذا المطلب مرتبط بي، وأنا المعني به، وعلّّ أن أعمل به.

https://madrasatalwahy.org/


  19 
 

نرجو من الله تعالى ـ إن شاء سبحانه ـ ألاّ يُرمنا نعمة فهم هذه المطالب وإدراكها، 
ويوفّقنا شيئًا فشيئًا للوصول إلى هذه الحقائق التي بيّنها لنا هؤلاء العظماء والأولياء والعباد 

 مختصّين بحضرته من خلال هذه العبارات والمناجاة وهذه الأدعية وهذه المضامين. ال
وحقيقةً، إذا تدبّر الإنسان في هذه الفقرات من دعاء أبي حمزة، فلن يعود بحاجة إلى أيّ 
شيء آخر، ولن يُتاج إلى أيّ دستور سلوكي آخر، وإلى أيّ كتاب آخر؛ فيكفي أن نأخذ دعاء أبي 

، وندقّق فيه، لنرى ما هو مراد الإمام من دعائه لله، ولا نقول بأنّ الأئمّة قالوا لنا حمزة، ونقرأه
بأن نقرأ هذا الدعاء في ليالي شهر رمضان، لنحصل على ثواب ونسجل حضورنا فقط! كلّا، لقد 
ا ونرى ما  ذكر الأئمّة هذه المطالب لأجلنا نحن، ولأجل يومنا هذا، ولكي نأتي ونجلس سويًّ

مكننا فعله، ونتعرّف على أمراضنا، وما هو الدواء الذي ينفعنا، ولكي نمشِ في الطريق الذي يُ 
 الذي حدّدوه لنا، كما مشى الآخرون على هذا الطريق ووصلوا إلى مقصودهم!

والله وبالله وتالله، أنا أشهد بأنّ المرحوم العلامة الطهراني الذي تعرفونه والسيّد هاشم 
الحدّاد الذي تعرفونه والسيّد علّ القاضي قد قرؤوا هذه الأدعية وعملوا بهذه المطالب، وكانوا 
يتحدّثون في كلامهم بهذه الفقرات، وكانوا يعرضون نفس هذه المسائل والمضامين على 

ئهم، ويعملون هم بها؛ ولهذا صاروا كذلك، فصار أحدهم السيّد القاضي، والآخر السيّد رفقا
الحدّاد، والآخر العلّامة الطهراني، والآخرون أيضًا يمكنهم أن يصيروا كذلك؛ فهذا هو الطريق، 
وعلى الإنسان ألاّ يضع رأسه تحت التراب، بل عليه أن يعمل بالشِء الذي فهمه، ويرتّب عليه 

 ثر.الأ
نسأل الله تعالى أن يوفّقنا للعمل بهذه المطالب والمضامين، وأن ينعم علينا ببركاته 

 وألطافه الغيبيّة.
  

 اللهم صل على محمد وآل محمد

https://madrasatalwahy.org/

	التنجّز هو الوصول إلى مرتبة الواقعيّة والعينيّة
	أهمّية التنجّز في سلوك الإنسان
	السالك المتنجّز هو الذي يشعر بنتيجة سلوكه في كلّ لحظة
	حكاية عن المرحوم دستغيب في بيان تنجّز لقاء الله تعالى
	معنى تنجّز وعد الله تعالى في الصفح عن المستغفرين
	سوء ظنّ الإنسن بالله مانع من سلوكه إليه
	تنجّز السالك وتصديقه بمسيره يحجزانه عن الاهتمام بالآخرين

