
 

 

 

  

 هو العليم

  

 لقاء الله تعالى يحصل نقدًا لا نسيئة

  

 المحاضرة الخامسة -هـ ق  ۱٤٣٥سنة  -شرح دعاء أبي حمزة الثمالي 

  

 محاضرة ألقاها

 آية الله الحاجّ السيّد محمّد محسن الحسينيّ الطهرانيّ 

 قدس الله سره

  

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 أعوذ باللـه من الشيطان الرجيم

 بسم اللـه الرحمن الرحيم

 الحمد لله ربّ العالمين

 والصلاة والسلام على سيدّنا ونبينّا أبي القاسم محمد

 وعلى آله الطيبين الطاهرين

 واللعنة على أعدائهم أجمعين

  

  
فْحِ  وَأَنَا يَا سَيِّدِي» زٌ مَا وَعَدْتَ مِنَ الصَّ نْ أَحْسَنَ عَائِذٌ بفَِضْلكَِ هَارِبٌ مِنكَْ إلَِيْكَ متنجِّ  عَمَّ
 «بك ظنًّا

أي: يا مولاي، لقد عذت ـ وأعوذ ـ بفضلك وكرمك، وأهرب منك نحوك، وأنا بالنسبة 
لما وعدت به من العفو والإغماض عن الأشخاص ـ الذين أحسنوا الظنّ بك ـ متنجّز ومطمئنّ 

 ومتمسّك ومصدّق؛ فهذه العبارات هي بمعنى واحد.

 تركيز الإمام السجاّد عليه السلام على صفة الفضل

؛ "وأنا يا سيدّي عائذ بفضلك"حسناً، تحدّثنا في الليلة السابقة عن المراد من هذه الفقرة: 
فلماذا لم يقل: أعوذ بعدلك؟ أليس الله عادلا؟ً! ولماذا علينا أن نلجأ إلى الله بهذه الصفة؟ وأن 

نذهب إلى عدل الله؟ لأنّنا نعلم بأنّ الله تعالى عادل، ويضع  نستمسك بفضل الله في أمورنا، ولا
 كلّ شيء في موضعه؛ فإن أحْسَنَ شخصٌ، أثابه، وإن أساءَ، عاقبه! هذا هو معنى العدل.

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

حسناً، إذا كان مقرّرًا أن يكون الأمر كذلك، فلنلجأ إلى عدل الله، ولننظر إلى جانب 
لى لديه صفات مختلفة؛ فهو عادل، وهو قاهر، وقهّار، وذو كبرياء العدالة في الله تعالى! لأنَّ الله تعا

سْماءُ الُْْسْنى﴿ولديه أيضًا رأفة وعطف، ورحمة ورحيميّة.. لديه صفات مختلفة! 
َ
َ الأ فاَدْعُوهُ  وَلَِلّه

؛ أي: اسألوا الله تعالى بهذه الأسماء وادعوه بها، فكلّ اسم يترشّح منه عمل خاصّ وأثر 1﴾بهَا
؛ ولا يخفى أنّ لأرباب الذكر والورد هنا اهتمام خاصّ بأسماء الله، حيث نجدهم يستفيدون معيّ 

من الآثار المختلفة لأسماء الله بحسب اختلاف الحالات والمسائل؛ فلكلّ اسم من هذه الأسماء 
 خاصّية معيّنة، وله جهة معيّنة وأثر خاصّ، وحتّى أنّ إضافة حرف واحد ـ كالواو ـ في ذكرٍ أو

وردٍ ما سوف يُؤدّي إلى تغيير الأثر المترتّب على ذلك الذكر؛ أي أنّه إلى هذه الدرجة يفرُق الأمر؛ 
وسنشُير إن شاء الله تعالى ببعض التفصيل إلى الشروط المرتبطة بهذه المسألة عندما نصل إلى 

ي هناك ـ إذا صار لدينا مجال ووفّقنا لذلك، ونبّ  2الحديث عن مسألة الذكر في جلسات عنوان
ضمن حدود الاستعداد وما تسمح به الظروف ـ خصائص الأسماء والآثار المترتّبة على هذه 
الأذكار والأوراد، وأنّه لا يمكن للإنسان أن يشتغل بنفسه بأيّ ذكرٍ وورد، ويعمل به من تلقاء 

 نفسه؛ وسوف يأتي الحديث عن هذه الأمور في محلّها إن شاء الله تعالى.
عدل والفضل، نجد أنّ الإمام السجّاد عليه السلام يُركّز على مسألة الفضل؛ فمن بي ال

أي: يا سيّدي ومولاي، أنا أريد التعامل معك من خلال فضلك لا عدلك؛ فإنّك وإن كنتَ 
عادلاً وتُثيب المحسني على إحسانهم، لكن لا علاقة لي بعدلك؛ فصحيح أنّك عادل، لكنّ هذه 

! وهذا نظير أن نقول بأنّك قهّار؛ فهل لأنّك قهّار، علينا أن نخاطبك العدالة مختصّة بك أنت
بهذه الصفة؟ لا، فقهّاريتك محفوظة في محلّها، غير أنّه لا علاقة لنا نحن بها، فلا نسعى نحوها ولا 
نقترب منها، وهي مختصّة بمجموعة أخرى من الأشخاص، وبمخلوقات أخرى وموجودات 

ناك من تتعامل معهم بهذه الأسماء، وأنت أعلم بذلك مناّ! إذ لدينا مغايرة.. والحاصل، أنّه ه
العديد من أمثال ابن زياد ويزيد والشمر في كلِّ زمان، فاستعمل قهّاريتك واستخدمها في أمثال 

                                                           
 .۱۸۰(، مقطع من الآية ۷سورة الأعراف )   1
 لمراد منها جلسات شرح حديث عنوان البصري الشريف. المترجم   2

https://madrasatalwahy.org/


  4 
 

هؤلاء، وأمّا نحن، فلا نريد أن نقترب من هذه الأمور! وكذلك الأمر بالنسبة لغضبك وطردك 
ز لنا مخاطبتك وإبعادك وعدم التفاتك و غير ذلك؛ فهذه صفات لا نحبّ أن تُعاملنا بها، ولم يُُوَّ

 بها! ويبقى أنّه هناك أشخاص في هذه الدنيا تنفعهم مثل هذه الصفات.

 الفارق بين الأولياء وغيرهم في النظر إلى الدنيا وكيفيةّ تعلّق التكاليف بالإنسان 

كوا الدنيا لأهلها! لا تذهبوا وراء الدنيا، رحم الله المرحوم العلّامة، فقد كان يقول: اتر
وماذا فعل هذا، وماذا فعل ذاك! ففي النهاية، يوجد في الدنيا أشخاصٌ يوقفون أسماعهم على ما 
يُري هنا وما يُري هناك، وهذا ارتفع وذاك هبط، وهذا وصل إلى هذه المسؤوليّة وذاك عُزل 

الأخبار ويستفيدون منها، فيكون الاستماع عن تلك المسؤوليّة! فهناك أشخاص يهتمّون بهذه 
إلى الراديو والتلفزيون مفيد لأمثال هؤلاء! وأمّا أنتم، فلا تشغلوا فكركم كثيًرا بهذه الأمور؛ لأنّ 

 لها أهلًا، وهم ليسوا بالقليلي! بل هناك إلى ما شاء الله.. فالله خلق خلقًا لمثل هذه الأمور:
 * گروهى اين گروهى آن پسندندمشترى نيست **متاع كفر ودين بی

 ]هناك زبائن لكلّ من متاع الكفر والدين، فبعضهم أَنسَِ بهذا وبعضهم بذاك[
فلا تتصوّروا أنّكم لو مشيتم في هذا الطريق، فإنّ الناس سيبقون بلا أثر ولا عمل ويكون 

ةً عنكم أو وكالة خلقُهم من دون نتيجة، لا، بل هناك الكثير الذين يقومون بهذه الأمور إمّا نياب
 ـبأيِّ شكل من الأشكال التي تتصوّرونها ـ، فكان المرحوم العلّامة يقول: اذهب وراء  أو ولاية 
الأمر الذي لا يسعى الآخرون خلفه! فهنا يوجد العديد من الأشخاص الذين يُدون في أنفسهم 

 الكفاية للقيام بمثل هذه المسائل والأمور.
 1ت *** گروهى اين گروهى آن پسندندمشترى نيسمتاع كفر ودين بی

فمن المؤسف أن يقضي الإنسان هذه الأيّام المعدودة من الدنيا وهذه الأنفاس ـ التي 
 تأتي وتذهب ـ بذهن مشوّش، ويصرفها في التخيّلات والتصوّرات المرتبطة بالأمور اليوميّة!

                                                           
 *** تمتّ ترجمته سابقًا. المترجم  1

https://madrasatalwahy.org/


  5 
 

د مضى وقت على ذهبت يومًا إلى منزل أحد الأقارب، وكان قد دعانا في الظهيرة، وق
الظهر، وكان هناك شخص لم يصلّ بعد، ويريد أن يصلّّ، ولكنهّ يخشى أن تفوته أخبار الساعة 
الثانية إن هو شرع بالصلاة، حيث كانت تشتمل على أخبار الرياضة وغيرها؛ ولهذا كان عليه أن 

هكذا بقي يرى أوّلاً ما الذي جرى، ويستمع للأخبار حتّى يُمكنه أن يصلّّ بحضور قلب! و
حاملًا تربة الصلاة في يده، ونحن ننظر إليه؛ لا هو يضع التربة على الأرض ويصلّّ، ولا هو 
يضعها في مكانها...! اجلس يا عزيزي! فإن كان خبر رياضي أهمّ عندك من الارتباط بالله، فهل 

كرة إلى ذلك أنت مجبر حتّى تحمل التربة هكذا، وتنظر إلى الأخبار متى تبدأ، ومن الذي يرمي ال
 المرمى؟!! عجبًا من هذه الدنيا، وعجبًا من هؤلاء الأشخاص البطّالي! 

نحن الآن نضحك من هذا الكلام، لكن ـ بحقّ ـ هل هذه المطالب صحيحة، أم لا؟ هل 
هي موجودة، أم لا؟ أي فيما يخصّ العلاقة بالله والتوجّه إليه؛ فحينما يُقال لنا ثمّة هناك أمور، 

 يس عبثًا!فإنّ ذلك ل
عندما كان يحي وقت الصلاة، وكان يأتي رسول الله صلّى الله عليه وآله، كان الناس يرون 
تغيّراً في وجهه وهو يترقّب حلول وقت الصلاة: بقيت ربع ساعة على حلول وقت الظهر، بقيت 

لّ عشرون دقيقة على ذلك! وكان يُديم النظر إلى الشمس، ليرى هل وصلت إلى الزوال، ومتى يح
وقت فتح أبواب الورود إلى حريم الله! ومتى يُفتح الطريق أمام توجّه الناس نحو الله! فهذا 
الذي يعنيه ذلك.. يعني: أيّها الناس، اصبروا، فبعد ربع ساعة، سوف تُشّرع الأبواب ويُفتح 

 الطريق، وبعد ربع ساعة سيحلّ وقت تلك الدعوة! 
والأولياء ينظرون إلى هذه المسائل بهذا الشكل؛  لقد كان هؤلاء العظماء وهؤلاء العرفاء

فكانوا ينتظرون فتح الباب، وكانوا ينتظرون إرسال الدعوة الإلهيّة، عند الظهر وعند المغرب 
وعند الصبح وعند العصر وعند العشاء، فكانوا ينتظرون وصول الدعوة الإلهيّة.. فحتّى الآن 

ينتظرون وصول الدعوة إليهم، ووصول إذن  لا توجد دعوة، فقبل الظهر لا دعوة، فكانوا
الدخول من قِبل الله تعالى إليهم.. لقد كان هؤلاء ينظرون إلى الصلاة بهذا النحو، لكن ماذا عناّ 
نحن؟ إنّ حالنا يُشبه حال الموظّف الذي يذهب إلى عمله، فيضع بطاقته في جهاز تسجيل 

https://madrasatalwahy.org/


  6 
 

دخل إلى العمل ]في أوّل الوقت[؛ فنحن نتعامل الدخول، ليضع له ذلك الجهاز ختمًا يدلّ على أنّه 
مع إلهنا مثل تسجيل دخول الموظف: انظر لقد صلّينا! فلتنتبه ملائكتك، ولينتبه نكير ومنكر 

 إلى أنّنا صلّينا، وصلّينا بمقدار عدم دخول وقت القضاء!!
حسناً، كم يفرُق الأمر؟ إذا تأمّلتم في نفس هذه المسألة، ألا ترون بأنّها تُؤدّي إلى تغيّر فكر 
الإنسان وذهنه وأسس تفكيره ونظرته إلى كيفيّة تعلّق التكاليف بالناس؟ وذلك بأن ينظر 
الإنسان إلى الصلاة بهذا الشكل، أو بأن ينظر إليها بشكل آخر فيقول: حسناً لم يدخل وقت 
الظهر بعد، ولا زال أمامنا عشر دقائق، فإن تناولتُ قرصًا منوّمًا، ونمتُ أربع أو خمس ساعات، 
وفاتتني الصلاة، فلا إشكال في ذلك! فالصلاة لم يحن وقتها بعد، ولم يدخل الزوال بعد.. انظروا 

تويي، كم هو الفارق بي الأمرين! فالفارق بي هاتي النظرتي، وهذين الحكمي، وهذين الف
وهذين التكليفي، وهذين النوعي من النظرة إلى كيفيّة تعلّق الحكم بالعباد هو كالفارق بي 
السماء والأرض!!! فكم تختلف المسألة بي ذلك وبي أن يبقى رسول الله مترقّباً، وحينما يحلّ 

تغال بأمورها وقت الظهر، يرتفع صوته: أرحني يا بلال! أرحني يا بلال من هذه الدنيا ومن الاش
 ـ! فالنبيّ لم يقل أرحني يا بلال لأنّه تسلّق جدارًا لأحدهم!   ـوالتي كانت كلّها لله وفي سبيل الله 
ولم يقل أرحني يا بلال لأنّه أكل أموال الناس، أو سرق أحدًا أو خدعه أو خانه أو احتال عليه؛ 

مساء بأمور الناس وخدمتهم، فهو لم يفعل شيئًا من ذلك! بل كان مشتغلًا من الصباح إلى ال
وببيان الأحكام، والموعظة والتبليغ والدين وأمثال ذلك؛ ومع ذلك نجده يقول: أرحني يا 
بلال! قم يا بلال ونجّني مماّ أنا فيه، قم يا بلال وأنقذني من هذا الارتباط بالناس، والذي مع أنّه 

دّ مانعًا من الارتباط المباشر بالله، ومن كان في طريق الله وفي سبيل الدين وتبليغه، إلاّ أنّه يُع
محضيّة الارتباط الخاصّ به تعالى وتركيز هذا الارتباط؛ ولهذا نراه يقول: أرحني يا بلال، فأنا 

 أريد أن أتّصل الآن، فقد وصلتني الدعوة الآن، وحان وقتها، وجاءت الدعوة من الله!
تحدّثنا عنها مع الإخوة والرفقاء في  هذه هي الصلاة التي كان يصلّيها النبيّ، وهي التي

السنوات السابقة! ]فلاحظوا الفارق بينها وبي[ أن يأتي الإنسان، وينظر، فيرى بأنّه هناك شيء 
 عليه القيام به، فيقوم به ويذهب!

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

 مثال على إجراء اللـه تعالى لعدالته

خلال فضلك لا من إنّ المراد من عبارة الإمام السجاد هو: إنّني أريد التعامل معك من 
خلال عدلك، وأمّا إذا تقرّر إجراء العدالة، فمورد العدالة هنا: حينما يأتي ذلك الشخص، وينتظر 
سماع الأخبار، ويفتح التلفاز ليعرف كم كرة دخلت في ذاك المرمى؛ فهنا يأتي الله تعالى، ويُُري 

ا، أنت لم تجعل لي قيمة الكرة التي تل عب بها، أنا بدوري سألقي بهذه العدالة، ويقول: حسن جدًّ
الصلاة ـ التي تصلّيها ـ كالكرة في مرماك.. لاشيء! هذا والحال أنّه حينما يصلّ، يُعل إحدى 
عينيه نحو التلفاز والأخرى نحو تربة الصلاة، حتّى لا يفوته شيء، وخشية أن يفوته خبر، وإلاّ 

زال، وسوف تنقلب الأمور فسوف تطبق السماء على الأرض! وسوف تنزل صاعقة ويحدث زل
في العالم رأسًا على عقب لعدم سماعه هذا الخبر! إنّ سبب هذا كلّه هو تعاستنا نحن! وكم تردّينا 
في التعاسة والحيرة حتّى يكون لدينا مثل هذه الأحوال! هذا فيما يخصّ هذا المورد، وهناك موارد 

 أخرى شبيهة به، ونحن اقتصرنا هنا على مثال واحد فقط.
يأتي الله تعالى ليُطبّق العدالة هنا، حيث ورد لدينا في الروايات أنّه: إذا أشرك عبدي غيري ف

في صلاته، وجال فكره في موارد أخرى ـ فنحن نحفظ سورة الحمد والتوحيد عن ظهر قلب، 
 فنقرأها سواء كناّ ملتفتي أم لا! فنجد بأنّه بإمكاننا أن نقرأ سورة الحمد من دون خطأ، ولو مع

عدم توجّه! لقد قرأناها إلى حدّ أنّنا تعوّدنا عليها وصارت مرتكزة في أذهاننا ـ، فإنّني أرى بأنّ 
هذا العبد قد صلّى، وأشرك معي غيري في صلاته! حسناً، فإن أراد الملائكة أن يرفعوا هذه 

َ ﴿الصلاة؛ أي يعرجون بروحها إلى الله تعالى:  ي  الحَُ يرَْفَعُهإلَََهَْ يصَْعَدُ الكََْمَُ الطه ، 1﴾بُ والعَْمَلُ الصه
بمعنى أنّ الكلمة الطيّبة ـ وهي تلك الحالة المعنويّة والنورانيّة التي حصلت للعبد ـ ترتفع إلى 
الله، وترجع إلى مبدئها، وتتّصل بذلك العالم، وتنتقل من عالم المادّة الذي هو عالم صدور هذه 

هو حقيقة هذه الصلاة وهذه الألفاظ وهذا الركوع وهذا  الكلمة الطيّبة إلى عالم التجرّد الذي
السجود؛ وعندما يريد أن يصل إلى هناك هذا العمل الذي أشرك فيه الإنسانُ غير الله، حيث 

                                                           
 .۱۰(، مقطع من الآية 35سورة فاطر )   1

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

كان يفكّر في كرة القدم، ويفكّر في الهدف، ويفكّر في الذهاب إلى منزل عمّته وخالته، ويفكّر في 
نّه عليه الذهاب إلى ذلك المكان والتحدّث إلى فلان وو... ذاك العمل وبذاك البرنامج، وفي أ

لقد ذهب إلى كلّ مكان، وجال في المنظومة الشمسيّة، وفكّر في ! «الله أكبر، الله أكبر»ثمّ يقول: 
كلّ شيء، إلاّ في هذا الإله الذي يقف أمامه! ففي هذه الحالة، عندما تريد أن ترتفع هذه الصلاة 

 لملائكته: لقد أشرك بي هذا الشخص غيري.. هنا تأتي عدالة الله! وقد إلى الأعلى، يقول الله
ذكرنا بالأمس أنّ أمير المؤمني يقول: اللهمّ عاملني بعفوك ولا تعاملني بعدلك؛ فمن الذي 

 يقول هذا الكلام؟ إنّه أمير المؤمني الذي يقول ذلك!
د جعل لي شريكًا في هذه الصلاة، فق 1يقول الله تعالى لملائكته: أنا نعِم الشريك لشريكي،

فقط! فأنا بدوري أمنح سهمي من  «الله أكبر»وفكّر في كلّ شيء إلاّ فّي أنا، وخصّني بقوله: 
الصلاة إلى أولئك الشركاء؛ بما فيهم العمّة والخالة والصديق والكرة والهدف والصاعقة التي 

الكمبودج؛ فهؤلاء ـ مهما كانوا  ضربت المكان الكذائي ورئيس وزراء تايلند ورئيس جمهوريّة
 ـيُعدّون بمثابة شركاء! لقد فكّر في كلّ هذه الأمور، وفي أنّ رئيس وزراء كذا فعل الخطأ الفلاني، 
ورئيس جمهوريّة المكان الكذائي ارتكب المخالفة الفلانيّة، والوزير الفلاني فعل هذا الفعل، 

اذهبوا واضربوا بهذه الصلاة على رأسه، ووكيل فلان فعل كذا.. أنا أمنح سهمي لهؤلاء، ف
 وقولوا له: مبارك عليك هذه الصلاة.. هذه هي العدالة!

                                                           
يكٍ؛ فَمَنْ [ وسلّم: وفيه عن أبي حاتم، عن سعيد بن جبير في الآية قال النبيّ صلّى الله عليه ]وآله   1 أنّ رَبَّكُمْ يَقُولُ: أنَا خَيْرُ شَرِ

كَ مَعِي في عَمَلهِِ أحَدًا مِنْ خَلْقِي تَرَكْتُ العَمَلَ كُلَّهُ لَهُ، ولَمْ أقْبلَْ إلاَّ مَا كَانَ لي خَالصًِا [ ثُمَّ قَرَأ النَّبيِّ صلّى الُله عَلَيْهِ ]وَآلهِِ  .أشْرَ
 ﴾.فَمَن كََنَ يرَجُْوا لقََآءَ رَب هََ فَليَْعْمَلْ عَمَلًا صَالًَْا ولََ يشُْْكَْ بعََبَادَةَ رَب هََ أحَدًا﴿وسَلَّمَ: 

كَ بِي في عن علّ بن سالم، عن أبي عبد الله عليه السلام قال: « تفسير العيّاشّي »وفي  يكٍ؛ مَنْ أشْرَ قال الله تبارك وتعالى: أنَا خَيْرُ شَرِ
 عَمَلهِِ لَمْ أقْبَلْهُ، إلاَّ مَا كَانَ لي خَالصًِا!

ي فَهُوَ لمَِنْ عَمِلَ لَ قال العيّاشي: وفي رواية أخرى عنه عليه السلام قال:  يكٍ؛ مَنْ عَمِلَ لي ولغَِيْرِ  هُ دُونِي.أنّ الَله يَقُولُ: أنَا خَيْرُ شَرِ
أخرج أحمد وابن أبي الدنيا وابن مردويه والحاكم وصحّحه، والبيهقيّ عن شدّاد بن أوس قال: سمعت « الدرّ المنثور»وفي 

قَ يُ [ وسلّم يقول: رسول الله صلّى الله عليه ]وآله كَ، ومَنْ تَصَدَّ كَ، ومَنْ صَامَ يُرَائيِ فَقَدْ أشْرَ رَائيِ فَقَدْ مَنْ صلّى يُرَائيِ فَقَدْ أشْرَ
كَ؛  هََ ﴿ثُمَّ قَرَأ: أشْرَ  (. المترجم243، ص ۱)الآية(؛ راجع: )معرفة الله، ج  ﴾فَمَن كََنَ يرَجُْوا لقََآءَ رَب 

https://madrasatalwahy.org/


  9 
 

يقول أحدهم ـ وكان شخصًا لطيفًا ـ: عندما أصلّّ، أنتقل مباشرة عن المكان الذي أصلّّ 
فيه؛ لأنّني أخاف أن يرمي الملائكة بالصلاة على رأسي، فأترك المكان حتى لا تسقط على 

بل أبتعد مترين أو ثلاثة...! يقول الله تعالى: أنا أعطي سهمي له؛ هذه هي العدالة، رأسي، 
وعدالة الله هي هذه: إن ارتكبتَ مخالفة، فالعدالة تكون بحسب ما تقتضيه تلك المخالفة، وإن 
فعلت شيئًا حسناً يكون مقابله كذلك؛ هذا فيما يخصّ هذه المسألة، ويبقى أنّه هناك طرف آخر 

وهو عبارة عن فضل الله، إذ لله تعالى صفة الفضل، وهي تعني الكرم والعفو والزيادة التي لها؛ 
تكون فوق ذلك الحقّ وتلك القابليّة؛ فالله تعالى يتّصف بهذه الصفة، والعباد الذين عرفوه 
سبحانه يلتجؤون منذ البداية إلى هذه الصفة، فيقولون: إلهي، لا شغل لنا بعدالتك، وإن كنت 

د أن تُجري عدالتك على أحد الأشخاص، فافعل ذلك، لكن لا تتعامل معنا نحن بعدالتك، تري
ا، ونحن لا ننفي ذلك، لكن أليس لديك  فلا علاقة لنا نحن بها! إن كنت عادلاً، فهذا جيّد جدًّ
فضل؟ ألم تصف نفسك بالفضل؟ والفضل يعني الزيادة على العدالة؛ وهي مرتبة الكرم، فكم 

يتّصف الإنسان بصفة الفضل، لا بصفة العدل، أفليس ينبغي على الإنسان أن هو جميل أن 
 يتّصف بالصفات الإلهية؟!

ينبغي على الإنسان أن يتسمّى بأسماء الله، حتّى يُمكنه وضعَ نفسه في مجرى فيض هذه 
الصفات والأسماء؛ فمن الممكن أن يكون لدينا شخص عادل في هذه الدنيا، والشخص العادل 

ذي يقابل الحقّ بالحقّ، ويُزي الظلم بمقداره دون زيادة ولا نقصان، فهذه هي صفة هو ال
العدل؛ وحينما يقال بأنّ المؤمن يُب أن يكون عادلاً، يعني هذا، كما أنّ المعصية تعني العمل 
المخالف للعدل، والظلم يعني العمل المخالف للعدل، والكذب يعني التكلّم بخلاف العدل، 

 ل شيء مخالف للعدل.. فهذه الأمور كلّها خلاف للعدل والعدالة.والخيانة فع
وفي هذا الإطار، لدينا مجموعة من المسائل المرتبطة بالتقليد وجواز تقليد المجتهد، وأنّ 
المقلَّد يُب أن يكون عادلاً ومتّصفًا بالأوصاف الحميدة، والتي وقع فيها خلاف، حيث ذكر 

لتي تعرّضت لها الروايات هي صفة العدالة فقط، بينما ذكر بعضهم بأنّ المراد من الصفات ا
البعض الآخر أنّ المراد بها صفة فوق صفة العدال؛ وقد وردت هذه المطالب في رسالة 

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

الاجتهاد والتقليد للمرحوم الوالد رضوان الله عليه التي طُبعت ونُشرت مؤخّرًا، حيث ذُكرت 
 ل حول ذلك.هذه المطالب هناك، وذكرت هناك بعض المسائ

 الفضل في كلّ شيء هو التعامل فيه بالزيادة 

صفة الفضل هي أن يتعامل الإنسان بالزيادة؛ فمن باب المثال، حينما تأتي بعامل إلى 
المنزل ويشتغل عندك، ينبغي أن تتّفق معه على الأجرة التي سيأخذها، وعندما ينتهي وتريد أن 

ده شيئًا على ذلك؛ فإن كنت قد أعطيته ما اتّفقت معه تعطيه أجرته، تقول له: هذا حقّك، ثمّ تزي
عليه، فهذا عدل؛ لأنّك من أوّل الأمر اتّفقت معه على مبلغ معيّ، وعند انتهائه، أعطيته نفس 
هذا المبلغ، لكن عندما تعطيه شيئًا إضافيًّا، فسوف يفرح به؛ ولدينا في الروايات: إذا اقترضت 

لمال إليه، أضف إليه شيئًا، لكن لا من باب الربا ـ لأنّه إذا مالاً من شخص، وأردت أن تعيد ا
كانت المسألة إلزاميّة، فهي ربا وحرام ـ، بل من تلقاء نفسك؛ فإذا فرضنا أنّك اقترضت منه 
مائة ألف تومان، فعندما تريد أن توفيه المال بعد شهر، من المستحبّ أن تعطيه إضافة، نعم، 

ليّة بواسطة التضخّم؛ وهي مسألة أخرى، حيث يُب على الإنسان هناك مسألة هبوط القيمة الما
أن يلاحظ عند أداء الدين القيمةَ الماليّة لذاك الدين، لا نفس مقدار الدين الذي اقترضه أوّلا؛ً 

 فهذا كلّه محفوظ في محلّه! 
وعليه، فإن استقرض الإنسان ـ من باب المثال ـ مائة ألف تومان، من المستحبّ أن 
يعطي مائة وعشرة آلاف حينما يريد أن يوفّي المال؛ فيزيد عليه عشرة آلاف أو عشرين ألفًا؛ نعم، 
 من المستحبّ أيضًا للمُقرِض أن لا يأخذ ]هذه الزيادة[، لكن يُستحبّ للمستقرض إعطاؤها.

يادة تتعلّق بكلّ شيء؛ فإن أسدى أحدُهم للإنسان عملًا معيّناً، فليزده على وهذه الز
أجرته، وإذا أحسن إليه شخص ما، وأحبّ أن يبادله الإحسان، فليعطه زيادة على ذلك، وإن 
منحه شخص ما هديّة، فليضف عليها مقدارًا معيّناً حينما يريد أن يُبادله الهديّة؛ فهذه الإضافة 

لفضل من صفات الله؛ وهو بمعنى الإضافة والزيادة. فإن تعامل الإنسان في هذا هي الفضل، وا
العالم بهذا الشكل، فسوف يتعامل الله معه في ذاك العالم بنفس هذا التعامل؛ ولهذا، فلنحاول دائمًا 

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

 ـوكا  ـكلامًا قاسيًا مثلاً  ن أن يكون تعاملنا على أساس الفضل؛ فإن قال أحدهم للإنسان شيئًا ما 
مخطئًا في قوله، فإن حفظه الإنسان له حتّى يُيبه في وقته، يكون ـ على أقصى تقدير ـ موافقًا 
للعدالة، وأمّا ما يوافق الفضل، فهو أن يتغاضى عنه؛ فإن قال له شيئًا، فليتغاضى عنه، وكأنّه لم 

 يسمع شيئًا؛ هذا هو الفضل! أو أن يتعامل معه بشكل آخر، فهذا فضل! 
أحدهم ويعيّره أمام الآخرين، ويكشف له عن عيبه أمام الناس )وهذا الفعل  أو أن يأتي

خطأ؛ إذ لا يصحّ أن يُبيّ الإنسان أخطاء الناس أمام الآخرين، فهذا خطأ(، فينتظر أن يخطئ هذا 
الشخص، أو يبحث له عن عيب، ويضعه في ملفّه منتظراً الفرصة لكي يوفّيه إيّاه؛ فهذا الفعل 

بل على الإنسان أن يستخدم الفضل في هذه الحالة ويتغاضى عنه، فذاك قام بهذا ليس صحيحًا! 
 الفعل، فعليه أن لا يلتفت إليه! والله تعالى بدوره سيتساهل معه!

إنّ صفة الفضل هذه صفة مهمّة جدّاً، وهي تعني أن لا يتعامل الإنسان مع الله على أساس 
 ع من الله عملًا آخر.المقايضة؛ كأن يعمل عملًا معيّناً، فيتوقّ 

والناس لديهم هذا النوع من التفكير؛ ففكر الناس قائم على أساس أنّ العمل الذي يقوم 
به الإنسان، إنّما يقوم به للوصول إلى شيء آخر، وكأنّه لم يحصل شيء معه في هذه القضيّة، حيث 

صل على شهادة، لا يقوم بفعل معيّ ويتوقّع بعد ذلك عملًا آخر؛ كأن يدرس الإنسان لكي يح
أنّه يدرس لأجل العلم نفسه! بمعنى أنّ هذا الدرس الذي يدرسه إنّما يدرسه للحصول على 
شهادة؛ فهو الآن لا يحصل على أيّ شيء، وبعد شهر لا يحصل على أيّ شيء، وفي السنة القادمة 

ة لأجلها؛ لا يحصل على أيّ شيء، بل سيحصل بعد أربع سنوات على الشهادة التي بدأ بالدراس
فالأثر إنّما يحصل بعد أربع سنوات! وأمّا إذا فرضنا أنّ الإنسان يريد الدراسة لأجل الدرس 
والعلم نفسه، ولا علاقة له بالشهادة ـ فلا يفرق لديه الأمر، سواءً أعطيت له شهادة أم لا ـ، ففي 

 هذه الحالة، سوف يحصل على أثر دراسته ونتيجتها في نفس ذلك الوقت.

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

 الإنسان باللـه تعالى هي علاقة نقد لا نسيئة  علاقة

إنّ علاقة الإنسان بالله تعالى هي علاقة نقد لا نسيئة! وهذه مسألة مهمّة، خصوصًا بالنسبة 
لسلوك الإنسان في طريق الله، واطّلاعه على منزلته، وفي أيّة مكانة هو فعلًا؛ فعندما أتينا إلى هذه 

لب، هل كان هدفنا أن لا نحصل على شيء أبدًا من المسائل المدرسة وتعرّفنا على هذه المطا
والقضايا التي تحصل معنا الواحدة تلو الأخرى، ثمّ بعد عشر سنوات أو عشرين سنة نحصل 
على أمر معيّ؟ أم أنّنا بدأنا نأخذ أجرنا من اليوم الأوّل الذي دخلنا فيه إلى هذه المدرسة وبدأنا 

ظماء والأولياء الإلهيّي والعرفاء بالله؟ فالساعة الثانية لها أجرها بالسير فيها واتّباع ممشى الع
الخاصّ، وكذلك الأمر بالنسبة للساعة الثالثة؛ فلكلّ ساعة أجرها الخاصّ بها، وهذه المسألة 

 تحصل بشكل نقد، لا نسيئة.
 يعتقد الكثير بأنّ المطالب والقضايا التي تحصل بسبب اتّباع الإنسان لطريق العظماء

ومدرستهم تحصل نسيئة: افعل هذا الفعل، تجد أثره في ذلك العالم! افعل هذا الأمر، تحصل على 
نتيجته بعد عشر سنوات! يعني أنّك لن تحصل الآن على أيّ شيء، وأنّك الآن بمثابة رجل آلّي 
مؤلّف من بلاستيك ومطّاط وأسلاك معدنيّة وغيرها؛ فلا إدراك لك ولا فكر ولا شعور ولا 

ولا ذوق، وجميع هذه الأمور التي تقوم بها ـ ويُب عليك القيام بها ـ سترى نتيجتها بعد  حسّ 
عشر سنوات أو عشرين سنة، وعند ذلك يحصل لك فجأةً شعور وذوق وحال، وأمّا الآن، فأنت 
كالخشب والجماد؛ كلّا، هذا غير صحيح! وهذا الفهم خاطئ وباطل من الأساس، وهو مانع من 

 ركة والسير.الأوّل عن الح
إنّ الإنسان يحصل على أثر في أوّل خطوة يخطوها وأوّل لحظة يقدُم فيها في الطريق إلى الله؛ 
فلا يوجد شيء آخر! فنفس حضوره في ذلك الآن وتلك اللحظة وذلك المكان هو الجنةّ التي 

ل بعد خمس أو سيكون فيها، وهو اللقاء الذي يسعى إليه؛ فلا تتصوّروا بأنّ لقاء الله تعالى يحص
عشر سنوات، وذلك بأن تتحوّل فجأةً جميع الأمور، وتتغيّر السماء والأرض، بحيث تصير السماء 
مختلفة وتتغيّر النجوم! كلّا يا عزيزي، فلقاء الله تعالى هو عبارة عن حالة ربطيّة بي العبد وبي 

https://madrasatalwahy.org/


  13 
 

ظة بحسب المرتبة التي تحقّقت فيها ربّه، غير أنّها تشكيكيّة؛ أي أنّ لقاء الله تعالى يحصل في أيّة لح
 جنبة التعلّق به سبحانه.

فعندما تشارك في مجلس عزاء الإمام الحسي عليه السلام، وتدخل في ذلك المجلس 
وتلك الأجواء، ويشرع القارئ بقراءة العزاء، ألا تشعر في نفسك بتغيّر؟ حتمًا تشعر! فهذا أمر 

تغيير؟! فنرى في أنفسنا ذلك ونقول: عجبًا من هذا بديهي ولا يخفى على أحد! ألا يحصل لنا 
الحال الذي حصل لي! فما المسألة التي حصلت هنا حتّى حصل لنا هذا التغيير في الفكر والفهم؟ 
ما الذي اختلف؟ هو دخولنا إلى حريم الإمام الحسي عليه السلام! فعندما ندخل إلى ذاك 

لى خيمة الإمام الحسي، لكن دخول كلّ المجلس، نكون في نفس تلك اللحظة قد دخلنا إ
 شخص يكون بمقدار إدراكه وفهمه، ولا نقول بأنّ الجميع سواء في ذلك.

فالجميع يذهب لزيارة الإمام الرضا.. أنا وأنت وأشخاص آخرون، لكنّ أحدهم يذهب 
ته إلى الإمام الرضا وينظر أوّلاً إلى القفص، وكم هو مختلف عن القفص السابق، وكم تزيد فضّ 

وذهبه عن السابق، وكم فيه من النقوش الإضافيّة.. فهذا نوع من الزيارة: زيارةٌ للقفص والفضّة 
والخشب والحديد! لكنّ بعضهم يزور كزيارة السيّد الحدّاد رضوان الله عليه الذي كان يبدأ 

لك بالطواف سبعة أشواط، ويقول: هنا محلّ الطواف الحقيقي! وعندما كان يطوف ـ وكنت في ذ
الوقت في الثالثة عشر من عمري تقريبًا ـ، كنت أرى أنّه في حال مختلف، فعينه تنظر، لكنهّا لا 

 ترى شيئًا، فذهنه وفكره وقلبه في مكان آخر.. هذه أيضًا زيارة من نوع آخر! 
لكن كم هو الفارق بي هاتي الزيارتي؟ إن قلنا بأنّ الفارق بينهما كالفارق بي السماء 

سيكون قليلاً في حقّ ذلك! وإن قلنا بأنّ الفارق بينهما كالبعد بي المشرق والمغرب، والأرض، 
سيكون ذلك قليلًا! بل إنّ الفارق بينهما خارج عن حدود التصوّر! فذاك يزور الفضّة والحجر 
والخشب، بينما هذا يزور حقيقة الإمام علّّ بن موسى الرضا من دون أيّة واسطة، وبدون أيّ 

بدون أيّة وسيلة وأيّ رادع ومانع.. يزور هناك النفس المطهّرة للإمام علّّ بن موسى مانع، و
الرضا، ويُعفّر جبينه في تراب تلك العتبة؛ فهذه هي الزيارة التي يقول عنها النبيّ صلّى الله عليه 

https://madrasatalwahy.org/


  14 
 

 بل 1وآله: من زار بضعتي عارفًا بحقّه، فثوابه أكثر من ثواب ألف حجّة وألف عمرة مقبولة،
أقول بأنّ ثوابها غير قابل للعدّ أصلًا، غير أنّنا نرى بأنّ النبيّ يرفع من الثواب بحسب استعداد 
الأشخاص وقابليّتهم وميزان فهمهم وشعورهم وإدراكهم؛ وإلاّ فإنّ ثوابها غير قابل للعدّ من 

ل الإمام الأساس؛ فإذا زار شخص الإمام الرضا عليه السلام، كم سيعطيه الله من الثواب؟ أفه
الرضا عليه السلام له حدّ؟! وهل منزلته معيّنة؟! وهل مقداره محدّد؟! إنّ الإمام الرضا عليه 
السلام مطلق وغير متناه، فالزائر يكون قد أدخل نفسه ]بزيارته له[ في فضاء غير متناه؛ وعندئذٍ، 

ا معنى ذلك من الأساس؛ ما قيمة العدد والألف! بل ولو كان ألف مليار، فإنّه يبقى محدودًا! بل م
إذ إنّ الإطلاق هو رفع العدد، واللامتناهي لا يسعه العدد! فمثل هذه الدرجات مختصّة بنا نحن: 

 واحد واثنان وعشرة.. كلّ شخص بحسبه، وبحسب اختلافه عن بقيّة الأشخاص.
نطلق حسناً، فإذا دخل الإنسان بقلبه إلى هذه الأجواء، ما الذي يحصل له؟! وعلى أيّ شيء 

اسم الجنةّ؟ وعلى ماذا نُطلق اسم النعم الإلهيّة؟ وما الذي نقصده بلقاء الله؟ وما هو المراد من 
القرب والتجرّد؟! إنّ جميع هذه الأمور قد تحقّقت هنا، لكن يختلف الأمر بالنسبة لكلّ واحد 

تعداده بحسب سعته الوجودية؛ نعم، فالإمام الرضا بحر زاخر يعطي كلّ من يأتيه بحسب اس
بل يُعطيه بنفس   2وقابليّته، لا أكثر، وإلاّ فإن أعطاه أكثر، يُصبح ذلك الشخص كن فيكون!

درجة قابليّته؛ فأحدهم يعطيه بمقدار فنجان، والآخر بمقدار وعاء، وغيره بمقدار قِدر، وغيره 

                                                           
تُدفن بضعةٌ منيّ بخراسان، من زاره عارفًا بحقّه، كانت له حجّة مبرورة؛ فقالت عائشة: قال النبي صلّى الله عليه وآله وسلّم:    1

حجّة يا رسول الله؟ فقال عليه السلام: وحجّتي، فقالت: وحجّتي يا رسول الله؟، فقال: وأربع حجج، فقالت: وأربع يا 
حجّة، فسكتت، فقال صلّى الله عليه وآله وسلّم: رسول الله؟ فقال: وسبع حجج، فقالت: سبع يا رسول الله؟ فقال: وسبعي 

 (.۸2، ص 4اللآلي، ج  )عوالي لو كرّرت السؤال، لقلت إلى سبعمائة حجّة وسبعمائة عمرة مبرورات متقبّلات
الٍ عَنْ أَ ]الأمالي للصدوق هُ قَالَ: [ الطَّالَقَانِيُّ عَنْ أَحْمَدَ الْهمَْدَانِيِّ عَنْ عَلِِّّ بْنِ الْحسََنِ بْنِ فَضَّ ضَا عليه السلام أَنَّ بيِهِ عَنْ أَبِي الْحسََنِ الرِّ

ورِ؛  إنَِّ بخُِرَاسَانَ لَبقُْعَةً يَأْتِي عَلَيْهَا زَمَانٌ تَصِيُر مُختَْلَفَ الْمَلَائكَِةِ، فَلَا يَزَالُ فَوْجٌ يَنزِْلُ مِنَ  مَاءِ وفَوْجٌ يَصْعَدُ إلَِى أَنْ يُنفَْخَ فِي الصُّ السَّ
ةُ بُقْعَةٍ هَذِهِ؟ قَالَ: هِيَ بأَِرْضِ طُوسَ، وهُوَ واللهِ رَوْضَةٌ مِنْ رِيَاضِ فَقِ  الْجنََّةِ؛ مَنْ زَارَنِي فِي تلِْكَ الْبقُْعَةِ،  يلَ لَهُ: يَا ابْنَ رَسُولِ اللَّهِ وأَيَّ

ورَةٍ وأَلْفِ عُمْرَةٍ كَانَ كَمَنْ زَارَ رَسُولَ اللهِ صلّى الله عليه وآله وسلّم، وكَتبََ الُله تَباَ ةٍ مَبْرُ رَكَ وتَعَالَى لَهُ بذَِلكَِ ثَوَابَ أَلْفِ حَجَّ
 (. المترجم3۱، ص 99)بحارالأنوار، ج مَقْبُولَةٍ، وكُنتُْ أَنَا وآبَائيِ شُفَعَاءَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ 

 أي يتحوّل بشكل مفاجئ. المترجم   2

https://madrasatalwahy.org/


  15 
 

م[ بمقدار جرّة.. وأما أولئك الذين شاهدناهم في زيارتهم، فيأخذهم ]الإمام عليه السلا
ويغمسهم في بحره؛ فيكون حسابهم مختلفًا عن الآخرين، حيث تخرج المسألة عن ميزان العطاء 

 والكمّية.
ولهذا، لا يمكن لهؤلاء أن يبيّنوا ما يعرفونه عن الإمام الرضا عليه السلام؛ فماذا عساهم 

وهل أن يقولون؟ هل يُمكنهم أن يفصحوا عمّا شاهدوه وأحسّوا به عند ذهابهم للزيارة؟ 
يمكنهم التحدّث بذلك؟ لا! بل إنّ هذه الأمور خارجة عن حدود الكلام؛ لأنّ الإمام الرضا 
عليه السلام خارج بدوره عن حدود الكلام والبيان؛ كما يقول بنفسه: إنّ أوهام عقولكم لا 

 فعقولكم كلّها أوهام، وهذه العقول التي تديرون بها الدنيا1تستطيع الوصول إلى حقيقة أمرنا!
وتدبّرون بها أموركم المعيشيّة منحصرة في أمور بسيطة ـ كالحمّص واللوبياء والذرة المقليّة 
والكركم ـ، ولا علاقة لها بنا وبولايتنا، وغير مرتبطة بالحقائق والمكاشفات وأمثال ذلك؛ فهي 

 أوهام بأجمعها!

 ثواب كلّ شخص على عمله هي الحالة المعنويةّ التي يحصل عليها منه

ه الحالة التي تحصل لنا تعني الجنةّ، وتعني الحصول على الثواب نقدًا! وعليه، فإنّ جنةّ فهذ
كلّ شخص هي نفس تلك الحالة التي يحصل عليها؛ فعندما ندخل إلى مجلس من مجالس الذكر، 
فبمجّرد أن نضع أنفسنا في تلك الأجواء، نكون قد حصلنا على جنتّنا نقدًا؛ وعليه، فما الذي يريد 

                                                           
امِ عَنِ الْقَاسِمِ بْنِ مُسْلِمٍ الطَّالَقَانِيُّ عَنِ الْقَاسِمِ بْ    1 قَّ دٍ الْهاَرُونِيِّ عَنْ عِمْرَانَ بْنِ مُوسَى عَنِ الْحسََنِ بْنِ قَاسِمٍ الرَّ عَنْ أَخِيهِ عَبْدِ  نِ مُحمََّ

ضَا عليه السلام بمَِرْوَ، فَاجْتَ الْعَزِيزِ بْنِ مُسْلمٍِ قَالَ:  امِ عَلِِّّ بْنِ مُوسَى الرِّ مَعْناَ فِي مَسْجِدِ جَامِعِهَا فِي يَوْمِ جُمُعَةٍ فِي بَدْءِ مَقْدَمِناَ كُنَّا فِي أَيَّ
مَامَةِ وذَكَرُوا كَثرَْةَ اخْتلَِافِ النَّاسِ فيِهَا فَدَخَلْتُ عَلَى سَيِّدِي ومَوْلايَ الرِّ  ضَا عليه السلام، فَأَعْلَمْتهُُ مَا خَاضَ فَأَدَارَ النَّاسُ أَمْرَ الْإِ

مَ ثُمَّ قَالَ: يَا عَبْدَ الْعَزِيزِ، جَهِلَ الْقَوْمُ وخُدِعُوا عَنْ أَدْيَانِهِمْ؛ إنَِّ الَله تَباَرَكَ وتَعَ النَّاسُ فيِهِ  الَى لَمْ يَقْبضِْ نَبيَِّهُ صلّى الله عليه وآله ؛ فَتبَسََّ
مَامَةِ ومَحلََّ  ينَ... هَلْ يَعْرِفُونَ قَدْرَ الْإِ ةِ فَيَجُوزَ فيِهَا اخْتيِاَرُهُمْ؟ إنَِّ الِإمَامَةَ أَجَلُّ قَدْرًا وأَعْظمَُ وسلّم حَتَّى أَكْمَلَ لَهُ الدِّ هَا مِنَ الْأمَُّ

مْ أَوْ يَناَلُوهَا  مَامِ بآِرَائهِِمْ... فَمَنْ ذَا الَّذِ شَأْنًا وأَعْلَى مَكَانًا وأَمْنعَُ جَانبًِا وأَبْعَدُ غَوْرًا مِنْ أَنْ يَبْلُغَهَا النَّاسُ بعُِقُولِهِ ي يَبْلُغُ مَعْرِفَةَ الْإِ
تِ الْعُيُونُ  تِ ويُمْكنِهُُ اخْتيَِارُهُ هَيْهَاتَ هَيْهَاتَ ضَلَّتِ الْعُقُولُ وتَاهَتِ الْحلُُومُ وحَارَتِ الْألَْبَابُ وحَسَََ َ  وتَصَاغَرَتِ الْعُظَمَاءُ وتَحَيرَّ

تِ الْخطَُ  تِ الْحلَُمَاءُ وحَصِرَ عَرَاءُ وعَجَزَتِ الْأدَُبَاءُ وعَييِتَِ الْبُلَغَاءُ عَنْ وَصْفِ شَأْنٍ الْحُكَمَاءُ وتَقَاصَََ باَءُ وجَهِلَتِ الْألَبَِّاءُ وكَلَّتِ الشُّ
 (. المترجم۱24ـ  ۱2۱،ص 25)بحارالأنوار، ج  مِنْ شَأْنهِِ أَوْ فَضِيلَةٍ مِنْ فَضَائلِهِِ ...

https://madrasatalwahy.org/


  16 
 

ن يتعامل عليه الإنسان؟! وما هي المعاملة التي يريد أن يمضيها الإنسان وينتظر حصولها؟ أ
بمجرّد أن تدخل إلى خيمة سيّد الشهداء يعني أنّك دخلت إلى الجنةّ! وفي مقابل ذلك، تقول 

الأجواء التي ؛ يعني أنّ جهنمّ محيطة بتلك 1﴾وَإِنه جَهَنهمَ لمَُحيطَةٌ باَلكْافرَين﴿الآية القرآنية: 
يعيشونها الآن.. تلك الأجواء الظلمانيّة والنفسانيّة، وأجواء النزاعات والاحتيالات، وأجواء 

وَإِنه جَهَنهمَ ﴿التخطيط للإيقاع بهذا وذاك، واتّهام هذا وذاك، وأجواء الخداع والكذب.. 
وأكل مال الناس؛ ولو لم ؛ فلو لم تكن هناك جهنمّ، لما كذب ذاك ولما خدع، ولما سرق ﴾لمَُحيطَةٌ 

يكن في جهنمّ، لما أخذ أموال الناس وفرَّ بها!! إذًا هو في جهنمّ، وليس في الجنةّ! فهل في الجنةّ 
أشخاص يسَقون أموال الناس ويفرّون بها؟! وهل إنّ من يكون في الجنةّ يكذب؟ لا يوجد أيّ 

 تناسب بي الأمرين!
ا ـ، وقال عندما 2وكلّكم يعلم بقصّة زيد بن حارثة جاء يومًا إلى النبيّ ـ وكان وجهه مصفرًّ

له: لقد وصلت إلى اليقي! فسأله النبيّ: ما علامة يقينك؟ قال: أنا الآن أرى الجنّة، وأرى أهلها.. 
أنا الآن أرى الأشخاص الذين هم في الجنةّ، لا الذين سيدخلونها لاحقًا! أرى الأشخاص الذين 

ا! علينا هم الآن في الجنةّ! وأنا الآ ن أرى جهنمّ، وأرى الأشخاص الذين هم فيها! عجيب جدًّ
أن ننتبه جيدًا إلى مسألة كيف يُمكن أن يكون شخص في حالة، بحيث لا يُصغي إلى كلّ ما يُقال 
له! ما السبب في ذلك؟ لأنّه في جهنمّ! فلم يعُد يسمع، لأنّه في جهنمّ! يقول لك: لا يا عزيزي، 

ل وهذا البرهان، فأنا لا أقبل! لماذا لا يقبل؟ لأنّه في جهنمّ، وقد تلبّدت لا أقبل، ولهذا الدلي
أجواؤه بالظلمة، فصارت الظلمة محيطة به؛ ولهذا، لم يَعُد يُصغي لكلام الحقّ! فما عسى الإنسان 

                                                           
 .54(، مقطع من الآية 29كبوت )وسورة العن 49(، مقطع من الآية 9سورة التوبة )   1
، ص ۷6أورد سماحة السيّد القصّة باسم زيد بن حارثة، و لعلّ المراد هو حارثة بن مالك، فقد ورد في بحار الأنوار، ج    2

 استقبل رسول الله صلّى اللهما يلّ: )أبي، عن ابن سنان، عن ابن مسكان، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله عليه السلام قال: ۱۷4
ا،  عليه وآله حارثة بن مالك بن النعمان فقال له: كيف أنت ياحارثة؟ فقال: يارسول الله صلّى الله عليه وآله أصبحت مؤمناً حقًّ
فقال له رسول الله صلّى الله عليه وآله: يا حارثة لكلّ شيء حقيقة، فما حقيقة يقينك؟ قال: يارسول الله عزفت نفسي عن الدنيا، 

مأت هواجري، وكأنّي أنظر إلى عرش ربّي وقد وضع للحساب، وكأنّي أنظر إلى أهل الجنةّ يتزاورون، وكأنّي وأسهرت ليلّ، وأظ
( كما وردت القصّة في عدّة روايات أخرى تختلف فيما بينها اختلافاً طفيفاً، وفي بعضها لم يذكر أسمع عواء أهل النار في النار...

 اسم الصحابي . المترجم

https://madrasatalwahy.org/


  17 
 

. ﴾كافرَينوَإِنه جَهَنهمَ لمَُحيطَةٌ باَلْ ﴿أن يقول له؟ حسناً، تفضّل في أمان الله! فما عسانا أن نفعل؟! 
وبعد ذلك بدأ ]زيد بن حارثة[ بإفشاء بعض الأسرار، فأوقفه النبي، وقال له: إلى هنا كان عملك 
صحيحًا، فلا تفسد علينا الأمور، ودعنا ننجز أعمالنا! قال له زيد بن حارثة: هل تريد أن أخبرك 

 الجنةّ؟ فقال له من بي هؤلاء الذين يحيطون بك الآن؛ من هم الذين في جهنمّ، ومن الذين في
النبي: اسكت! فهنا مكمن الخطر، وقد بدأت بتجاوز الخطوط الحمراء! وخلاصة القول، أنّنا 
منحناك بعض الأمور، فلا تفشي الأسرار؛ فالآن وقد حصل لك اطّلاع، عليك أن تتصّرف 

ا!  1وكأنّك لم تر شيئًا؛ فلا علاقة لك بالأمر! وهذا عجيب جدًّ
ن فُتحت أعينهم؛ ألم تسمعوا أنّ بعضهم كان يرى الأشخاص ولقد حدث نظير ذلك لم

في صورهم البرزخيّة على شكل حيوانات! فما هي حقيقة هذه الأمور؟ إنّها الجنةّ والنار! فهناك 
من يرى شخصًا بصورة ذئب؛ فهل موطن الذئب هو الجنةّ؟! وهناك من يرى شخصًا بصورة 

اك من يرى شخصًا بصورة كلب.. نعم، يراه بصورة خنزير؛ أفهل موطن الخنزير هو الجنةّ؟ وهن
 كلب!

 ـحيث كان يأتي مرّة كلّ أسبوع  رحمة الله على المرحوم المطهّري، فقد جاء يومًا إلى منزلنا 
للقاء المرحوم العلّامة رضوان الله عليه ـ، وكان يتحدّث معه؛ ومن الجدير بالذكر أنّني في كثير 

ات، حيث كنت مقيمًا في قم، غير أنّني كنت آتي أحيانًا إلى من الأحيان لم أحضر هذه اللقاء

                                                           
إنّ  ن أبي محمد الوابشي وإبراهيم بن مهزم، عن إسحاق بن عمار قال: سمعت أبا عبدالله عليه السلام يقول:ابن محبوب، ع   1

رسول الله صلّى الله عليه وآله صلّى بالناس الصبح، فنظر إلى شاب من الأنصار وهو في المسجد يخفق ويهوي رأسه، مصفر 
الله صلى الله عليه وآله: كيف أصبحت يافلان؟ فقال: أصبحت  لونه نحيف جسمه، وغارت عيناه في رأسه، فقال له رسول

يارسول الله صلى الله عليه وآله موقنا، فقال: فعجب رسول الله صلى الله عليه وآله من قوله: وقال له: إنّ لكلّ شيء حقيقة، فما 
نفسي عن الدنيا وما فيها، حتىّ  حقيقة يقينك؟ قال: إنّ يقيني يارسول الله هو أحزنني وأسهر ليلّ وأظمأ هواجري، فعزفت

كأنّي أنظر إلى عرش ربّي وقد نصب للحساب وحشر الخلائق لذلك وأنا فيهم، وكأنّي أنظر إلى أهل الجنةّ يتنعّمون فيها ويتعارفون 
مسامعي، قال:  على الأرائك متّكئي، وكأنّي أنظر إلى أهل النار فيها معذّبون يصطرخون، وكأنّي أسمع الآن زفير النار يعزفون في

فقال رسول الله صلّى الله عليه وآله لأصحابه: هذا عبد نوّر الله قلبه للإيمان، ثمّ قال: الزم ما أنت عليه، قال: فقال له الشاب: 
يارسول الله ادع لي أن ارزق الشهادة معك فدعا له رسول الله صلّى الله عليه وآله بذلك، فلم يلبث أن خرج في بعض غزوات 

 (. المترجم۱۷5 -۱۷4، ص 6۷)بحار الأنوار، ج لّى الله عليه وآله فاستشهد بعد تسعة نفر وكان هو العاشر النبي ص

https://madrasatalwahy.org/


  18 
 

طهران، فتحصل مثل هذه اللقاءات، لكننّي في هذا اللقاء لم أكن متواجدًا بالغرفة؛ لأنّه كان لقاء 
ا، وحينما أحضرت لهم الشاي، سمعت المرحوم المطهّري يقول للمرحوم العلّامة:  خاصًّ

أحمد الخوانساري ـ الذي كان في طهران يؤمّ الصلاة في  سمعت من المرحوم آية الله السيّد
مسجد الحاجّ فيض الله، وكان رحمة الله عليه من العلماء الفقهاء ـ أنّه سمع من المرحوم الشيخ 
حسن علّ النخودكي الأصفهاني ـ وهذه عبارة عن سلسلة سند جميعُ أفرادها موثّقون 

يقول: تشّرفت مرّة بالذهاب إلى العتبات  وموجّهون، ويمكنكم أن تنقلوها بدوركم!!! ـ
المقدّسة في النجف، وعندما كنت أخرج ظهرًا من حرم أمير المؤمني عليه السلام، كنت أرى 
بعض كبار العلماء بشكل خنزير! ولا يخفى أنّه ذكر هؤلاء العلماء بأسمائهم، لكننّي أتحفّظ هنا 

فما هي حقيقة هذه المسألة؟ وهل يمكننا عن ذكر هذه الأسماء! ولو ذكرتها لكم، لدُهشتم! 
القول ـ والحال هذه ـ بأنّ هذا الشخص في الجنةّ؟ فلا وجود للخنزير في الجنةّ، ولا يُسمح له 
بدخولها! وعلاوةً على ذلك، فقد كان يرى أشخاصًا آخرين على شكل خنازير وأشكال مختلفة 

 أيضًا.
ارة عن لقاء الله! وفي الجهة المقابلة، هناك حسناً، فهذه الحالة التي تحصل للإنسان، هي عب

لقاء الشيطان والأبالسة وجنودهم، وهناك الظلمة والكدورة والنفسانيّات وبقيّة الأمور 
 والمسائل التي يُبتلى الجميع بها، لكن بمقادير متفاوتة.

، بناء عليه، متى ما رأيت بأنّه قد حصلت لك حالة معنويّة، حالة نورانيّة، حالة خفّة
وحصل لك توجّه نحو المبدأ، وتريد أن تبكي، وتسعى للحصول على نشاط روحاني، ولم تعُد 
لديك رغبة بسماع هذا الخبر وذاك، ولم تعُد لديك طاقة على سماع كلام الأشخاص حول ارتفاع 
قيمة الأسعار أو انخفاضها، فاعلم أنّه قد حصل لك لقاء الله في ذلك الوقت، غاية الأمر أنّه 

ود بذلك المستوى؛ إذ لدينا مستويات أخرى أعلى من ذلك، وأعلى وأعلى، إلى أن نصل إلى محد
محضيّة لقاء الله؛ والتي تُسمّى بمرتبة الفناء، ومرتبة الورود في حرم الذات الإلهيّة؛ وهي مسألة 

 أخرى.

https://madrasatalwahy.org/


  19 
 

 وأمّا إذا شاهدت من نفسك عدم الميل لقراءة القرآن والدعاء، وعدم الرغبة في قراءة
أشعار الأولياء كحافظ ومولانا؛ فلا يوجد لديك توجّه، بل كان قلبك يميل نحو سماع الأخبار، 
وتُحبّ أن يتمّ الحديث عن هذه الأمور، ويدقّ ناقوس الخطر في ذهنك أن: ما هذا الذي يحصل؟! 
 فعليك في هذه الحالة أن تخرج فورًا من ذلك، وتترك هذه المسائل جانبًا، وتعلم بأنّك صَت

تبتعد عن مسألة لقاء الله؛ لأنّك بدأت بالميل نحو الظلم، وبالارتباط بتلك الجهة والشوق 
إليها؛ فقم سريعًا بقطع ذلك، ولا تترك هذا الأمر يتمكّن منك، وهذه الكدورة تترسّخ وتتصلّب 

 لديك.. قِ نفسك من كلّ ذلك!
رُوا﴿ يطْانَ تذََكه هُمْ طائفٌَ مَنَ الشه ، علينا أن نستحضر دائمًا هذه الآية القرآنية 1﴾إذَا مَسه

التي تتحدّث عن طائف من الشيطان؛ فالطائف يعني الذي يطوف ويحوم.. يُقال بأنّ الطائر 
عندما يأتي، يحوم ويحوم إلى أن يُد غصناً فيحطّ عليه؛ هذا الذي يُقال له طواف، فيبقى الطائر 

كذلك الأمر عندما تأتي الشياطي، حيث يظلّون يطوف إلى أن يُد غصناً أو مأمناً يحطّ فيه؛ 
يطوفون حول قلب هذا الإنسان المؤمن ويرغبون بالتسلّل إليه، فيشعر سريعًا بذلك، فيردّهم.. 

روا﴿ ؛ أي التفتوا إلى الأمر، وتجاوزوه؛ فما إن يُدوا شخصًا يريد أن يستغيب، ويبدأ بالحديث ﴾تذك 
حيانًا يكون الإنسان جالسًا، فيبدأ أحدهم بالحديث حول فلان... هل سبق لكم رؤية ذلك؟ فأ

عن شخص آخر، فيتكلّم، ويتكلّم، ويتكلّم، إلى أن يُد الإنسان في نفسه ثقلًا! يا عزيزي، لماذا 
كم قيمة »تسمح بحصول ذلك؟ لا تستمع إلى ذلك الكلام، وقم من مكانك، أو غيّر الموضوع: 

تدع المسألة تصل إلى هذا الحدّ؛ لأنّه يوجد بعض ، ولا «كيلو من الخضر؟! بكم كيلو الخبز؟
الأشخاص البطّالي الذين يقصرون فكرهم وذكرهم على التحدّث بهذه الأمور الفارغة، 
فيُساهمون بذلك في التشويش على الإنسان. أو من باب المثال، أن تكون جالسًا، فيتّصل بك 

ول له: لا، لم أسمع! فيقول لك: شخص هاتفيًّا، ويقول لك: هل سمعت ماذا قال فلان؟ فتق
حتّى أنت لم تسمع.. لقد قال كذا وكذا! فإذا ما شعرت بأنّ هذه الأمور قد توجب لك الكدورة، 

                                                           
 .۰۱2(، مقطع من الآية ۷سورة الأعراف )   1

https://madrasatalwahy.org/


  20 
 

قل له: دع عنك هذا الكلام الآن! فإذا قال لك: اسمح لي بإكمال الحديث! قل له: إمّا أن تغيّر 
 الكلام، وإمّا سأقفل الخطّ!

ا ومنتبهًا على الدوام، وأمّا إذا تماديت في الاستماع، وعمدت إلى على الإنسان أن يكون ذكيًّ 
مداراة المتكلّم، وأرخيت سمعك له، فإنّك ستكون قد فقدت شيئًا من نفسك، وسوف يُقطع 
جزء منك! فلا تدعه ينقطع، ولا تدع رأس المال الذي منحك الله إيّاه يذهب هدرًا؛ فهذا يأخذ 

فماذا سيبقى لك؟ بل احفظه! وعليك أن تكون مستقيمًا، وواقفًا على شيئًا منه، وذاك يأخذ شيئًا! 
باب قلبك لتحرسه؛ يقول المرحوم السيّد الحدّاد رضوان الله عليه: على السالك أن يقف على 
باب قلبه، ولا يدع أيّ غريب أو غير محرم يرد إليه؛ فالقلب عرش الرحمن، وبيت الله؛ فلا ينبغي 

  يدخل إلى بيت الله.للإنسان أن يدع غير الله
حسناً، لقد وصل بنا الحديث إلى هذا الموضع، وإن شاء الله نوكل تتمّة هذه المطالب إلى 

 الجلسات القادمة بإذنه تعالى.
  

 اللهمّ صلّ على محمد وآل محمد

https://madrasatalwahy.org/

	تركيز الإمام السجّاد عليه السلام على صفة الفضل
	الفارق بين الأولياء وغيرهم في النظر إلى الدنيا وكيفيّة تعلّق التكاليف بالإنسان
	مثال على إجراء اللـه تعالى لعدالته
	الفضل في كلّ شيء هو التعامل فيه بالزيادة
	علاقة الإنسان باللـه تعالى هي علاقة نقد لا نسيئة
	ثواب كلّ شخص على عمله هي الحالة المعنويّة التي يحصل عليها منه

