
 

 

 

  

 هو العليم

  

 ماذا يعني الهرب إلى الله؟

  

 المحاضرة الثالثة -هـ ق  ۱٤٣٥سنة  -شرح دعاء أبي حمزة الثمالي 

  

 محاضرة ألقاها

 آية الله الحاجّ السيّد محمّد محسن الحسينيّ الطهرانيّ 

 قدس الله سره

  

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 أعوذ بالله من الشيطان الرجيم

 بسم الله الرحمن الرحيم

 وصلى الله على سيدّنا ونبيّنا أبي القاسم محمدّ

 وعلى آله الطيبين الطاهرين

 واللعنة على أعدائهم أجمعين

  

  
نْ أَحْسَنَ  وَأَنَا يَا سَيِّدِي» فْحِ عَمَّ زٌ مَا وَعَدْتَ مِنَ الصَّ عَائِذٌ بفَِضْلكَِ هَارِبٌ مِنكَْ إلَِيْكَ متنجِّ
 «بك ظنًّا

ضلك، ودائمًا ألوذ بفضلك، وأهرب منك إليك، وأنا مترقّب أي: أنا يا سيّدي عذت بف
لذلك الوعد الذي قطعته على نفسك بالعفو عمّن أحسن ظنهّ بك؛ فمتنجّز تعني مترقّب 
ومعتقد، وأنا أنظر إلى ذاك الوعد الذي قطعته؛ فما هو ذاك الوعد؟ عجيب جداً.. هو أن تعفو 

ذا بالنسبة إلى من كان لديه سوء ظنّ؟ طبعاً عن الأشخاص الذين لديهم حسن ظنّ بك، لكن ما
لن يعفو عنهم! فالله وعد وقال: من لديه حسن ظنّ بي، فأنا أعفو عنه! حسناً، إلهي، نحن لدينا 
حسن ظن بك، وبالتالي سيكون وضعنا جيّدًا!!! وبحقّ، إنّ هذه الفقرة عجيبة جداً، ومن 

  ذلك لاحقًا إن شاء الله تعالى.الفقرات الجوهريّة لحركة الإنسان وترقّيه، وسنبيّ 

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

 ما هي حقيقة الهرب إلى الله؟!

تقدم الكلام في أنّ معنى الهرب هو العدو السريع والفرار؛ فعندما يقال: فلان يمشي باتجاه 
فلان، لا يقال له: يهرب إليه، بل يقال: يتحرك نحوه، يميل إليه، يسلك إليه، يطرق إليه، يمشي 

 نحوه، يطوي الطريق نحوه، يميل إليه، وأما يهرب إليه، فيعني الفرار والهرع.
يهرب الإنسان؟ وما الذي يفرّ منه؟ هناك أمران متصوّران في المقام؛ فمن  فمن أيّ شيء

يكون لديه ميل نحو شيء، فتارة يكون هذا الميل ميلًا عادياً، فيقال له: بائع الفاكهة الفلاني قد 
أحضر نوعاً من الفواكه الطازجة والجديدة! فيقول: حسناً، فلأذهب لكي أشتري هذا النوع من 

أن ينفد؛ كأن يحلّ وقت الخيار أو التفاح أو البرتقال؛ فيقول: فلنذهب ونشتريه، أو  الفواكه قبل
أن يكون هناك ضيف يريد أن يزوره، فيسأل زوجته: هل لدينا فواكه؟ فتقول: لا، ليس لدينا 
شيء، فيقول: حسناً، سأذهب وأشتري فاكهة! فهذا يُعبّر عن وجود ميل عنده نحو الشراء؛ 

تدي ثيابه، ويخرج إلى الشارع، ويذهب إلى البائع، ويشتري الفاكهة ليضعها أمام ولهذا، فإنّه ير
ضيفه؛ فهذه مرتبة من الميل، وهناك مرتبة من الميل أعلى منها قليلًا، بأن يقال: هناك فاكهة 
جديدة أحضرها البائع الفلاني في المكان الكذائي، حيث رأيت الناس مجتمعي هناك، فإن لم 

د ينفد ما لديه بسرعة؛ فالبائع لم يحضر سوى صندوق أو صندوقي منها! فيقول: تذهب الآن، ق
هل ما تقوله صحيح؟ فيرتدي لباسه، ويسرع بالذهاب قبل أن تنفد الفاكهة، ويشتري منها كيلو 
أو كيلوين؛ فهذه الدرجة من الميل أعلى من تلك الأولى، والميل فيها أشد؛ لأنّ ذلك الشخص 

يقول: إن لم أجد الفاكهة عند هذا البائع، يمكنني الذهاب إلى بائع غيره. أما هذا،  في الحالة الأولى
فيقول: إنّ هذه فاكهة جديدة! أو: إنّ هذا النوع من الفاكهة لم أذقه حتى الآن! فهو في عجلة، 

يفيد سرعة وحركة أسرع من  "عسى ألاّ تنتهي"ويقول: عسى ألاّ تنتهي الفاكهة! فقوله: 
كن مع ذلك لا يقال عنها أنها هرب وهرع، نعم، يقال لها عجلة وسرعة بنحو معي، سابقتها، ل

 لكن لا يقال لها هرب!
وتارة أخرى يقول أحدهم مثلًا: سمعت بأنّ الصيدليّة الفلانيّة قد أحضرت الدواء 
الفلاني؛ والحال أنّ هناك مريض، والدواء مفقود، ولا وجود له، فيكون ذلك المريض جالسًا 

https://madrasatalwahy.org/


  4 
 

منزله، وإذا بصديقه يتّصل به ويقول له: إن الصيدلية الفلانية في المكان الفلاني عندها هذا في 
الدواء! فيقول: لماذا لم تشتره لي؟ فيقول: لقد ظننت أنك اشتريته و.. والحاصل أنه لا ينتظر، بل 

ثر يرتدي لباسه فوراً ويستأجر سيارة ويقول للسائق: كم تريد؟ عشرة آلاف تومان.. خذ أك
وأوصلني بسرعة إلى تلك الصيدلية قبل أن يأتي مريض آخر ويأخذ هذا الدواء! فهذه المرتبة 
من العجلة أعلى من الثانية؛ لأنّ المسألة هنا مسألة مرض وحياة، وأمّا بالنسبة للمسألة الأخرى، 

كل منها في فلا تعدو كونها مرتبطة بفاكهة جديدة؛ فإن لم يأكل منها الآن، فلا إشكال؛ لأنّه سيأ
الأسبوع القادم، أو بعد خمسة عشر يوماً أو عشرين يوماً؛ إذ سوف تصير متوفّرة عند كل الباعة 
بعد مدة، لكنّ هذا الدواء إذا لم نحصل عليه الآن، فإنّه قد قارب على الانتهاء عندي؛ فينبغي علّي 

الذي لديه للذهاب  أن أجده بسرعة، وإلا سيخرج المرض عن السيطرة؛ وبالتالي، فإنّ الشوق
إلى ذلك المكان هو أقرب ـ نوعًا ما ـ إلى الهرب، يعني: يمكن أن يصدق عليه لفظ الهرب؛ ولهذا 
تراه يقول للسائق: أسرع، وتجاوز الضوء الأحمر بسرعة! فحتى لو ضبطتك الشرطة، فأنا سوف 

القيادة، فسوف  أدفع عنك الغرامة، المهمّ أن تصل إلى الصيدلية سريعاً وإن حرمت من رخصة
أعوض لك كلّ شيء! أسرع حتى لا ينفد هذا الدواء! فهذه السرعة فيها حياته، والمسألة هنا 

 مسألة حياة؛ هل التفتم؟!
وتارة أخرى تكون المسألة أعلى من ذلك، حيث يقال لك: أنت مبتلى بالمرض الفلاني، 

نك مصاب بالتهاب الزائدة وعندك فرصة ساعتي لكي تجرِي العمليّة، وإلاّ سوف تموت! أو أ
الدوديّة، وعندك فرصة ساعة لكي تجري عمليّة، وإلاّ فإنّه من المحتمل أن تنفجر الزائدة 
الدوديّة، وينتقل الالتهاب إلى الدم وتموت، بحيث يكون الموت حتمياً بعد ساعة! فهنا نرى أنّ 

ن أعطيك ما تريد مقابل المسألة تختلف عن المسألة الأولى؛ حيث تقول للطبيب: أنا مستعد لأ
إجراء العملية الآن، فلا تؤخّرها حتى إلى الثانية التالية! فكلما كانت الإرادة والغرض والميل 
والرغبة لدى الإنسان أكثر أهمية، وإمكانية تداركها أقل، كلّما كانت عجلة الإنسان أكثر 

، "هرب"نطلق عليها كلمة  للوصول إلى ذلك المقصود؛ وهذا ما يقال له هرب! فالحالة الأخيرة
حيث رأينا أنّ ذلك المريض لا يريد أن يتأخر ولو لثانية واحدة؛ لأنّ تلك الثانية قد تترك أثراً 

https://madrasatalwahy.org/


  5 
 

في هذه الحالة، فلو لم يأت، يُقال له: آخ! لماذا لم تأت قبل دقائق، لماذا لم تأت قبل عشر دقائق، 
تأت قبل دقيقتي أو خمسة دقائق! فيرى أن في المستشفى! لماذا لم  "آخ"وكثيراً ما نسمع كلمة 

 الوقت قد تأخر لديه والفرصة تتضاءل أمامه. 
فهذا نوع، وهناك نوع آخر يرى الإنسان فيه بأنّ هناك خطراً يهدّد وجوده؛ كأن يرى سيلًا 
آتياً ليقتلعه، فإن تأخّر قليلًا، سيجرفه ذلك السيل، فإن كان لديه رجلان، فسيقترض أربعة 

كض بها، بحيث أنه لا يشعر بما يجري حوله!!! أو أن نفترض أن حيوانًا مفترسًا يقبل أخرى لير
نحوه؛ فهو لا يشعر كيف فرّ منه، أو مثل أن نفترض وجود حريق أو ما شابه ذلك، فقد رأيتم في 
الصور عندما يواجه بعض الأشخاص خطرًا ما، فإنّه ينسى ولده من الأساس! فالأب يفرّ ويترك 

الخمس سنوات.. هذا هو الهرب الحقيقي.. الذي ينسى فيه الوالد ولده. يا عزيزي، عندما  ابنه ذا
تريد أن تفرّ، خذ معك هذا الطفل البريء ذا الأربع سنوات! لكن قد يكون الخطر حقيقيّاً 

 والهلاك جدّيًا إلى درجة ينسى الإنسان معها طفله! وقد حصل هذا الأمر فعلًا.
وقفنا في مكانٍ ما، ورأيت الناس فجأة تهرب من مكان قريب يبعد كنت يوماً في سفر، وت

ا تركت  ثلاثي متراً تقريباً، وفهمت أنّ هناك احتمال أن ينفجر الغاز ويحترق المكان، ثم رأيت أمًّ
طفلها عمره سنتان وهربت، فذهبت وحملت ذلك الطفل، وأخذته إلى أمّه؛ والحال أنها تركته 

ة كانت قريبة من الخطر بثوانٍ بحيث أن الأم تركت طفلها وهربت؛ وفرّت.. يعني أن المسأل
فهذا هو الهرب والفرار الحقيقي: أن تترك الأمّ ابنها وتهرب! والظاهر أنّ الآباء في تعاملهم مع 
هذه القضية أكثر علمًا وفهمًا!!! فأخذته إلى أمه، فقالت: أوه ولدي! فقلت لها: لا تخافي، فقالت: 

فجر، فقلت: فلينفجر، كما أنّه كان على بعد بضعة أقدام، وقد حملته وأتيت به من كان الغاز سين
 دون أن يحدث أيّ شيء، فلم يكن هناك ما يستدعي القلق!

هذا هو الهرب الحقيقي؛ يعني أن الخطر وصل إلى حدّ أن الأم تترك ولدها! هل التفتم الآن 
ا هو المراد منهما في هذا المقام؟ فهذا هو إلى معنى الهرب ومعنى الفرار؟ فلنأتِ الآن، ونر م

الذي يقال له هرب وفرار وهرع، حيث يقول الإمام السجاد عليه السلام لله تعالى: أنا هكذا 
أمشي وأسرع نحوك! لكن هل قمنا نحن بنفس الشيء؟!!فهذا هو معنى الهرب: إلهي، أنا أتّجه 

https://madrasatalwahy.org/


  6 
 

هي هكذا، وهكذا ينبغي أن تكون، فهذا  نحوك بهذا الشكل! وأتحرك إليك بهذا النحو! فالمسألة
الإمام السجاد، وهو يعلم ماذا هناك، ويعلم ماذا يوجد في هذا الطرف وماذا يوجد في ذلك 
الطرف، أي أنّ المسألة صادقة هنا بكلا طرفيها، وسنبيّ لاحقًا إن شاء الله كيفية هذا الصدق 

 والانطباق .

 رصةعلينا أن نسابق لنيل الرحمة و نغتنم الف

ولهذا، نرى أنّ هذه المسألة قد طُرحت بعبارات مختلفة؛ فمثلًا، لدينا آية كريمة تقول: 
ِ إنِِِّ لَكُمْ مِنهُْ نذَيرٌ مُبين﴿ وا إلََِ اللَّه ، يقول: فروا إلى الله، ولا يقول: تحركوا وامشوا إلى 1﴾ففَرُِّ

، أي ليسبق أحدكم الآخر في طلب 2﴾بِكُِممَغْفِرَةٍ مِنْ رَ  سابقُِوا إلَِ﴿الله، وفي آية أخرى يقول: 
المغفرة من الله؛ فعندما يفترض أن تأتي نعمة ونفحة وجذبة معيّنة، لا تتلكّؤوا حتى لا تنتقل 
هذه النفحة إلى الآخرين، وتبقون محرومي! بل اسبق الآخرين لنيل هذه المسألة، وكن أنت 

فسوف تنتقل إلى غيرك، وسوف يأخذها غيرك، المبادر وأنت المتقدّم، وأما إذا تحركت متأخراً، 
وسوف يحوز هذا الطعام الممدود على المائدة ويجمعه شخص آخر.. اسبقه أنت؛ لأنّ الطريق 
مفتوح أمامك أيضًا! ففي بعض الأحيان، يكون الطريق مغلقاً أمامك ومفتوحًا أمام الآخرين، 

شيء آخر، لكن حينما يكون الطريق  فيعلم الإنسان أنّه من نصيب شخص آخر، وأنّه قد قدّر له
مفتوحاً أمام الإنسان، ومع ذلك يبقى جالساً ينظر، فهذه مصيبة كبيرة! إذ إنّ الطريق مفتوح 
أمامه، والمائدة مبسوطة له، والباب مشرع في وجهه، وجميع العلل والأسباب مهيأة له، ومع ذلك 

ين أذهب: في هذا الاتجاه أو ذاك؟ ينتظر ويقول: إلهي، ماذا أفعل؟ هل أذهب أو لا أذهب؟ أ
أذهب إلى منزل هذا الشخص أم ذاك؟ أذهب إليه لأرضيه وأعتذر منه، أم أجلس وأنتظر ما 
الذي سيحصل؟ إذا بقيت منتظراً ما الذي سيحصل، فجأة ترى الباب قد طرق، وعندما تفتحه، 

منزلك، فتكون قد  ترى أنّ ذاك الشخص الذي ينبغي عليك الذهاب إلى منزله قد أتى هو إلى

                                                           
 من سورة الذاريات. ۰5لآية   1
 من سورة الحديد. ۱2صدر الآية   2

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

خسرت! وانتهى الأمر! فهذه النفحة قد ذهبت إلى ذاك! فحينما يكون الباب مفتوحاً أمامك، 
وعندما يلقي الله تعالى هذا الأمر في ذهنك، ويُخطر في قلبك أن تذهب إلى منزل ذلك الشخص، 

نتظرًا ما الذي وتذهب لرؤية فلان لترفع الكدورة الحاصلة بينكما وتخرجها من قلبه، فلا تبق م
سيحصل واضعاً إحدى يديك على الأخرى، وتقول: إن لم يحصل اليوم نتركه إلى الغد، فلدينا 
وقت، وهكذا تأخّره إلى أن يرنّ جرس الهاتف: السلام عليكم.. كيف الحال.. أريد أن آتي 

يا  لزيارتك! يا للتعاسة، فذاك الباب قد فتح أمامك، وبقيت أنت تنظر إليه من دون تخرج!
عزيزي، البس ثيابك، واخرج من المنزل، واستأجر سيارة، واذهب إلى منزله! فعندما فتح الباب 

 أمامك، لماذا بقيت جالساً هكذا تنظر إلى الباب؟ هذا ليس فراراً إلى الله، بل هذا جلوس!
وهو تحدّث واستئناس وسؤال عن الأحوال، وليس فراراً إلى الله؛ هل تعلمون ما معنى 

إلى الله؟ هو كفرار تلك الأم خوفاً من انفجار الغاز وتركها لولدها ذي السنتي! هو هذا فرّوا 
 الفرار المطلوب؛ فبمجرّد أن ترى شيئاً تقفز مسرعاً.

كنا يوماً عند المرحوم الحداد، وكنت في السادسة عشرة أو السابعة عشرة من العمر، وكان 
مسألة كيف يمكن أن يُوفّق الإنسان أحيانًا المرحوم العلّامة موجوداً، وجرى الكلام عن 

للحصول على بعض الأمور، فما إن يأتي شيء، ويكون معلّقًا في الهواء )هكذا كان يشير السيد 
الحداد(، ولم يتعيّ بعد على من سوف ينزل، حتّى يأتي شخص ويأخذه؛ فلم يصر معلومًا بعد 

على كتف ذاك، فحتى الآن لم يتعيّ على رأس من سيهبط طائر السعد؛ هل على رأس هذا أم 
وضعه، ثمّ يأتي شخص ويأخذه ويمشي، ويقول: انتظروا الثاني حتى يأتي، فالأوّل صار في 
جيبي! أما البعض الآخر، فيأتي طائر السعد ويحطّ على رأسه، ومع ذلك يطرده بعد أن يحطّ عليه؛ 

سه، وأن تأتي النفحة الإلهية والجاذبة فهذا في غاية التعاسة والشقاء: أن يأتي طائر السعد فوق رأ
التي تصرف عنه الكثرات، ]ثمّ يطردها[؛ يا عزيزي، إنّ حصول مثل هذا الأمر ـ بحيث ينفتح 
أمامك الباب ثمّ يُغلق ـ لا يُمكن جبره بعشرين سنة من صلاة الليل! فلو أنّك صليت صلاة 

هذا القبيل، لما أمكنك جبر ذلك  الليل وتهجّدت عشرين سنة، لكنّك ارتكبت فعلًا واحدًا من

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

بتلك العشرين سنة؛ فأيّة صلاة ليل يُمكنها أن تقوم بما تقوم به تلك القاطعية وتلك السكي 
 التي تأتي وتقطع تعلّق نفسك وقلبك عن التوغّل في الكثرات؟! هذه هي المسألة.

 كيف يمكن الجمع بين عزةّ المؤمن و بين المبادرة في طلب الإصلاح؟

ت الآن أنّ أحد الإخوة طرح سؤالاً منذ مدّة في ضمن الأسئلة التي ترد في الموقع، تذكر
حيث قال: لقد ذكرتم أنّ والدكم كان لديه اهتماماً خاصّاً بهذه المسألة ]المبادرة إلى صلة 
الآخرين[.. وقد شاهدنا الكثير من نظائر هذه القضية منه؛ ففي أحد الموارد )ولعلّي قد ذكرت 

القضية سابقاً(، ذهب إلى منزل أحد أقاربه ثلاث مرات ولم يفتحوا له الباب، والحال  لكم هذه
أنهم كانوا في المنزل، وكان منزلهم بعيداً عنه في طهران، وفي المرّة الرابعة أو الثالثة )أنا أشك في 

تحوا له ذلك، لا ادري هل فتحوا في الثالثة أم الرابعة؟ ولكنّ المتيقّن أنه ذهب مرتي ولم يف
فيهما( و في النهاية فتحوا له الباب، والذي فتحه زوجة ذلك القريب، باعتبار أنّها كانت من محارم 
العلّامة، ومن أرحامه القريبي؛ ففي المرة الثالثة أو الرابعة عندما عرف ذلك الشخص بالأمر 

ب إلى منزله! لقد تغلّب قال: لقد أسقط فلان ما بأيدينا، و أخجلنا من أنفسنا، فعلينا الآن أن نذه
علينا وأفحمنا، فلا بدّ من الذهاب إلى منزله! وقد أتى فعلاً من طهران إلى منزل المرحوم العلّامة 

 عندما كان في مشهد.
حسناً، لقد سأل هذا الأخ: بأن هذا الأمر يتنافى مع عزّة نفس المؤمن؛ إذ المؤمن عزيز، 

ك بأن والدك فعل هذا الفعل، والحال أن المؤمن فكيف يمكن الجمع بي هذا الكلام وبي قول
عزيز وله كرامة وماء وجه؟ فذهابه مرة واحدة كافٍ؛ فهو لا يطلبه بشيء حتى يكرّر الذهاب 
إليه، ولا شيء له عليه، خصوصاً مع ملاحظة أنّه كان عالمًا وله مكانته الخاصّة وذاك رجلاً عادياً؛ 

ن ومناعة طبعه؟ حسناً، أعتقد بأنّه لا يوجد إشكال في وعليه، كيف يتوافق هذا مع عزّة المؤم
الجواب عن هذا السؤال؛ فتارة يشعر الإنسان بضرورة هذه المسألة، وكذا في سائر الموارد 
الأخرى: في صلة الأرحام والارتباط بالرفيق وبقيّة الأشخاص، وبعض الأمور التي تحصل؛ 

هذه المسألة، ومتى نُقدم ومتى لا نُقدم؟ وإلى  ففي الواقع، كان يسأل ذلك الأخ عن المعيار في

https://madrasatalwahy.org/


  9 
 

 ـالتفتوا جيداً فالمسألة دقيقة جداً وما أقوله  أين نذهب وأين لا نذهب؟ إنّ المعيار في ذلك هو: 
لكم هو ما سمعته من العظماء فيما يرتبط بهذا الأمر ـ إذا شعر الإنسان بأنّ ذلك الشخص ـ حينما 

ة بينهما ـ قد وضع نفسه في موقف نفساني، بحيث إنّ الذهاب حصل بينهما شيء وتكدّرت العلاق
إليه يوجب زيادة نفسانياته وأنانيته وتكبره، فهنا لا ينبغي أن يذهب الإنسان إليه، فغاية الأمر 
أنّ خطأً ما قد حصل، وعليه أن يتجاوز عنه، فنحن لم نأت إلى هذه الدنيا معصومي؛ فتلك 

ينا حالة الطفولة قد انتهت، وهي لا تجدي شيئاً؛ لأنّها عصمة غير العصمة والبراءة التي كانت لد
اختيارية. فإذاً، نحن غير معصومي وقد نشتبه؛ فسواء قلنا بأن فوق عينك حاجب أو لم نقل، 
ففي النهاية لدى كلّ واحد مناّ حاجب فوق العي!! فلم يحدث شيء مهمّ، وينبغي إنهاء الأمر 

الإنسان أن نفسيّة الطرف المقابل غير قادرة على رفع هذه الكدورة.. ]والخلاف[. وأمّا إذا شعر 
انظروا، هنا توجد مسألة دقيقة! فلا تقل مع نفسك بأنّه لا قدرة لك على الأمر، بل إنّ هذا ضعف 
منك؛ فبما أنّك ضعيف هنا وغير قادر، ولا تملك الجدارة والأهليّة، ولا ترى هذه القدرة فيك 

علّي أن أذهب أنا؟ لماذا لا يأتي هو؟ فهذا ليس بسبب قدرتك وعظمتك، بل  تقول: لماذا ينبغي
بسبب عجزك وصغرك ودنوّ هّمتك، ولأجل عدم أهليّتك.. وكلّها أمور سلبيّة؛ إذ لا يوجد في 
ذلك أي أمر إيجابي. حسناً، فإن شعر الإنسان بمواجهته لمثل هذا الشخص في هذه القضيّة، 

ا الفعل؛ لكي يعمل على تعويض الضعف الموجود في الطرف المقابل فعليه أن يقدم هو على هذ
بقوّته هو، فإن ذهبت أنا إلى منزل فلان، فمعناه أنّني أنا القوي، لا أنّني ضعيف! وأمّا الناس، 
فيقولون: انظروا إلى هذا ذهب إلى منزل ذاك! هذا لأجل قوّته ذهب إلى منزل ذاك، وذاك لضعفه 

كانه؛ فهذا لقوّته يذهب ويطرق الباب، وذاك لضعفه لا يمكنه أن يقدّم وعدم جدارته بقي في م
جواباً! هذا يمكنه أن يجبر المسألة لوجود استعداد لديه، وذاك لا يتقبّلها وتأنف نفسه عنها 
بسبب ضعفه وخسّته.. فالناس والعرف ينظرون إلى المسألة بأنّ هذا ذهب إلى منزل ذاك، وذاك 

! "هذه المرّة الأولى التي يأتي فيها، فلندعه يأت مرّة ثانية وثالثة و..."جالس في منزله يقول: 
ويبدأ يلوي برأسه هكذا كالديك الرومي، لكنهّ لا يعلم بأنّه عندما يفعل ذلك، فإنّ لسان حاله 

؛ وهو يظنّ أنّه عظيم. وذاك "أنا أفتقد للأهليّة، أنا خسيس، أنا ضعيف، أنا ناقص!"يقول: 

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

لحال أنّه لا يقلّ عنه قيمة، فخلاياه كخلاياه، وكذلك دمه، إن لم يكن أكثر منه! يذهب إليه، وا
ووضعيّته مثله، بل أفضل منه؛ فشخصيّةٌ كشخصيّةِ المرحوم العلّامة أين، وهذا أين؟ لا ربط 
بينهما! ومع ذلك يأتي المرحوم العلّامة مع ما يمتلكه من مكانة ومنزلة إلى منزل ذلك الشخص، 

باب، فلا يفتح له، ويتبسم قائلًا: لقد جاء إلينا ولم نفتح له! ويفرح بأنّه قد خرج منتصراً ويطرق ال
من هذه المعركة، وظنّ أنه استطاع بخياله أن يحطّ ـ نوعًا ما ـ من قدر الطرف المقابل، لكنهّ لا 

تي الميزان يعلم بأنّه هو المغبون في ذلك! فهذا صار مخدوعًا ومغبونًا، وذاك ارتفع درجة؛ ككفّ 
حي تتغلّب إحداهما على الأخرى، فهذا استطاع بذهابه أن يتجاوز العديد من التعلّقات، ويقطع 
مسائل وبوادي ومشاكل عويصة بي نفسه وبي التعلّق بالدنيا والتوغّل في الكثرات؛ فبذهاب 

صلاة  واحد استطاع أن يحصل على آثار عشر سنوات من صلاة الليل، بل أكثر؛ فليس بإمكان
الليل أن تفعل ذلك، نعم، هي تساعده على هذا الفعل، فلا نريد أن نستخفّ بصلاة الليل؛ لأنّها 
تساعده على ذلك، لكن على الإنسان أن يأتي إلى الآثار التي تحصل له من صلاة الليل وإلى تلك 

ترك تأثيرها البوارق، فيترجمها عمليًّا في الخارج وفي المجتمع وفي علاقته مع الأشخاص؛ كي ت
الحقيقي على النفس. وأما مجرّد أداء صلاة الليل، فلا يكفي، وصرف قراءة القرآن لا يكفي؛ لأنّ 

حْسَن ادْفَعْ باِلهتي﴿القرآن يعلّمنا: 
َ
، فالقرآن عبارة عن وصفة طبيب؛ فمن الذي ينبغي أن 1﴾هَِِ أ

ا في جيبك، سوف يبقى يعمل بها؟!! فعندما تذهب إلى الطبيب وتأخذ الوصفة منه وتضعه
المرض لديك ولن تتحسنّ صحّتك! وعليه، يجب علينا أن نعلم بأنّه إذا فعلنا مثل هذا الأمر، 
وأقدمنا على هذا الفعل المخالف للنفس.. فهذا الفعل مخالف للنفس، إذ الناس لا تفعل ذلك 

لاّ نداهن، فهذه القضيّة عادة، ونحن نرى هذه المسألة في أنفسنا، فلماذا نذهب بعيداً؟!! وعلينا أ
متحقّقة فينا، والرفقاء يعلمون بأنّ البناء في هذه المجالس على أن نتحدث كلاماً أخويّاً، ونترك 
المداهنة جانباً؛ فنحن في نهاية الأمر، نريد أن نحصل على فائدة، لا أن نأتي ونجلس إلى بعضنا 

فقط سمعناه منهم، بل كناّ نراهم  فقط، ونُصغي إلى كلام العظماء وبما سمعناه منهم، وليس

                                                           
 من سورة فصلت. 34جزء من الآية   1

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

يطبّقون ذلك عملياً بأنفسنا؛ سواء في علاقتهم بمعارفهم أم في علاقتهم برفقائهم؛ وقد كان ذلك 
ا!   عجيباً جدًّ

 أولياء الله لا يتعاملون مع الآخرين من منطلقات النفس و أهوائها

كان هناك شخص في مشهد يأتي إلى المجالس ويشارك فيها، وذات يومٍ كناّ نقرأ دعاء 
الجوشن عصر يوم الجمعة، وطلب منيّ المرحوم العلّامة أن أشرح بعض فقرات دعاء الجوشن. 
فشرحت هذه الفقرات، وبسبب طبيعة الفقرات انجرّ البحث إلى مسألة وحدة الوجود، وصرافة 

جود، وغيرها من هذه المسائل. وكان ذاك الرجل بعيداً عن المطالب الوجود، وبساطة الو
الفلسفية، و من ناحيةٍ أخرى كان مطّلعاً على مذاق ذاك الفضاء الآخر ]المخالف للعرفان 

 والفلسفة[، لذا كان هذا الكلام ثقيلًا عليه. 
ل التي ذكرها فبعد أن انتهينا من الكلام، أتى إلى المرحوم العلّامة وقال: )هذه المسائ

السيد في حديثه، كيف يمكن تقبّلها، إذ هي تتنافى مع أمور مسلمة، و يلزم منها محاذير؟! فقد 
سمعت الآن أحد الرفقاء يقول: لا تستند إلى الله ]مشيراً إلى الوسادة[! وكأننا نستند إلى الله! 

 فكيف يمكن هذا الأمر؟!(. 
خ هذه الإشكالات التي كانت في ذهنه والحاصل أنه جرت بعض الأمور، فأدت إلى رسو

أكثر، و الظاهر أنّه قد طرح هذه المسألة مع أشخاصٍ آخرين أيضاً، و كانوا في ذاك الجوّ 
المخالف للفلسفة، فزادوا الطي بلّة، و قالوا كلّ ما كان يجول في قلبهم! والحاصل أنّ علاقة 

خلفه صلاة فرادى، فقلنا: عجباً!  هذا الشخص مع المرحوم العلّامة قد تزلزلت، وصار يصلّي 
إلى أين وصلت الأمور به؟ نسأل الله أن يحفظنا! وبعد ذلك فهمنا أنه قال لأحدهم: الصلاة التي 

 أصليها مع العلّامة، أعيدها في المنزل! 
فقلت: أنعم و أكرم، خيراً إن شاء الله . ]يضحك سماحة السيّد[. نحمد الله أنّه لم أكن أنا 

اعة، وإلاّ لكان قد وزّع منشوراً في حقي، فعلى الأقلّ  هو كان يحترم المرحوم الذي أصلي جم
 العلّامة، فكان يصلّي خلفه ثمّ يكررها في منزله! 

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

وبعد مضي أيّام على هذه القضية شاهدت المرحوم العلّامة خارجاً من المنزل، فقال لي: 
لت في نفسي: لا داعي للذهاب أنا ذاهب إلى منزل فلان لأتحدث إليه. فتعجبت من ذلك! وق

إليه، ففي ذهن هذا الرجل ألف خيالٍ ووهمٍ زرعها هو و بعض الأشخاص، فلماذا يذهب 
الإنسان إليه؟! فإن كان فكره منحرفاً فليكن، ماذا نفعل له؟ إنّ المطلب الذي يعترض عليه 

ن البحر إلى صحيحٌ و واقعيّ و حقّ، وهو لا يريد أن يفهمه، فدعه وشأنه! فهذا الشخص كا
جانبه، ومع ذلك كان يذهب إلى فلان الذي لا يعرف شيئاً ويسأله عن هذه المسائل، أتذهب 
إلى مثل هذا والعلّامة إلى جانبك، مع أنّ ذاك لا يصل إلى ظفر المرحوم العلّامة في الفهم و 

 العلم! فما معنى ذلك؟
ن وجناتي هذا الأمر، وقال: كانت هذه الأفكار تجول في ذهني، فأدرك المرحوم العلّامة م

 يا سيد محسن، إنّنا ليس لدينا مشكلة ولا حزازة في متابعة هذه المسائل و معالجة هذه المشاكل! 
وقد ذهب إليه جلسة أولى وجلسة ثانية وجلسة ثالثة، ومع ذلك لم ينفع معه ذلك ولم ينفع 

جل ]أي العلامة رضوان الله ولم ينفع! لكن أريد أن أقول ما هي المراحل التي طواها هذا الر
 عليه[؟! 

علمًا أنّه في النهاية لم يكن لهذه الجهود فائدة مع هذا الرجل، بل إنّه اتّخذ لنفسه مسيراً خاصّا. 
لقد قام الآخرون برمي سهامهم المسمومة في قلبه فأصابته في مقتل، وتركت أثرها، وفي النهاية 

قة مقطوعة إلى آخر حياته، بل سمعت أنه بعد وفاة قطع علاقته بالسيّد العلّامة، وبقيت العلا
السيّد العلّامة، أراد بعض الأشخاص أن يضعوا إعلاناً عن مجلس الفاتحة، فرفض هذا الشخص 

 بحزم، وقال: أنا أختلف معه في المنهج!
حسناً، هذا نوعٌ من أنواع الناس، ونسأل الله أن لا يبتلينا بذلك، فنحن لا نرضى بهذا 

بل نحن نتبّرأ في كلّ ذرّة من وجودنا من هذا الطريق المخالف لطريق الأولياء، الطريق، 
 فالمسير هو مسير العظماء.

وبعد هذه القضيّة التي حصلت مع هذا الشخص، خطر في ذهني أن أذهب إليه وأحتجّ 
عليه، فنحن طلبة علم، وحسابنا يختلف عن حساب المرحوم العلّامة مع مااله من الشخصيّة 

https://madrasatalwahy.org/


  13 
 

علمية؛ إذ لا مجال للمقارنة في ذلك. أجل، قلت في نفسي: فلأذهب وأبيّ له وأفحمه.. إفحاماً وال
تامّاً يكون بمثابة الضربة القاضية التي لا يقوم بعدها.. و المسألة سهلة ليست صعبة، إذ أنّ 

ح لي مستواه العلمي لم يكن عالياً.. والحاصل أنني ذهبت إلى المرحوم العلّامة وقلت له: اسم
أن أحلّ المسألة بربع ساعة فقط! فقال: لا، لا داعي لذلك! اذهب واشتغل بدرسك وبحثك.. 
]يضحك سماحة السيد و يقول:[ كان يحدث نفسه بالقول: يكفي ما فعلته.. لم يقل ذلك، بل 

 "الفتنة التي أوجدتها تكفي! فلا داعي للذهاب وفعل أمور أخرى!!"كان لسان حاله يقول: 
حة السيد[ وعلى كلّ حال لم نوفّق للذهاب وإصلاحه!! وبعد موت المرحوم ]يضحك سما

العلّامة أرسلت له: بأنّه إن كان لديك استعداد للبحث في المسائل التي كانت موضع خلاف 
 بينك وبي المرحوم العلّامة فأنا مستعدّ للتحدث، وبطبيعة الحال لم يكن لديه استعداد لذلك.

؟ وما الذي حصل عليه؟ وما الطريق الذي طواه؟ 1ل هذا الرجل حسناً، انظروا ماذا فع
يا سيد محسن! هذه المسائل ليست شيئاً بالنسبة إلينا، فأنا لست أستعظم الذهاب "بحيث يقول: 

، مع أنّني كنت لا أرى هذا الشخص يستحقّ ذلك من العلامة، وقد "إليه وتوضيح الأمر له
وشأنه، و حتّى لو طرأت عليه شبهة، فليكن! فهذه ليست قلت لسماحته: لماذا تذهب إليه، دعه 

مسألة مهمّة لكي تبذل لها وقتك، وتذهب إلى منزله.. لكن الأولياء والعظماء والعرفاء وأهل 
فروا إلى "المعرفة قد تجاوزوا هذه المسائل! وتركوا هذه الأمور، هؤلاء وصلوا إلى آخر مراتب 

م وبمنهجهم الذي بيّنوه في حياتهم، و من خلال علاقتهم ، وصلوا إليها بحركتهم وبطريقه"الله
بالأفراد المختلفي، و قد دوّن سماحته بعض نماذج ذلك في كتبه، و لا شكّ أنّكم قد رأيتم ذلك 
بأنفسكم وقرأتموه.. فأنتم تسمعون باسم العلّامة الطهراني و تظنوّن أنه كان عالمًا صالحاً، و أنه 

إلى النجف، و هكذا صار العلامة الطهراني !! كلّا يا عزيزي، إنّ  كان قد قرأ عدة كتب وذهب
هؤلاء العظماء قاموا بأمثال هذه الأمور حتّى وصلوا، بل لقد كانوا يقومون بأمور أهم من هذه 
حتّى، بل أهمّ بكثير من هذه.. ونحن كناّ معاصرين و شاهدين لما جرى عليه من أمور، وكنا 

 نرى المطالب عن قرب.

                                                           
 أي سماحة العلامة الطهراني رضوان الله عليه.  1

https://madrasatalwahy.org/


  14 
 

 على الإنسان ألاّ يـقُدم ويتنازل للطرف المقابل؟متى 

أمّا الحالة المقابلة لهذه فهي أنه لو شعر الإنسان بأن الشخص الآخر في موقعية بحيث أنّ 
الذهاب إليه والاهتمام به لا أنّها لن تنزله وتخرجه من حالاته وتوهّماته فحسب، بل إنّها ستضيف 

نبغي الذهاب على توهّماته وتزيد من استكباره وأنانيته، وتقوّي من أهوائه النفسانية؛ فعندئذٍ لا ي
إليه، وهنا تأتي مسألة عزة المؤمن، فالإنسان ينبغي أن يفعل أمراً يكون منه نتيجة.. فالأمر 
بالمعروف ينبغي أن يكون في محلّه، والنهي عن المنكر في محلّه! فعندما لا يكون للأمر 

نتيجة بالمعروف نتيجة، فلسنا مأمورين بالأمر بالمعروف، وفي المورد الذي لا يكون هناك 
للنهي عن المنكر، فلا ينبغي فعله؛ فالنهي عن المنكر له مراتب ومواقع؛ إذ ينبغي أن يكون 
الجوّ المحيط موائمًا، والكيفية مناسبة، وشخص الناهي يجب أن يكون بصيراً ومطلعاً على 
 الكليّات من جهة وعلى المصاديق وموارد الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر من جهة أخرى. 

نّ المعيار في هذا الموضوع ليس الكبر والصغر والمساواة، فهذه مسائل اجتماعية إ
وعرفية، بل ما هو المعيار عند الله تعالى هو أنّه إذا كان ذهاب الإنسان وميله وتحركه باعثاً على 
خروج الطرف المقابل من الضلال ورفع الكدورة والظلمة وسوء التفاهم، فلا إشكال، ولا 

غر والكبر في هذا المورد؛ إذ لا فرق بي طفل في الخامسة من عمره وبي شيخ في اعتبار للص
الثماني في خصوص هذا الأمر. وأمّا إذا كان هذا الذهاب والعمل موجباً لزيادة أنانيّته، أو أن 
تلك الوضعية توجب زيادة أنانية، ففي هذه الحالة ينبغي أن لا يذهب أصلًا، إذ كثيراً ما يكون 

الذهاب موجباً لزيادة توغله وزيادة نزوله؛ كما حصل فعلًا، ففي هذه الموارد على الإنسان هذا 
أن لا يُقدم، عسى أن يكون تعزّزه و عدم تنازله هذا منبّهاً لذلك الشخص أن: ما الخبر؟ لماذا 
تتعالى بنفسك هكذا؟ إذ من تحسب نفسك؟! أ إذا سلّم الإنسان عليك مرّتي، ظننت نفسك 

؟ لا، بل أنت إنسان عادي، بل أدنى من الإنسان العادي بكثير، لكنك لا تعرف شأنك، مهمّاً 
فطننت أن تسليم الناس عليك إنما هو لأجل سواد عينك وجمالك طلعتك؟! لا يا عزيزي! بل 
كان هناك تكليف على عهدة الإنسان لمدّة يومي، وكان يؤدّي تكليفه معك لا أكثر! فلا تذهبنّ 

وعندما يتغيّر التكليف، فسوف يتغيّر التصّرف معك وكأنّه لم يكن هناك شيء  بك المذاهب!

https://madrasatalwahy.org/


  15 
 

أبداً! كأنّه لم يكن هناك شيء من قبل أبداً! إنّ كلّ ما لدينا هو طريقنا، فهو منشأ القيمة والأهميّة؛ 
تحسنة، فكلّما كان الإنسان مهتمّا بطريقه وثابتاً عليه، كان له قيمة، وصفات الإنسان إنّما تكون مس

ومورد مدح عند الاشتراك في المسير و الثبات على الحقّ، وإلا فلو أراد الإنسان أن يبتعد عن 
الطريق وينحرف عن المسير و يترك المباني، وأراد أن يتحرّك في عالم الأنانية والكثرة 

 والتوغلات، فسنقول له حينئذٍ: اذهب غير مأسوفٍ عليك.. اذهب بغير رجعة!
دة هي ما كناّ نراه ونستنبطه من مرام العظماء، وكناّ نرى أنّ الصحيح هو هذا، إنّ هذه القاع

هكذا هو الصحيح! أمير المؤمني كان كذلك، والنبيّ كان كذلك، والأئمة كانوا كذلك، وجميع 
العظماء والأولياء كانوا كذلك، فقد سلكوا هذا الطريق، وحفظوا لنا هذا الطريق حتى أورثونا 

 فهذا الفرس وهذا الميدان! إياه، حسناً 
أما الجلوس والحديث وذكر العظماء فلن يوصل الإنسان إلى شيء؛ يقول: لقد رأينا 
المرحوم العلّامة، وشاركنا في جلساته.. فحتى لو رأيته، فماذا هناك! إنّ النبي صلّى الله عليه و 

ن يكفي أن نرى العظماء و آله أعلى من المرحوم العلّامة، وقد ورآه الناس، فماذا نفعهم؟ لو كا
نسمع كلامهم دون الالتزام بالموازين والمعايير والمباني، يعني لو أردنا أن نترك المعايير و لا 
نلتزم بالمباني، فما الفرق حينئذٍ بيننا وبي ابن زياد؟ ما الفرق؟! إنّ القرب و البعد هو على أساس 

ت، وإلاّ فإن تركنا تلك ملاكات والمباني، الالتزام بالمباني! على أساس الواقعيات والملاكا
 فلماذا هذا النوع؟ إذ هناك ألف نوع آخر يمكنه أن يرتبط بهم، فهؤلاء الناس في الشارع كثيرون..

هذه المسألة مهمة جداً، إذ هنا يقول الإمام السجاد عليه السلام: بأن هذا الهرب نحو الله 
تنا وأدعيتنا، وفي الآيات القرآنية كذلك، في الأدعية والفرار نحو الله موجود في عباراتنا ومناجا

هذا هو نفس المعنى،  "يا من إليه يهرب الخائفون"المختلفة، مثلا جاء في أحد الادعية: 
فالخائفون يهربون إليك، و لكن هو خائف من أيّ شيء حتّى يهرب إليه؟ وإلى أيّ حدّ قد تبلور 

لة الفرار فعلًا؟ هل وصلنا إلى هذه المرحلة؟ إنّ هذا الخوف في وجودنا؟ وهل وصلنا إلى مرح
 لازم هذه المسألة هو الاطلاع والبصيرة؛ بأن يكون الإنسان مطلعاً على موقعيته.

https://madrasatalwahy.org/


  16 
 

حسناً، الفرصة انتهت، وإن شاء الله نصل إلى هذه المسألة وهي أنه ما لم يكن لدينا اطّلاع، 
موقعيّتنا و إدراك حقيقيّ لها، فلن يحصل الخوف ما لم يكن لينا بصيرة، ما لم يكن لدينا إشراف على 

في أنفسنا؛ فلا بدّ أوّلاً من الاطّلاع، ولا بدّ أوّلاً من البصيرة، ولا بدّ أوّلاً أن يحصل للإنسان 
إدراك و فهم لمآله، و أنّه ما الذي سيحصل؟ وما هي حقيقته هو؟ وما هي موقعيته، وما هي 

الله تعالى : ما القدرة التي؟ وما الكبرياء والعظمة التي لديه، قدرته؟ وفي الطرف المقابل أن يرى 
و أيّ جمال و جلال عنده؟ فعندما يتّضح له ما الموجود في هذا الطرف وفي ذاك الطرف، عند 
ذلك تأتي الشرارة، تأتي الشرارة وتحرق أكداس القطن لديه وتبدلها إلى شعلة فلا تبقي منها أثراً، 

 لتي تقيّد يدي وقدمي الإنسان وتفنيها.تأتي لتحرق المسائل ا
إن شاء الله نسأل الله أن يحقّق في أنفسنا هذه المعاني ببركة هذا الشهر المبارك، وأن 
يمنحنا الفهم والشعور، وأن يمنحنا الشعور بالألم والعطش، ويعطينا الوله.. ماذا يقول الإمام 

، فنحن لدينا حبّ «عل قلبي بحبك متيمّاً واج»؟ يقول: 1أمير المؤمني في المناجاة الشعبانية 
وشوق، نعم لدينا حب وشوق بحدّ ما، ولكننّا نبقى كذلك على هذا الحال، يعني مراتب المحبة 
مختلفة، و لكن في النهاية كلّ شخصٍ ثابت على تلك الرتبة و على ذلك المقدار من المحبة، 

فيقول: ما الشوق والحب والميل؟! فهذه  ويبقى على ما هو عليه. أما أمير المؤمني عليه السلام
ليست موجودة في قاموسنا! إنّه يقول: اجعل قلبي بحبّك متيّمًا، أي اجعله كالمجنون والهاً في 
حبّك، فالمتيّم يعني المجنون، معنى أن يكون الشخص متيّما هو أن يفقد الإنسان بسبب ورود 

 واله والحيران.الواردات جميع قدرته وعلمه وثباته! المتيّم هو ال
نسأل الله تعالى ببركة نفس هؤلاء الأولياء والمقربي من ساحته أن يأخذ بأيدينا ويمتعنا 

 برشفة من ذلك النبع الذي قسمه لهم.
  

 اللهم صل على محمد وآل محمد

                                                           
 هذا ما قاله سماحته في المحاضرة، و الظاهر أنّه من سبق اللسان، إذ الفقرة المذكورة قد وردت في دعاء كميل. )المترجم(  1

https://madrasatalwahy.org/

	ما هي حقيقة الهرب إلى الله؟!
	علينا أن نسابق لنيل الرحمة و نغتنم الفرصة
	كيف يمكن الجمع بين عزّة المؤمن و بين المبادرة في طلب الإصلاح؟
	أولياء الله لا يتعاملون مع الآخرين من منطلقات النفس و أهوائها
	متى على الإنسان ألاّ يـُقدم ويتنازل للطرف المقابل؟

