
 

 

 

  

 هو العليم

  

 ما هو الضمان الذي يعطيه الأولياء لأتباعهم؟

  

 المحاضرة الثانية -هـ ق  ۱٤٣٥سنة  -شرح دعاء أبي حمزة الثمالي 

  

 محاضرة ألقاها

 آية الله الحاجّ السيّد محمّد محسن الحسينيّ الطهرانيّ 

 قدس الله سره

  

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 أعوذ باللـه من الشيطان الرجيم

 بسم اللـه الرحمن الرحيم

 الحمد لله ربّ العالمين

 والصلاة والسلام على سيدّنا ونبينّا أبي القاسم محمد

 وعلى آله الطيبين الطاهرين

 واللعنة على أعدائهم أجمعين

  

  
زٌ عَائِذٌ بفَِضْلكَِ هَارِبٌ مِنكَْ إلَِيْكَ مت وَأَنَا يَا سَيِّدِي»يقول الإمام السجّاد عليه السلام:  نجِّ

نْ أَحْسَنَ بك ظناّ   فْحِ عَمَّ  .«مَا وَعَدْتَ مِنَ الصَّ
أي: أنا يا سيّدي ومولاي ومن يملك زمام أموري أعوذ بفضلك وأهرب مسرعا  منك 
إليك، وأنا متنجّز ومتأكّد ومطمئنّ ـ بسبب حسن ظنيّ بك ـ من صفحك وعفوك، ومحوك 

ني أعتبر هذه المسألة مسألة  واقعيّة وحقيقيّة، لأعمالي السيّئة التي أنت مطّلع عليها، كما أنّ 
 وليست مجرّد وعدٍ وإحالةٍ على المستقبل.

 مقام الخوف و الرجاء من أركان السير و السلوك

في هذه الفقرات، يُشير الإمام السجّاد عليه السلام إلى نقطة مهمّة وحيويّةٍ جدّا  في السلوك 
والطريق إلى الله تعالى، ألا و هي مسألة مقام الخوف والرجاء؛ فالإنسان من دون خوفٍ ورجاءٍ 

ام؛ لكي لا يستطيع أن يطوي الطريق، ولهذا ينبغي عليه أن يحقّق في نفسه هذه المسألة على الدو
تكون بمثابة وقودٍ يستعين به في حركته وطريقه، وإلاّ سيكون عرضة  للتوقّف، بل ومن 

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

المحتمل أن يسقط في المهالك ويُبتلى بالأخطار؛ فالذين يفتقدون للخوف والرجاء من 
 المحتمل جدّا  أن يتعرّضوا لأخطار الطريق وابتلاءاته، وأن يسقطوا في الانحراف. 

قّق الخوف و الرجاء في النفس( مسألة مهمّة وحيويّة جدّا  قد شاهدناها وهذه المسألة )تح
عند جميع الأنبياء والأولياء والعرفاء، و قد بيّنا ذلك سابقا  حينما دار الحديث معكم ومع الرفقاء 
في ليالي شهر رمضان من الأعوام السابقة حول هذه الفقرات من دعاء أبي حمزة، أو نظير ما 

أمير المؤمنين في أدعيته ومناجاته في مسجد الكوفة، وفي مناجاته الشعبانيّة )التي نشاهده عند 
من المؤكّد أنّكم كنتم تقرؤونها في أيّام شعبان المباركة(، وحقيقة  إنّ هذه المناجاة عجيبة، وإنّ 

 مضامينها لعجيبةٌ.
ومن سائر وليس بإمكاننا القول بأنّ هذه الأدعية قد نشأت من عالم شعري وشاعري، 

الحالات التي تعرض للإنسان في مقام الحديث مع محبوبه ومعشوقه، حيث يضع نفسه في مثل 
هذه الأجواء، و يرسم لنفسه صورة ثمّ يبدأ بالتحدّث بمثل هذا الكلام؛ فمثل هذه الأمور لا 

لو كناّ نحن  علاقة لها بما يعيشه العارف حينما يكون في مناجاةٍ وحديثٍ مع الله تعالى. يعني واقعا  
في ذلك الزمان عندما كان أمير المؤمنين يقرأ المناجاة الشعبانية في الليالي المظلمة، ويقول فيها 
ذلك الكلام.. لو كنا بالقرب منه، أو بالقرب من الإمام السجاد عندما كان متعلّقا  بأستار الكعبة 

في سائر الأئمة عليهم السلام..  ويقرأ تلك الأشعار ولديه ذاك الحال الذي نقل عنه، وكذا الحال
لو كنا نحن بالقرب منهم وسمعناهم يقرأون هذه الأدعية و المناجاة، فماذا سنقول فيهم؟ هل 
سنقول بأنهم كانوا يمثّلون كما يزعم البعض الآن؟ فبعضهم يقولون: )إنّهم عليهم السلام كانوا 

ا يقولون هذا الكلام لأجلنا نحن(. هكذا في حالة تمثيل كما لو كانوا في المسرح.. فهم إنّما كانو
يوجّه بعضهم هذه الفقرات من الدعاء، ويقولون: أنى للإمام أن يتحدّث هكذا؛ فالإمام لم يذنب 

 أصلا ، والإمام ليس فاسقا ، فإذن الإمام قال هذا الكلام لنا ومن أجلنا!! 

https://madrasatalwahy.org/


  4 
 

 هاالإمام عليه السلام يعيش حالة الخوف والرجاء واقعاً ولا يتصنعّ

و لكن واقعا ، لو كنا بالقرب من أمير المؤمنين في مسجد الكوفة ورأينا الإمام يقرأ هذا 
الدعاء، ورأينا دموعه تنهمل من عينيه، فماذا سنقول؟ هل يمكننا أن نوجّه كلامه بهذا الشكل؟! 

، أو عندما هذا غير منطقيّ ولا هو مقبولٌ أبدا ! أو عندما يقرأ الإمام المناجاة الشعبانية مع الله
يقرأ الإمام السجاد عليه السلام هذه الفقرات التي نقرأها في كلّ ليلة من شهر رمضان 

 المبارك... 
لقد كان الإمام يكرّر الدعاء في كل ليلة؛ فلو كان ذلك للتعليم، لكان يكفي أن يقرأها مرّة  

، فلماذا يكرّره في كل ليلة من شهر رمضان؟! إذا  هذه التوجيها ت ليست صحيحة، إذ لو واحدة 
كان الإمام قد قالها من أجلنا، لكان يكفي أن يقولها مرة واحدة فقط، لأنّ ذلك يكفي لكي نتعلّم 
الدعاء! و بطبيعة الحال، لم يكن في ذلك الوقت آلة تسجيل وما شابه، فإذا كان غرضه مجرّد 

تّى آخر الدعاء... ولكفى التعليم كان سيقول: اكتب وقل هكذا: إلهي أنت الغني وأنا الفقير ح
أن يكتب مرّة  واحدة  فقط، ويعلن للناس والشيعة ويقول: من الآن فصاعدا  اقرأوا هذا الدعاء، 
وليكن دعاؤكم في شعبان هذه المناجاة، ولانتهى الأمر بذلك، فلماذا يكرّرها إذا  في الليلة الثانية 

فتكرارها مرّة، ثمّ قراءتها مرّة ثالثة ورابعة والليلة الثالثة؟ ولماذا يقرأها في السنة القادمة؟! 
 وثلاثين مرة، ما الغرض منه وما الفائدة المرجوّة من ورائه؟!

هناك شريطٌ مسجلٌ سجّله أحد رفقاء المرحوم العلامة رضوان الله عليه، ولا زال هذا 
ك الزمان كنت الشخص على قيد الحياة ـ حماه الله وسلّمه ـ، وكان من الأصدقاء السابقين. في ذل

صغيرا  في حدود العاشرة أو الثانية عشرة، وكنت أراه يأتي إلى المنزل، والمرحوم العلامة يسجّل 
له أدعية شهر رجب وشعبان وشهر رمضان، حيث كان من أصدقائه الذين كانوا يقرأون الدعاء 

الشخص بتسجيلها،  في الجلسات، ثمّ بعد ذلك كان العلّامة يستمع إلى تلك الأدعيّة التي قام هذا
، وكان يغرق في حاله  فقد كان يستمع إلى المناجاة الشعبانية بعد عودته من المسجد مساء 
الخاص. و أنا بدوري قد سمعت هذه المناجاة الشعبانية حوالي خمسمائة مرة حتّى الآن، 

https://madrasatalwahy.org/


  5 
 

عه والشريط موجود عندي، ولو استمعت إليه الآن سأكون كأني لم أسمعه من قبل! وكأني أسم
 للمرة الأولى!

حسنا ، لو كان أمير المؤمنين عليه السلام يكرّر هذه المناجاة الشعبانية، وكنا بالقرب منه 
وسمعنا منه هذه المطالب وهذه الفقرات، وعايشنا حالة المسكنة والذلّة والعبودية وحالة 

الربوبية وحالة  الخضوع والتواضع والفناء التي كانت لديه، ومن جهة أخرى نرى أنّه يذكر حالة
الكبرياء والعظمة و البهاء وحالة العلو والاستعلاء والمقام المنيع والرفيع لله تعالى، وكذلك 
لو عايناّ و سمعنا المطالب التي يذكرها الإمام السجاد في دعاء أبي حمزة هذا.. لو اتّفق لنا ذلك، 

ر ذلك لأجلنا نحن، و كان يمثّل فما الذي كناّ سنفهمه من هذا الكلام؟ هل كناّ سنقول: إنّه ذك
هذه الحالة لأجلنا، كما يصنع الممثلّون؟! إذ ما الذي يفعله الممثلّون عند تمثيلهم للفيلم؟ يأتي 
الواحد منهم ويتقمّص دور شخص آخر، وعمله ووظيفته، يعني أنه يُُرج نفسه ويظهرها في 

اقته. هذا يقال له تمثيل، و قالب آخر، حتى يتسنى له أن يرسم موقعية ذلك الشخص، بقدر ط
يدعى مثل هذا الشخص ممثّلا ! حسنا ، إذا تبيّن ذلك فلا شكّ كلام الإنسان في الدعاء ليس من 
هذا القبيل، يعني واقعا  ليس كذلك، فهو لم يأت ويمثّل أمامنا والعياذ بالله! ولا كان يحاول 

اد الإمام، والمسألة ليست تقمّص دور إنسان عاصٍ ومذنب، فهذا كما هو واضح ليس هو مر
 بهذه الكيفية قطعا .

فالممثلون يؤدّون أداورهم بإتقان أحيانا ، فيخرجون بشكل شخصٍ آخر بحيث يظن 
المشاهد أنّه هو! يعني أنّه يقوم بتحويل شخصيته إلى شخصية أخرى ويغيّر حاله بحيث تتغيّر 

ا أرادوا التمثيل، فإنّهم لا هويته بشكل كامل، وهذا فنّ كسائر الفنون. بعض الأشخاص إذ
يقومون به بإتقان، بل ينكشف حالهم سريعا ، لكنّ بعضهم يمثّلون عليك بإتقانٍ كبير ـ نستجير 
بالله ـ ويتقمّص الدور بدقّة بحيث لا يُطر ببال المخاطب أنه يلعب دورا  أمامك، فتعتقد أنّ 

كيف يمكن للإنسان أن يعيش أجواء  الواقع هو ما يبيّنه! وهذا بنفسه فنّ يدرّس ويعلّم؛ بأنه
أخرى و يغيّر فضاءه إلى فضاء آخر، وأن يغيّر في حاله ليتقمّص شخصية أخرى، فهذا بحاجة 

 إلى عمل وتمرين ووقت.. ففي النهاية هذا الأمر موجود.

https://madrasatalwahy.org/


  6 
 

ولكن مع ذلك، فإنّ التمثيل يبقى معروفا  مشخّصا ، فبكاء الأم الثكلى ليس كبكاء النائحة، 
 الثكلى كالمستأجرة(. )وليست

 در عزائي گر بود صد نوحه گر *** آه صاحب درد را باشد اثر
 ]إذا كان في العزاء مائة نائح، فصوت صاحب المصيبة هو الذي يترك الأثر[

فذاك الصوت الذي يأتي من صاحب المصاب هو الصوت المؤثّر، أما النائح الآخر فهو 
قع يمثّل الحزن و البكاء، بل ربما كان يضحك في قلبه يحكي صوت هذا فقط ويقلّده، وهو في الوا

ويقول: جيد أن تنزل هذه المصيبة على رأس هذا الرجل.. فهو وإن كان ينوح في الظاهر، لكنهّ 
في قلبه يفكر في ذلك، إذ قد يكون بينهما حساب وعتاب أو شيء آخر، والحال أنّ الآخرين قد 

اهر به من الحزن، ولكن مع ذلك يبقى صوت يظنون بأنّ صاحب المصاب هو هذا لما يتظ
 صاحب المصاب هو المؤثّر.

حسنا ، إذا نظرنا الآن إلى الإمام عليه السلام، فماذا يا ترى تكون حالته عندما يقول هذا 
الكلام؟ و ما هي الحقيقة التي في قلبه و باطنه التي يظهر منها هذا التضّرع و المناجاة؟ و هذا 

ن أيّ حقيقة يحكي في ضمير الإمام عليه السلام و نفسه وقلبه؟ و كيف البكاء و التضّرع، ع
 يمكننا أن نتصوّر مثل هذا الأمر من الإمام عليه السلام؟ 

 من آفات الطريق: غلبة الرجاء على السالك فيعتمد على انتسابه إلى الأولياء فقط

جل كناّ نراها بعيننا، و كما ولقد كناّ نشاهد هذه الحالة في حياة العظماء و الأولياء أيضا ، أ
ذكرت سابقا  فإنّ من جملة الأخطاء والاشتباهات التي كناّ نراها في زمان حياة المرحوم العلامة 
بين الكثير من الرفقاء والإخوة هي أنّهم كانوا يتصوّرون بأن المرحوم العلّامة قد انتهى عمله، 

، ولا شيء عليه! فقد وصل إلى المقام المنيع و أغلق ملفّه، فصار يمكنه أن يفعل أيّ شيء يحلو له
لعزّ الربوبية، وليس لديه بعد ذلك أيّ مشكلة، بل المشكلات إنما هي من نصيبنا نحن، وكلّ 
السعي والمراقبة والعمل إنما هو منوطٌ بنا فقط! كان يوجد هذا التصوّر بين الجميع، دون 

 حدّ ما! فكان الأكثر يظنوّن بأنّه قد انتهى ولا استثناء، إلا بعض الأفراد الذين فهموا المسألة إلى

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

شيء عليه وأنّه يمكنه أن يفعل ما يحلو له. وليس هذا الأمر فقط كان موجودا  عند الإخوة، بل 
إنّ بعضهم قد ذهب إلى أبعد من ذلك، فقالوا بأنّك عندما تضع رجلك في منزله تحصل على 

السلطان رسالتك، فقد وصلت إلى مرادك، فوا  ضمان وصكّ الأمان! أو كما يقال: عندما يُتم
 عجبا  من ختم السلطان هذا!

حسنا ، هذا كلّه بسبب عدم فهم المطلب، وهو ناشئ عن عدم الإدراك الصحيح: فهؤلاء 
لم يلتفتوا إلى هذه الفقرات من دعاء أبي حمزة، وهم قد غفلوا عن أنّه بشكل عام عندما يصل 

الربوبي ويطّلع على عناية الله وصفاته، فإنّه يمسي في حالٍ وموقعيةٍ  الإنسان إلى معرفة مقام العزّ 
خاصّة، ونحن ما دمنا لم نصل إليها، فلا يمكننا فهمها، فهو يصل إلى حال بحيث أن شعورنا 

كم بقي أمامنا "نحن الذين نرى بأننا لم نمشِ شيئا  وأننا لم نطوِ من هذا المسير الطويل شيئا ، وأنه 
، فنحن هكذا نفكر، أليس كذلك؟ أم أنّنا نعتقد بأن المسألة قد انتهت "للوصول..من الطريق 

بالنسبة إلينا و أنّنا قد وصلنا؟! ]يبتسم سماحة السيّد، و يقول:[ إذا كان لدينا إنصاف، فلن نمنح 
أنفسنا درجة عشرين، بل أقصاها سنمنح أنفسنا درجة ستة عشر أو سبعة عشر لا أكثر! ونترك 

جات أو أربع للمسائل التالية. فإننا في مثل هذه الحالة؛ حيث نرى أنّه كم أمامنا من ثلاث در
الطريق! وكم نحن مقصّّون! وكم لدينا من ذنوب وجهل وتقصير وقصور.. فنحن نرى هذه 
الأمور كلها في أنفسنا، وبعد ذلك نضع أنفسنا في حالة من الخوف والرجاء، ونقول: إلهي إن لم 

فسوف يصير كذا، وإذا أنزلت علينا غضبك وسخطك فسوف يكون مصيرنا  تشملنا عنايتك
كذا! حسنا ، عادة نحن في مثل هذه الوضعية، إذا كان لدينا إنصاف فهذا سيكون حالنا، لا مثل 

أشعر بأنّي قد وصلت إلى مقامٍ "ذاك الرجل الذي ذكرت لكم بالأمس قضيّته.. ذاك الذي قال: 
.. ثمّ بعد ذلك رأينا ما الذي حلّ به وأين "ين لطيّ هذا الطريقبحيث أنّني صرت من المؤهّل

 صار! إنّ الإنسان ليخجل واقعا  من ذكر ما آل إليه أمره.
وبحمد لله لقد رأينا جميع الأصناف، فأحيانا  يترك الإنسان ويتّخذ طريقا  مغايرا ، و يغادر 

لاّ ذلك يكون أوّل عملٍ له، وأوّل مبتعدا  بسلام: في أمان الله! ولكن بعضهم ينفصل و يترك، إ
 ألطافه التي ستتوالى عليك عبر خطاباته وكتاباته وإملائه وإنشائه.. 

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

نسأل الله أن لا يبتلي أحدا  بذلك! فإنّني عندما أتحدّث معكم بهذه المسألة يرتجف بدني 
اما( .. لقد لها؛ وأقول: )إلهي، لو كانت عنايتك بي ستنقطع يوما  ما، فسوف نكون مثل هؤلاء تم

بلغ بهم الأمر أنّهم كانوا يرسلون رسائل للمرحوم العلّامة، لا داعي لذكرها؛ فيها عباراتٌ لا 
يستخدمها الأفراد السفهاء وأبناء الشوارع، وفيها سبّ وفحش... وهذا ممنّ صدر؟ لقد صدر 

ليه[ على لا يوجد مثل هذا الشخص ]أي السيّد العلّامة رضوان الله ع"من شخص كان يقول: 
 . "وجه الأرض أبدا !

أين يكون الإنسان وأين يصير؟! لماذا صرنا هكذا؟ ولماذا يصل الإنسان إلى هذا الموقع؟! 
لقد بحثت في الأرض )طبعا  هو بحث بمستوى حاله ومقامه ومستوى إدراكه، "فمَن يقول: 

، ثمّ مع "ولا ندري كيف بحث بزعمه!(، بحثت على وجه الأرض، فلم أعثر على شخصٍ مثله
هذه الرسالة إلى المرحوم العلامة! وقد قرأتها، ذكر فيها كلاما  لا  ذلك يأتي ويكتب مثل

يستخدمه أبناء الشوارع فيما بينهم! فما سبب ذلك؟ لأنّه لم يكن لديه خوفٌ ورجاءٌ، بل كان لديه 
قد خُتم على صفحته وانتهى الأمر! وبما أن  "ختم السلطان"جانبٌ واحدٌ فقط، كان يظنّ بأنّ 

بع على صفحته، فقد ضُمن له الأمر واستلم صكّ الأمان! هل التفتّم؟! نسأل ختم السلطان قد ط
 الله أن لا يصيبنا بذلك.

فالإنسان ههنا يكون في حال يتصوّر بأنه في أمان، ويمسي فارغ البال مرتاحا ، لا يشغله 
بأنّ المسألة همّ ولا غمّ! لقد كان المرحوم العلّامة يقول: عندما يأتي رفقاؤنا إلى هنا، يتصوّرون 

قد انتهت! لا يا عزيزي! فأنت عندما جئت إلى هنا إنّما تكون قد عثرت على الطريق فقط، فأين 
انتهت المسألة؟ فأنت وصلت إلى الطبيب للتوّ! فمن الآن عليك أن تأخذ وصفته وتشتري 

نها أيضا ، الدواء من الصيدلية وتتناوله في وقته بشكل منتظم، وعليك مراعاة الأمور التي نهاك ع
 فهذه الأمور عليك أن تقوم بها من الآن. 

https://madrasatalwahy.org/


  9 
 

 الوصول إلى الأستاذ الكامل هو أولّ الطريق لا آخره

ثم يقول العلامة: هؤلاء يعتقدون بأنهم وصلوا إلى النبي! ولكن يا عزيزي حتّى النبّي لم 
ِ ﴿يكن كذلك؛ إذ ماذا حصل للأشخاص الذين كانوا مع النبيّ؟!  ، إنّ 1﴾مُصَيطِْرلسَْتَ عَلَيهِْمْ ب

الله يقول للنبي: أنت لست محيطا  بأعمالهم ومسيطرا  عليها؛ بحيث تقول لهم: اذهب يمينا  
واذهب شمالا  فيمتثلون، لا، بل أنت مذكّر فقط، عليك أن تبيّن المطلب وتوضّح الطريق فقط، 

 الأمر لهم، فمن أتى لا أنّه لك الأمر في تحريكهم في هذا الاتجاه وذاك الاتجاه! عليك أن تبيّن 
واستجاب لك، فبسم الله، عليك أن تقول لهم: حقيقة المطلب هو هذا، والطريق القويم هذا، 
والطريق المعوجّ هو ذاك، والصحيح هذا، وتبيّن المسائل بهذا الشكل! ما الدليل على هذا 

العالم، فما الذي الكلام؟ دليله هو ما حصل عندما ارتحل النبيّ صلّى الله عليه و آله عن هذا 
حصل عندئذٍ؟ لقد تركوا طريقه ومشوا كالأنعام إلى سقيفة بني ساعدة لتعيين خليفة له! ألم يعلن 

إني تارك »النبي بالأمس على هذا المنبر وأمام الجميع بأن عليا  هو الخليفة من بعده؟! أوَلم يقل: 
نجعل أنفسنا في ذلك الموقع! فهل ؟! إنّ هذا الأمر لعجيبٌ! انظروا علينا أن «فيكم الثقلين...

الأشخاص المحيطين بالنبي أقلّ مناّ؟ هل كان عدد كريّات الدم عندهم أقل؟ أم أنّ دماغهم 
كان أصغر من دماغنا، أم قلبهم أصغر؟! بل كانوا مثلنا؛ فقد كانت دماؤهم كدمائنا وأدمغتهم 

و متر وسبعون، أو متر وثمانون، كأدمغتنا، وكانت أحجامهم مثلنا؛ طولهم متر وستون سنتيمتر، أ
أو متران.. وكان أكلهم كهذا الأكل وكلامهم هكذا، وإدراكهم كذلك.. فما الذي حصل واقعا ؟ 
هل فكّرنا في ذلك بالجدّ؟ يعني لو كناّ في زمن النبي هل سنكون كسلمان وأبي ذر وعمّار الذين 

لذاك الفضاء والجوّ الإعلامي الذي ظلّوا على استقامتهم بعد رحلة النبي؟ أم لا، كناّ سنخضع 
كان، و كانت ستؤثّر علينا تلك الدعايات التي حصلت وتلك الأحداث التي وقعت، فنتحرّك 
مع أولئك الناس الذي تحرّكوا؟! فعندما يفكّر الإنسان برزقه وعياله وأولاده، عندما يفكر 

 بحياته ومستقبله.. سيقول عندها:

                                                           
 .22(، الآية ۸۸سورة الغاشية )  1

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

يد علّي! وا ويلاه، لقد فعلوا فعلتهم! لكن ماذا عنيّ أنا؟ وا ويلاه، لقد خرج الأمر من "
ما الذي ينبغي علّي فعله الآن؟ بأيّة جهة ألتحق؟ والحال أنّ جميع هؤلاء الناس قد ذهبوا كالسيل 
. "إلى تلك الجهة! لقد انتهى الأمر وصار الذي صار، لقد حصل انقلاب وانتهت المسألة!

ة قد انتهت، ولكن لماذا تنتهي أنت أيضا ؟! صحيح أنّ ولكن يا عزيزي، صحيح أنّ المسأل
انقلابا  قد حصل ... نعم، فسقيفة بني ساعدة كانت انقلابا ، حيث عملوا انقلابا  واستولوا على 
الحكم.. أولئك الأوباش والأراذل والظلمة الذين كانوا يتآمرون في حياة رسول الله ويعقدون 

اعدة لم تكن وليدة ساعتها، بل كانت تُعقد الجلسات من قِبل الاجتماعات السّرية؛ فسقيفة بني س
هؤلاء قبل شهادة النبي بسنوات مديدة، حيث كانوا قد خطّطوا وهيّئوا الأمور، وكانوا ينتظرون 
ارتحال النبيّ فقط، وحتّى أنّهم عملوا على قتل النبي، وفي النهاية سمّموه، فمات النبي بالسم! 

 المسألة؟  وعليه، فما هي حقيقة هذه
إنّ الله تعالى يُُيّئ الأمور للإنسان ويضعها أمام عينيه، يا عزيزي، إنّ سقيفة بني ساعدة 
موجودة الآن، ففي نفس هذه اللحظة توجد سقيفة بني ساعدة، وتوجد الدعايات، نعم، الآن، 
 في هذه الليلة.. ليلة الخميس، حيث نتحدّث هنا، والإخوة والأصدقاء يستمعون إلى هذه
المطالب. )إنّ هذه المطالب التي أذكرها لكم قد سمعتها بعينها من المرحوم العلامة، نعم، 
بنفسها، بل حتّى بنفس العبارات( أجل إنّ سقيفة بني ساعدة موجودة الآن، وطريق أمير 
، فأنت في هذه  المؤمنين موجود الليلة، والمسألة ليست مزاحا  يا عزيزي! فإذا كنت مستقيما 

، "لا يراني أحد"وأمّا إذا أردت أن تحتال على نفسك وتدفن رأسك في الرمال وتقول: الجهة، 
؛ فإن وضعت رأسك في التراب،  ، والمطلب جلي دائما  فالحجّة دائما  تامة، والدليل واضح دائما 

 فاعلم أنّك في سقيفة بني ساعدة! ولا مجاملة في ذلك.
يا سيّد، ينبغي عليك أن ترفع اليد عن "في أحد الأيّام، أرسل لي أحدهم رسالة قال فيها: 

، "هذه الأفكار التي لديك وما يدور في خلدك، وتعال واقبل بهذه المطالب ]واتّبع طريق فلان[!
أنا بدوري أقترح عليك أن تتخلّى عن أفكارك وما يدور في خلدك، وتعال واقبل "فقلت له: 

، هذه بتلك! فإذا كان لديك دليل مقبول على كلامك، وارتضيتُ هذا "ما أقوله لك أنا!بكلّ 

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

الدليل، فسمعا  وطاعة! وأمّا إذا لم تأتني بدليل وقبلتُ كلامك من دون دليل، فسوف أكون في 
سقيفة بني ساعدة! إذا شعرتُ بأنك مخطئ بناء على ما لديّ من معلومات ومرتكزات وعقل 

ت عليه حتى الآن، )فما تعلّمته إنما ينفعني في مثل هذا اليوم، وسوف يكون وفطرة وما حصل
منجيا  لي وفاتحا  للطريق أمامي( .. فإذا أردت أن أرفع اليد عن هذه الأمور، فسوف أكون مثل 
أولئك الذين لم يعملوا بأوامر رسول الله، بل خالفوها، وعملوا وفقا  للشائعات والدعايات، 

لسلطة وجرّوا معهم مجموعة من الناس؛ إذ أيّ فرق حينئذٍ سيكون بيني وبين فاستولوا على ا
 هؤلاء؟! لا فرق أبدا ! 

إنّ كلامنا هذا يبتني على أساس اعتقادنا بأنّ الإمام لا يفرق حاله بين الحياة والموت؛ لأنّ 
، بخلاف بدنه الذي يكون حيا  في زمان ما،  وفي زمان آخر لا حقيقة الإمام عليه السلام حيّة دائما 

يكون حيّا ؛ فسيّد الشهداء عليه السلام كان حيا  ما دام يمشي، وأما بعد أن استشهد، فقد تهاوى 
بدنه، لكنهّ بنفسه لم يتهاو.. نفس سيد الشهداء لم يمت ولم يدفن، بل بدنه الذي دفن، حيث أتى 

ة وضريحا ؛ فهل يعني ذلك الإمام السجاد ودفنه تحت التراب، ثمّ جاؤوا بعد ذلك وصنعوا له قبّ 
أنّ الإمام الحسين موجود تحت تلك القبة فقط؟ لا، ليس كذلك؛ لأنّ تلك الحقيقة لا تختصّ 

السلام عليك يا سيد "بمكان، بل هناك بدنه فقط! وإلا، لو كان ذلك صحيحا ، إذا قلنا الآن: 
وا ؛ إذ الإمام الحسين ، فسوف يكون سلامنا هذا لغ"الشهداء، السلام عليك يا ابن رسول الله

السلام "ليس هنا، فمع من نتكلم؟ فالإمام الحسين في كربلاء، تحت تلك القبّة! فلمن تقول: 
، فإنّ ذلك يعني أنه "السلام عليك يا ابن رسول الله"؟ عندما تقول: "عليك يا ابن رسول الله

ضعك، ومطّلع على الآن إلى جانبك.. إلى جانبك الآن يستمع إليك، ولديه خبر عن حالك وو
 !!"يا ابن رسول الله"مقدار إيمانك بطريقه، وكم أنت صادق عندما تقول: 

تذكرت الآن مسألة مضحكة.. لقد كان لدينا أستاذ يدرسنا المنطق ـ رحمة الله عليه ـ،  
وكان من منطقة تبريز، وهو غير المرحوم الغروي رحمة الله عليهم أجمعين. قال لنا ذلك 

وتبريز وتلك المناطق، فوصلت  1وم من الأيّام، كنت أمشي في نواحي آذربيجانالأستاذ: في ي

                                                           
 المراد من آذربيجان هنا، إحدى المحافظات التابعة لإيران، وليست دولة آذريجان المتاخمة لنفس تلك المحافظة. المترجم.  1

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

إلى مكان، وكنت في غاية الجوع والعطش، حتى أنني كدت أن أفقد الوعي لشدّة غلبتهما علّي، 
فوصلت إلى أرض مزروعة بطيخا ، فقلت في نفسي: أكاد أموت من شدة الجوع والعطش، وهذا 

طّيخ، خصوصا  وأنّ بريقها يعمي الأبصار، فالأكل منها الآن ليس هو وقت الأكل من هذا الب
مستحبا  فقط بل هو من أشد الواجبات!!! والحاصل أنني ذهبت وتناولت بطيخة وشرعت 
بأكلها؛ فما إن بدأت بالأكل وإذا بصاحب المزرعة ـ وهو رجل طويل ـ قد أتى حاملا  الرفش 

شيخ؟! جئت لتأكل أموال الناس؟ فلم أدر بماذا أجيبه،  والعصا بيده، فقال لي: ماذا تفعل هنا يا
فقلت له: إني جائع! فقال: وإن كنت جائعا .. أفهل لأنّك جائع، تأتي وتأكل أموال الناس؟! 
وشرع بتوبيخه باللغة التركيّة ـ فليتفضّل الأخوة الترك بترجمة كلماته ـ!!! قال الأستاذ: فوجدت 

قلت له: أنا مجنون! فقال: هل أنت مجنون؟ مجنون من؟ فقلت مجنون أنّه لم يعد أمامي شيء أقوله، ف
سيد الشهداء! فقال: عجبا ! ثم قال: إنّ العاشق إلى درجة الجنون إذا نادى معشوقه، يجيبه! فإن 
كنت صادقا  في كونك مجنونا ، فانهض وسلم على حبيبك! فإن أجاب، وإلا ضربتك بهذه العصا 

ا سيد الشهداء، أنا لم أرد أن آكل البطيخ، والآن جاء هذا الرجل على رأسك! فقلت في نفسي: ي
العظيم يريد أن يضربني بالعصا على رأسي، افعل شيئا  وأنقذني.. ]ضحك[ هذا ما يقال له 
اضطرار، يعني حصلت له حالة اضطرار، فقلت: السلام عليك يا أبا عبد الله! فوضع المزارع 

س.. فقلت: الحمد لله لقد نجاني الإمام الحسين، وإلا لكان يده على أذنه وقال: لا بأس، لا بأ
 نصيبي هذه العصا، وانتهى أمري!!!

حسنا ، فهم يفهمون ميزان صدقنا في الدعوى التي نقول بها، ومدى صدقنا عندما نقول: 
 السلام عليك.

، وحقيقته خالدة أبدا ؛ يعني أنّه بإمكان الإنسان أن يجعل  فالإمام الحسين عليه السلام حيٌّ
هذا الأمر محكّا  له في كلّ ظرف، ليعلم أهو في السقيفة أم في مكان آخر؟ فالأئمة عليهم السلام 
والعظماء والعرفاء والأولياء لديُم من الخوف والرجاء الذي نشعر به أمام غضب الله )أو لطفه( 

أن نظنّ بأنّ حالهم قد وصل مضروبا  في ما لا نهاية؛ فهؤلاء لديُم هذه الحالة بالنسبة إلى الله! لا 
 إلى حدّ قد انتهت المسألة عندهم وأنهم فعلوا ما عليهم، وأنهم حصلوا على ضمان.. 

https://madrasatalwahy.org/


  13 
 

 ما هو الضمان الذي يعطيه الأولياء لأتباعهم؟

بعضهم هكذا يقول: فلان أعطانا ضمانا ! ما هذا الضمان؟ وما هذا الكلام؟ فالضمان إنما 
يعني: إذا كنت ترغب في المشي في طريقنا، وتعمل على هذا  يحصل من خلال الاختيار والعمل،

الأساس، فسوف نأخذ بيدك، ولن نتركك؛ وهذا هو معنى الضمان، لا أن تذهب وتفعل ما يحلو 
لك من أمور ومن أخطاء، وتقول: لقد أعطينا الضمان! حسنا ، افعل ذلك، لنر كيف سيوصلك 

ا متوجّهون إليك، ونسدّدك ونراقبك ونحافظ ذلك إلى المقصود!! إنّ معنى الضمان هو: أنن
عليك ونحفظك من الأخطار؛ هذا هو معنى الضمان، لا أن تجلس في منزلك وتقول: لقد ضُمن 
لنا كلّ شيء! فالجلوس في المنزل لن يوصلك إلى أيّ شيء، ولا يترتّب عليه أي أثر أو نتيجة، 

دون حساب ـ لن يثمر أيّ شيء! نعم، كما أنّ الذهاب إلى أيّ مكان وموضع ـ كيفما كان ومن 
إذا كان الإنسان سائرا  في الطريق، وكان له قصد ونيّة، فسوف نذكر إن شاء الله في الجلسات 
القادمة كيف يعمل الإمام عليه السلام على إيجاد تلك الومضة في قلبه، وأنّه لماذا أنت جالس 

 ء؟!! فالمسألة ليست بهذا الشكل! كالماء الراكد، وتقضي حياتك هكذا على أمل أن يحصل شي
لكن يبقى أنّ جميع هذه الأمور ترجع إلى الفهم والإدراك؛ فما دام الإنسان لم يدرك مكانته 
الحقيقيّة بشكل جادّ و يقيني، و طالما أنّه لم يعِ خطورة أمره، ويفكر في عاقبته وما ينتظره في 

الشيء الذي يُسره.. ما دام غير مطلع على  المستقبل وما هي المكانة التي منحها الله إياه وما
هذه الأمور، فلن يكون لديه الدافع الكافي، والمحفّز اللازم، والاهتمام اللائق، وتلك الحركة 

! فهل نحن "هارب منك إليك"حينما يقول:  "هارب"التي عبّر عنها الإمام عليه السلام بعبارة 
ن واقعا  نهرب إلى الله؟ يعني: هل إنّ حركتنا في حالة هرب؟ من مناّ لديه هذه الحالة؟ هل نح

هذه وفعلنا ومنهجنا في الحياة هي هرب نحو الله؟ ـ فالإمام يقول: أنا في حالة هرب إليك ـ أو 
أنّ الأمر بالنسبة إلينا أن نعيش ونقضي أوقاتنا هكذا )لا يجوع الذئب ولا يفنى الغنم(، وتنقضي 

 مسألة في الأخير وتتّضح بشكل معين؟!أعمارنا بشكل من الأشكال، وتنحلّ ال
في يوم من الأيّام، كانت هناك جلسة في منزل المرحوم العلامة، وكانت الجلسة صباحا  
على الفطور، وكنت صغيرا  في وقتها؛ ولعل عدد الأشخاص الذين كانوا يأتون إلى تلك 

https://madrasatalwahy.org/


  14 
 

لديُم أنس خاص  الجلسات لم يكن يتجاوز سبعة أو ثمانية أشخاص، وكانوا من رفقائه وكان
به، وقد كان واضحا  بالنسبة لي كيفية مجيء هؤلاء ومقدار اهتمامهم؛ إذ ترى بعضهم يأتي قبل 
طوع الشمس ويقف على الباب، وترى بعضهم يصل بعد وضع المائدة، وبعضهم يأتي بعد 
شروع المرحوم العلّامة بالمحاضرة، هذا مع أنّ عددهم لم يكن يتجاوز سبعة أو ثمانية 

خاص، وترى أحدهم يأتي في آخر المحاضرة ويبدأ بالاعتذار بأنه لم يجد سيارة وكذا وكذا، أش
وإذا سألته: منذ متى خرجت من منزلك،؟يقول لك: منذ عشرين دقيقة! ـ فهذا نوع آخر من 
الأشخاص!!! ـ ثمّ يقول: حتى لو وصلت متأخرا ، يكفي أن نأخذ بركة المجلس! لكن بعد 

ء سنوات على تلك الجلسات، أرى أنّ بعض هؤلاء الذين لا زالوا على قيد مضي الزمان وانقضا
الحياة ـ حيث أنّ بعضهم قد توفي وانتقل إلى رحمة الله ـ هم أثناء سير حياتهم على نفس الحالة 
التي كانوا عليها عندما كانوا يأتون إلى الجلسة في ذلك الوقت، وكل منهم يعمل بحسب سهمه، 

مرتبتهم وأعمالهم هي بنفس تلك الكيفية التي كانت في ذلك الوقت! فذاك أي أنّ منزلتهم و
الذي كان يأتي في الأخير تخلّى الآن عن هذا المسير، وقد اقتصّ على بعض الصلوات وقنع بها؛ 
وكأنه لا خبر جاء ولا وحي نزل!!! وكذلك الأمر بالنسبة للآخرين، حيث نجد أنّ حال كلّ 

لحال الذي كان عليه في ذلك الوقت؛ وهذا أمر عجيب! فعجيب كيف واحد منهم الآن مرتبط با
أنّ هّمة الإنسان وفكره وبصيرته وذكاؤه الثاقب وفهمه ودركه للمسائل هو الذي يحدّد له حياته 
في المستقبل إلى آخر عمره؛ فهناك من كان يأتي قبل وضع السفرة؛ وهو المرحوم السيد مرتضى 

تح الباب ويقف من دون أن يطرق الباب حتى لا يسبب إزعاجا ، الرضوي، حيث كان يأتي قبل ف
وهناك من كان يأتي بعد ذلك ـ ولا أريد هنا أن أذكر الأسماء ـ، وأما من كان يأتي في آخر خطبة 
العلامة، فقد كان ينطلق من منزله قبل عشرين دقيقة من انتهاء الكلام.. لقد كلفت نفسك 

ا!!! يقول مع نفسه: فلنذهب ،  كثير  لنر ماذا هناك، ونحصل على بعض الصفاء، ونتمشى قليلا 
 ونشم الهواء العليل، فإن صادفنا وجود سيارة، نصل وتنتهي المسألة..

من باب الاتّفاق، رأيت هذا الشخص في مكان ما منذ مدة ـ لا أدري السنة الماضية أو 
مخطئا  في القانون الذي بيّنته؛ فذلك  التي قبلها ـ، فوجدته في حال مختلف تماما ، فتبيّن أنّني لم أكن

https://madrasatalwahy.org/


  15 
 

الشخص هو نفس الشخص الذي كان يصل عند نهاية كلام العلامة.. انظروا، كل شيء يُضع 
لحساب خاصّ! لقد كان المرحوم العلامة يقول مرارا : بمقدار ما تدفع مالا  تأخذ طعاما .. 

حياة الإنسان في طريقه نحو  فمقدار ما تعطي مالا  تأخذ طعاما ! وهذا الأمر هو الذي يشكّل
 الوصول إلى الحقائق.

حسنا ، نحن غير مجازين بالتحدّث أكثر من هذا المقدار، فعلى الإخوة أن يقبلوا عذرنا، 
وقد قطعنا على أنفسنا أن لا نتحدّث بدءا  من الليلة أكثر من ثلاثة أرباع الساعة، ولا أعلم إن 

عالى أن يُحقّق هذه الحقائق في أنفسنا، وأن يستبدل كنت قد وفيت بذلك أم لا! نأمل من الله ت
 بلطفه نقصنا إلى قدرة وقوة وهّمة؛ وكما يقول الخواجة حافظ الشيرازي:

 *** كه زيارتگه رندان جهان خواهد شد بر سر تربت ما چون گذرى هّمت خواه
 ار العالم[]عندما تمرّ بقبري اطلب الهمّة هناك، فسوف يصير هذا القبر محلاًّ لزيارة شطّ 

 فالهمّة أمر مهمّ جدا ؛ إذ كل شيء ينشأ منها.
نسأل الله أن يوفقنا ويمنحنا ما منحه لخواص عباده؛ من الهمّة والتوفيق والحركة والسير 
نحوه، وأن يمنحنا شمّة من تلك الأمور حتى نرى ماذا هناك، وما هي حقيقة المسألة حينما 

ذه الفقرات: أهرب إليك! وسوف نبيّن إن شاء الله في يقول الإمام السجاد عليه السلام في ه
الجلسات القادمة معنى الهرب ومما الهرب.. يقول: أنا هارب إليك، لا أنّي أمشي إليك، بل مسرع 
ا!  نحوك بجميع قواي؛ وجميع وجودي أضعه في سبيل هذه المسألة.. وإنّه لأمر عجيب حقًّ

 الهمّة للمسير في طريق هؤلاء العظماء والثبات عليه.اللهم ارزقنا فهم هذه المطالب، ثم امنحنا 
  

 اللهم صل على محمد وآل محمد

https://madrasatalwahy.org/

	مقام الخوف و الرجاء من أركان السير و السلوك
	الإمام عليه السلام يعيش حالة الخوف والرجاء واقعاً ولا يتصنّعها
	من آفات الطريق: غلبة الرجاء على السالك فيعتمد على انتسابه إلى الأولياء فقط
	الوصول إلى الأستاذ الكامل هو أوّل الطريق لا آخره
	ما هو الضمان الذي يعطيه الأولياء لأتباعهم؟

