
 

 

 

  

 هو العليم 

  

 حيثيتي الربوبيةّ والعبوديةّ في الإمام والولي

  

  المحاضرة السادسة عشرة –هـ ق  ۱٤٣٤سنة  -شرح دعاء أبي حمزة الثمالي 

  محاضرة ألقاها

 آية الله الحاجّ السيّد محمّد محسن الحسينيّ الطهرانيّ 

 قدس الله سره

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 أعوذ باللـه من الشيطان الرجيم

 بسم اللـه الرحمن الرحيم

 الحمد لله ربّ العالمين

 والصلاة والسلام على سيدّنا ونبينّا أبي القاسم محمد

 وعلى آله الطيبين الطاهرين

 واللعنة على أعدائهم أجمعين

  

  
عظُم يا سيّدي أملي وساء عملي فأعطني من عفوك بمقدار أملي ولا تؤاخذني بأسوء عملي؛ 

ين.فإنٌّ کرَمَك يجلّ عن   1مجازات المذنبين وحلمك يكُبر عن مكافات المقصِّر
)إنّ أملي وما أتمناّه يا سيّدي عظيم، وسلوکي وأعمالي قبيحة وغير لائقة؛ فأعطني من 
عفوك بالمقدار الذي يحقّق أملي، ولا تنظر إلى ذنوبي وسلوکي غير اللائق ولا تُُاسبني على 

، وحلمك وأناتك بالنسبة لأعمال عبادك أکبر من ذلك؛ لأنّ کرمك أجلّ من أن يُعاقب المذنبين
أن تُُازي الأشخاص الذين يُقصِّّون في أداء تكليفهم تُاهك وتُاه أنفسهم فيما يرتبط 

 بمصلحتهم وسعادتهم(
لقد تمّ الحديث عن مضمون هذه الفقرات من الدعاء مع الأخلّاء خلال هذه الليالي، 

ة من شهر رمضان؛ ولنرى ما الذي يُقدّره الله. ولقد ويبدو أنّ هذه الليلة هي الليلة الأخير
غمرتنا السعادة ونحن نتحدّث حول معنى هذه الفقرات خلال هذه الليالي، ونتمنىّ لو استمرّت 

                                                           
 فقرة من دعاء أبي حمزة الثمالي الشريف. ٤۸٥، ص 2مصباح المتهجّد وسلاح المُتعبرد، ج    1

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

هذه الأيّام والليالي المبارکة، ليستمرّ معها اجتماعنا مع بعضنا البعض، ويستمرّ حديثنا وبحثنا 
 المتبادل حول هذه المواضيع.

 أهميةّ اختبار الإنسان لنفسه في طريق السلوك

کم هو بنظرکم مقدار ما نتكلّم به مع هذا وذاك طوال اليوم والليلة؟ بما أنَّ شهر رمضان 
قد انتهى، فاختبروا هذا الأمر؛ بأن يضع أحدکم مسجّلًا للصوت في جيبه صباحاً عند نهوضه 

مستثناة من ذلك ـ وبدء نشاطه اليومي سواءً  من فراش النوم ـ بالطبع فإنَّ قيام الليل والصلاة
منه العائلي أو الاجتماعي، ليقوم الجهاز بتسجيل جميع محادثاتك مع الآخرين حتّى المساء؛ وعند 
المساء، استمع إلى ما دار بينك وبين الآخرين من حديث، لترى ما الذي ستحصل عليه من 

حياناً، وقد کان العظماء في السابق ذلك؛ فمن المُستحسن أن يقوم الإنسان بهكذا عمل أ
يصدرون إلى تلامذتهم مثل هذه الأوامر ـ بل أشدّ ـ ، ولكنَّني لم أکن أرى في البرامج التي 
يصدرها المرحوم العلّامة شيئاً من هذا القبيل، وأمّا السابقون، فقد کانت لديهم الكثير من هذه 

 الأمور.
حد الأيام يُبدي تألّمه ]لما يظهر من البعض[ ـ ولا أتذکّر بأنَّ المرحوم العلّامة کان في أ

أعلم هل کان هنالك شخص آخر غيري أم لا، أو ربّما کان بعض الأصدقاء يحضر ذلك 
المجلس أيضاً ـ وکان يقول: في السابق، عندما کان أحد الأشخاص يأتي إلى الأساتذة لغرض 

يُسلرم کلّ ما لديه من أموال إلى الأستاذ؛  التتلمذ لديهم، فإنّ أوّل شيء کانوا يطلبونه منه هو أن
وتبعاً لذلك، سوف لن يخرج موقف ذلك الشخص عن إحدى الحالتين: إمّا أن يرى بأنَّ الأمر 
لا يروق له، فيُدير ظهره ويغادر بحيث لن يُعثر له على أيّ أثر، أو أن يبدأ بالتفكير بالأمر ليرى 

لمون لماذا کنت أؤکّد على هذا الموضوع خلال هل يستحقّ الأمر هكذا تضحية أم لا.. أتع
الليالي السابقة؟ هذا هو نموذج من ذلك، فالمصداق على ذلك حيّ وحاضر؛ فقد کنت أؤکّد 
بأنَّه على الإنسان أن يجعل ذلك الهدف کعبة لآماله، وأن تكون جميع تصِّّفاته وبرامجه وأعماله 

 ة ذلك الهدف بالنسبة له.مُنصبّة في ذلك الاتُّاه، لكي يعي الإنسان أهميّ 

https://madrasatalwahy.org/


  ٤ 
 

 معنى طلب الإمام عليه السلام من الله تعالى مع تحققّه بالولاية الكليّة

عظم يا سيردي إنَّ لهذا الهدف أهميّة قصوى لدى الإمام السجّاد عليه السلام، ولهذا يقول: 
، فهو إذ ، فالإمام السجّاد عليه السلام ليس بذلك الشخص الذي لا يُدرك حقيقة المسألةأملي

يُخاطب الله بهذا الخطاب، فإنّه إمام متحقّق بمقام الولاية الكبرى الإلهيّة، وکلّ ما يجري في العالم 
يتمّ بإدارة خاتم إصبعه، والأمر جادٌّ لا مزاح فيه! فمن المعلوم إذن أنّه صادق في مناجاته إذ 

أيّها الإمام السجّاد عليه السلام  ؛ فما هو هذا الأمل العظيم؟ فأنت ـ ياعظم يا سيردي أملييقول: 
ـ مُشرف على عالم المادّة وعلى جميع عالم الملك والملكوت، وإشرافك هذا ليس إشرافاً علميّاً 
فقط، بل هو إشراف عيني وحضوري؛ وإنَّ علمك وإشرافك هو علم حضوري، و الذي هو 

 ذهنك؟ وما هذا التوسّل عبارة عن حصّة من الوجود؛ فإذا کان الأمر کذلك، فما الذي يدور في
وهذا البكاء؟ ولماذا تقول: لن أتخلّى عن الطلب، فغايتي هي الوصول إلى جمالك وکمالك؟! أفلم 
تصل لحدّ الآن؟ ألم يصل الإمام السجّاد عليه السلام إلى هذا الهدف لحدّ الآن إذ يخاطب الله بهذه 

الوصول ليس وصولاً ثابتاً وراسخاً؛ فما  العبارات؟ بلى، إنَّ الإمام واصل إلى هدفه، ولكنَّ هذا
الضمان على ذلك؟ من الذي أعطى الإمام السجّاد عليه السلام هكذا ضمان بأنَّك ما دمت قد 
وصلت إلى مقام القرب، فالأمر بالنسبة إليك قد تمّ، وتستطيع الآن أن تفعل ما يحلو لك؟ مَنْ 

 أعطى هكذا ضمان؟ لا يوجد هكذا ضمان.

 اء مبسوطة للجميع )حتىّ لغير المسلمين(مائدة الأولي

فإن کان قلق الإمام السجّاد عليه السلام على هذا النحو، فكيف هو الحال معنا؟ وکم 
يجب أن يكون قلقنا بالنسبة إلى مستقبلنا؟ على أنَّنا يجب أن ننظر إلى أنفسنا لنرى مَنْ نكون، وکم 

ضحك الإنسان على حاله وعلى کلامه في هو قدرنا؟! فهل يُحسب لنا حساب في هذا العالم؟ ي
بعض الأحيان، کما أنَّه يضحك على کلام الآخرين أحياناً أخرى؛ فمَنْ نكون؟ وهل يُقام لنا وزن 
في هذه الدنيا؟ وقد يصل الأمر بالإنسان بحيث أنّ الشيطان يُريد أن يوسوس له فيقول: مالي 

وهم المعصومون وعدد من الأنبياء لا  ومال هذا الأمر؟ فهذا الأمر يتعلّق بطائفة خاصّة؛

https://madrasatalwahy.org/


  ٥ 
 

جميعهم، کما يتعلّق بنفر معدود من الأولياء الذين شملهم اللطف الإلهي ولهم شأنهم الخاصّ 
بهم. نعم، يحصل للإنسان في بعض الأحيان هكذا حال، إلاّ إنَّ الإنسان يرجع إلى نفسه ويقول: 

العظماء يدعوننا لسلوك هذا الطريق؛ فهم لا صحيح أنَّ هذا هو حالي، ولكنَّ أئمّتنا والأولياء و
م جادّون  يكذبون علينا بدعوتهم هذه، ولا يريدون أن يخدعوننا؛ فهل هم يضحكون علينا، أم أنهَّ
بذلك؟ فها هم يقولون: تفضّل على برکة الله، فالمائدة ممدودة، فلماذا لا تأتي لتجلس وتتناول 

 منها؟
روا بأنَّني کتبت هذه المؤلّفات لكم وحدکم! بل کان المرحوم العلّامة يقول: لا تتص وَّ

کتبتها أيضاً لتلك المرأة المسيحيّة الساکنة في الطرف الآخر من الكرة الأرضيّة؛ فالمائدة ممدودة 
للجميع والمسير مهيّأ للكلّ، إلاّ إنَّ هذا الأمر لم يتبلور لدينا بتلك الأهميّة التي هو عليها، بسبب 

، وبسبب تعلّقنا بالكثرات وابتلائنا بالمشاغل الدنيويّة من ناحية أخرى؛ جهلنا به من ناحية
فترانا نُعرض عنه، ولا نُريد أن نقترب منه ونقول: لا تتكلّم عن هذا الموضوع، فهو مختصّ بعدد 

 من الأشخاص!

 نموذج من العلماء المتواضعين أمام العرفاء وأولياء الله

.. ذلك العالم الكبير والمتضلّع في العلم، ولقد کان آية الله المرحوم الشيخ  حسين الحلير
والذي کان المرحوم العلّامة يقول عنه: إنَّني لم أرَ عالمًا متبحّراً في الفقه مثله، فقد درس لديه 
لمدّة سبع سنوات، حيث درس لديه خيارات المكاسب ـ على ما أتذکّر ـ والاجتهاد والتقليد. 

لذي طُبع أخيراً هو عبارة عن تقريرات المرحوم العلّامة على درس فكتاب الاجتهاد والتقليد ا
. لقد کان شخصاً عظيمًا جدّاً؛ وقد أُوردت في الهوامش على  المرحوم الحاج الشيخ حسين الحلير
کتاب الاجتهاد والتقليد شيئاً من سيرته، فليطالع ذلك الفضلاء وأهل العلم، وکان شخصاً 

أنّه کان أعلم من المرحوم آية الله السيرد الحكيم بكلّ تأکيد، ولكنَّه  منزّهاً عن هوى النفس، کما
کان يتصِّّف بالشكل الذي لا يُثير حساسيّة الآخرين وسوء ظنهّم وتخيّلاتهم وأوهامهم، والتي 
تُصل بطبيعة الحال للبعض في هكذا بيئة بواسطة وسوسة الخناّسين وأولئك الذين يحيطون 

https://madrasatalwahy.org/


  6 
 

دينه وإيمانه، حيث کان المرحوم العلّامة يُحذرنا کثيراً من هؤلاء  بالإنسان ويسلبون منه
 الأشخاص، ويقول: الحذر الحذر من المحيطين بكم!

لقد کان المرحوم العلّامة يقول: کان المرحوم الشيخ حسين الحلير من العظمة بحيث إنَّه 
عظماء، کان يُبدي عندما کان يصل إلى المواضيع المرتبطة بالعرفاء وحالاتهم وبأولئك ال

التواضع والتصاغر والتذلّل أمامهم، إلى الدرجة التي کنَّا نعتقد بأنَّ تلك الألفاظ والتعابير التي 
 يستخدمها تشوبها شائبة من التظاهر والتصنعّ. 

فعندما يتمعّن الإنسان في تلك الرواية الواردة في کتاب الاجتهاد والتقليد والمرويّة عن 
ا مَنْ کَانَ مِنَ الفُقَهَاءِ صَائِناً لنِفَْسِهِ، حَافظِاً لدِِينهِِ، مُخاَلفِاً عَلَى »يه السلام الإمام الصادق عل فَأَمَّ

، يُلاحظ الفرق بين ما يتحدّث عنه الإمام وبين 1«هَوَاهُ، مُطيِعاً لأمرِ مَوْلاهَُ، فَللِْعَوَامر أَنْ يُقَلردُوهُ 
حك الإنسان على حاله؛ وعلى حدّ قول القائل: لقد واقع حالنا والأجواء التي نعيشها؛ فيض

فرغت من البكاء على سوء حالي ووصل بي الأمر إلى الضحك؛ يعني أنّ الحال هو من السوء 
بحيث اختلط الحابل بالنابل، وانتهى فصل البكاء ليبدأ فصل الضحك! أمّا بالنسبة لي، فلقد 

أدري ماذا أقول! فإن کان هذا هو  وصلت إلى طريق مسدود وتوقّف ذهني عن التفكير ولا
المعيار الذي وضعه الإمام الصادق عليه السلام ]لتعيين المُقلَّد[، فليس لديّ ما أقوله، وتوقف 

وأنا أعتقد بأنَّ في هذه الاصطلاح تعبير وافي عمّا يدور في 2ذهني عن التفكير.. هنگ کردم؛
 الضمير!!!

مرحوم الشيخ حسين الحلّي يقرأ هذه العبارة کان المرحوم العلّامة يقول: عندما کان ال
التي تُبينر شأن المرجعيّة، وأيّ الأمور يجب على المتصدّي للمرجعيّة مراعاتها وأيّ العوالم يجب 
أخذها بنظر الاعتبار، کانت الدموع تسيل من عينيه على محاسنه، وکان يقول: ذلك مقام خصَّ 

لمعصومين بالطبع، فلم يكن يتكلّم عن مقام الله به بعض المقرّبين من عباده ـ سوى ا

                                                           
 .۱6۱، ص  2۷؛ وسائل الشّيعة، ج  ٤٥٩، ص ۷؛ الاحتجاج، ج 36الاجتهاد والتقليد، ص    1
استعمل السيّد حفظه الله تعالى هنا عبارةً  عرفيّة وهي )هنگ کردم(، حيث شبهّ حاله بحال السيّارة التي تتعطّل بالكلّية    2

 وتتوقّف عن العمل. المترجم

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

المعصومين ـ فأنّّ لي أنا الحمار التفكير في هكذا مقام! من الواضح بأنَّه لم يكن من أهل التصنّع، 
فمن يتكلّم بهذه الكيفيّة لا بدّ وأن يكون في قلبه شيء ما، ولا بدّ أن الله قد أودع قلبَه أموراً، وإلاّ 

. يقول: ما لي أنا الحمار والخوض في الحديث عن هذه العوالم، فتلك عوالم لما تكلّم بهذا النحو.
جعلها الله لعدد من خواصّه. فترى هكذا شخص وبهذه العظمة يجلس في مجلس استفتاء 
المرحوم السيّد الحكيم للإجابة عن الأسئلة التي ترد عليه، على الرغم من کون أعلميّته من 

ر من الشمس؛ فلقد کان هو المسؤول عن مجلس استفتاء السيّد الحكيم أمر قطعي وأظه
المرحوم السيّد الحكيم للإجابة عن الأسئلة الفقهية؛ کما هو الحال مع بقيّة المراجع، حيث 
يكون لديهم هكذا مجلس يجتمع فيه عدد من الفضلاء للتباحث مع بعضهم البعض من أجل 

 التوصّل للجواب.
لئك العظماء؟ وأين لنا أن نجد مثلهم الآن؟ أواجه أحياناً أين يمكن لنا أن نعثر على مثل أو

بعض الأمور المتعلّقة بالفتوى وتصلني رسائل إلكترونيّة بهذا الخصوص؛ فعندما أنظر فيها 
وأرى بأنَّ فلان من الناس قد أفتى بأمر ما، أضرب على رأسي، وأقول: ما شاء الله! ما شاء الله! 

 ا من علامات آخر الزمان إن شاء الله.ما هذا! ما هذا! يبدو أنَّ هذ

 رعاية الإمام عليه السلام لحيثيّتي الربوبيّة والعبوديةّ

فمن أعطى الإمام السجّاد ضمان بأنَّك ما دمت قد نلت مقام الإمامة فإنَّ أمرك قد خُتم؟ 
کلّا، لا وجود لهكذا ضمان، بل إنَّ الإمام السجّاد قد عَلمِ للتوّ ما الأمر في ذلك الطرف.. عَلِم 

لا نعلمه؛ فنحن للتوّ ما هو مقام الربوبية، ومقام الأنُس ومقام الغيرة الربوبية.. عَلمِّ للتو ما 
نتكلّم بمقدار ما فهمناه وما قيل لنا، ونحن مسرورون بذلك، ولكن هل يكون للشخص الذي 
يصل إلى ذلك المقام نفس طريقة التفكير التي نحن عليها؟ هل تكون معرفته بالمقام الربوبي 

الكعبة؟ لقد کمعرفتنا الفعليّة؟ لماذا لم يقل أمير المؤمنين عليه السلام طوال عمره فزت وربّ 
قالها فقط عندما ضُرب بسيف بن ملجم، ولم يقلها قبل ذلك الحين؛ ففي ذلك الوقت فقط يكون 
ملفّه قد خُتمِ! هل کان أمير المؤمنين يقول للآخرين بأنَّ أمري محسوم، وسأفعل ما يحلو لي؟ 

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

َا اَلنَّاسُ، سَلُونِي قَبْلَ أَنْ »نعم، بموجب مقام إمامته کان يقول:  مَاءِ  أَيهه تَفْقِدُونِي فَلأَنَا بطُِرُقِ اَلسَّ
، وکان يقول: أنا الأوّل وأنا الآخر، وکان يتلفّظ بالكثير من هذه 1«أَعْلَمُ مِنري بطُِرُقِ اَلأرَْضِ 

العبارات، ولكنَّ ذلك کان کلّه من مقام العِزّ الربوبي، حيث کانت تتجلّى تلك الحيثيّة في تلك 
ه إلى نفسه وتتبدّل تلك الحيثيّة الربوبيّة إلى حيثيّة العبوديّة،  الرتبة؛ وأمّا حينما کان الإمام يتوجَّ

کانت تظهر عندها مثل هذه القضايا؛ فالإمام السجّاد عليه السلام عندما کان يدعو الله بدعاء 
 أبي حمزة، کان يدعو الله وهو في مقام العبوديّة وفي مقام التذلّل ورؤية نفسه صفراً؛ فهكذا مقام

ليس بالمقام الذي يُظهر فيه الإنسان التفاخر، فيقول الإمام: أنا إمام ولديّ القدرة على شقّ 
 القمر وردّ الشمس، فماذا تريد أکثر من هذا؟ فالإمام قد أوقف الشمس في مكانها.

ـ قفي يا أيّتها الشمس مكانك، ولا تدوري حتّى أُکمل صلاتي، ثم أُعيدك بعدها إلى حالة 
 الدوران!

ما الذي يعنيه قوله: توقّفي عن الدوران؟ إنَّ ذلك يعني بأنَّني أمير المؤمنين، أنا الذي ف
أجعلك تدورين، هذا هو معنى هذا الكلام إذاً! کما أنَني أنا الذي حبستك عن الدوران؛ فلو 
کانت لديك القدرة على الدوران، فدوري! لماذا لا تدورين؟ وعندما يُشير رسول الله إلى القمر 

 ويشقّه نصفين، فهذا يعني بأنَّني أنا رسول الله الذي أجعلك تقفين في مكانك، وإلاّ:
 2به محض التفاتی زنده دارد آفرينش را  ***  اگر نازى کند از هم فرو ريزند قالبها

 ]يقول: إنَّ عالم الخلق قائم بمجرد التفاتة منه، فلو أظهر الدلال لتحطّمت جميع القوالب[
وداً الآن يا قمر، فأنا الذي أسيطر عليك، فلو شئت قسمتك نصفين، وإن ـ فإن کنت موج

 شئت أعدتك إلى سابق حالك؛ فكلّ ذلك بيدي.
فإن قال رسول الله: أنا شخص أمتلك کلّ هذه القابليات، فسيقول الله: وهل ظهرت 

أحدهما  قدرة أخرى إلى جانب قدرتي؟ فكم هناك من قدرة في العالم؟ أتوجد قدرتان في العالم:
قدرتي أنا الربّ، والثانية قدرتك يا رسول الله؟ کلّا، هذا مماّ لا يمكن أن يحصل! فلا توجد في 

                                                           
 (.٩۱۸ح : الخطبة )نهج البلاغة، تُقيق صبحي الصال   1
 ديوان بيدل الشيرازي المترجم.   2

https://madrasatalwahy.org/


  ٩ 
 

العالم غير قدرة واحدة، وعلم واحد، وحياة واحدة، ولا يوجد غير جلال وجمال واحد في العالم؛ 
مال الواحد، وتلك وأنت يا رسول الله، وأنت يا أمير المؤمنين علي بن أبي طالب.. أنتم ذلك الج

القهّارية الواحدة، وأنتم ذلك العلم وتلك القدرة والشعور والحياة الواحدة التي نزلت إلى هنا 
من دون أن تتكرّر؛ أي أنَّ الأمر لا يماثل وجود هذين القدحين، حيث يكون لكلّ واحد منهما 

 هو معنى هذا الظهور وجود مستقلّ، بل الله واحد، غير أنَّه ظهر في الخارج بهذا الشكل؛ فما
الخارجي؟ يعني بأنَّني ظهرت بهذا الشكل.. يعني أنا الذي ظهرت بشكل آصف بن برخيا 
وقمت بردّ الشمس في ذلك الوقت، وأنا الذي ظهرت بهيأة علّي ورددت الشمس، وأنا الذي 
ظهرت بهيأة سليمان وقمت بذلك العمل، وأنا الذي ظهرت بهيأة موسى وقمت بتبديل العصا 
إلى أفعى، وأنا الذي ظهرت بهيأة عيسى وأحييت الموتی، وليس عيسى هو الذي أحيى الموتی؛ 
فلولاي لم يكن عيسى إلاّ کبقيّة الأشخاص؛ أفهل نستطيع الآن أن نُحيي ميتاً؟ لا، فليست لنا 

لهذا  القدرة على تُريك أيدينا حتّى! ولكن بما أنّ أعيننا مغلقة، فإنّنا ننظر إلى المظهر الخارجي
الإنسان ـ الذي لا نرى منه سوى هذا الطول البالغ متراً وسبعين أو ثمانين سنتيمتراً ـ لنرى بأنَّه 
قام بإحياء الميت بحرکة من يده؛ فترانا نقول: يا للعجب، انظر إلى عيسى کيف أحيى الميت! 

لمروحة التي من دون أن ننظر إلى ما يجري خلف الحجاب؛ کما هو الحال عندما ننظر إلى هذه ا
تدور وتدفع بالهواء البارد إلينا من دون النظر إلى ذلك المولّد الكهربائي الموجود في محطة 
د والذي  د الكهربائي الذي يدور بفعل الماء المتدفّق من السَّ التوليد الكهربائية، أو ذلك المولر

لمروحة تدور، نقول: يقوم بتوليد تلك الكهرباء اللازمة لتدوير المروحة؛ فنحن عندما نرى ا
لا بدَّ من وجود تيّار کهربائي، ولا بدَّ من وجود طاقة کهربائيّة هي التي تُُرّکها؛ فإذا ما فصلنا 
السلك عنها، نراها تتوقف؛ فنظرتنا کانت إليها، لا إلى ذلك المولّد الكهربائي الذي يدور الآن 

المروحة، ولما تمكّنت الأجهزة  في محطة التوليد الكهربائية الذي لو توقّف، لتوقّفت هذه
 الموجودة لدينا من توفير الحرارة أو البرودة المطلوبة.

فنحن عندما ننظر إلى عيسى وهو يُحيي الموتی، نقول بتعجّب: يا للأمر العجيب! انظر ما 
الذي فعله حضرة عيسى، أمّا الشخص العارف الواقف إلى جنب عيسى في تلك اللحظة فيقول: 

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

عظيم! فلا يقول: إنَّ عيسى هو الذي أحيى الميّت، بل يقول: يا له من إله، انظر  يا له من إله
کيف يظهر الآن بمظهر عيسى! وکذلك الأمر عندما ينظر إلى علّي وهو يقلع باب قلعة خيبر 

ما قلعت باب خيبر بقوة »فيجعله جسراً يعبر عليه العسكر، والذي قال عنه أمير المؤمنين: 
.. ذلك الباب الذي يقوم بفتحه وغلقه أربعون شخصاً ـ هكذا يُنقل 1«ربانيّة جسديّة ولكن بقوة

في التاريخ ولا شأن لنا بخصوصيّة العدد، غير أنَّه من الواضح أنّ المسألة کانت خارقة للعادة 
وتتجاوز حدود الطاقة البشريّة ـ فعلّي لم يقلع الباب، بل قلعه الله؛ وهكذا الأمر مع قضية ردّ 

فهل يستطيع أحد القيام بهذا الأمر في العالم غير علّي؟ نعم، يستطيع العارف وولّي الله  الشمس.
 فعل ذلك، ولكن هل يقوم به فعلًا، أم لا؟ ذلك أمر آخر!

 نموذج من إعمال أولياء الله تعالى لحيثيةّ الربوبيةّ

الحكيم لقد تذکّرت الآن هذه الحكاية؛ فقد کانت هنالك مشاکل بين المرحوم السيّد 
والسلطة الحاکمة في عهد عبد السلام عارف، حيث کان السيّد الحكيم قد اعترض على بعض 
المسائل، مماّ أدّى إلى غضب السلطة وفرض الحصار والإقامة الجبريّة عليه ـ فهذا هو شأن 
الحكومات.. ألا يوجد مثل هذا الشيء؟ فهم يقومون بفرض الإقامة الجبريّة على الأشخاص 

بالتشديد عليهم أحياناً ـ ، ثمّ قاموا بالتضييق عليه أکثر، فقطعوا الكهرباء عن منزله،  ويقومون
ثمّ وصل بهم الأمر إلى قطع الماء عنه لعدّة أيام. وأتذکّر جيّداً عندما کان الأصدقاء في العراق 

وصل إلى ينقلون لنا ما حصل، حيث کنت صغيراً في ذلك الوقت؛ فكانوا ينقلون بأنَّ الماء کان يُ 
بيت السيّد الحكيم عبر سطوح المنازل، ثمّ شعرت السلطة بذلك، فقاموا بوضع الشرطة على 
السطوح لمنع وصول الماء إلى منزله. لقد اشتدَّ الأمر بالسيّد الحكيم، بحيث وصل بهم الحال 

م قد يموتون من العطش، وازداد قلق الناس من جرّاء ذلك؛ فقام أحد أصدقاء الس يّد إلى أنهَّ
الحداد من المقيمين في الكاظمين ـ وهو لا يزال على قيد الحياة ـ بالقدوم إلى کربلاء ملتمساً من 

                                                           
: روي أن أمير المؤمنين )عليه السلام( قال في رسالته إلى سهل بن حنيف ٤۰6جاء في کتاب الأمالي للشيخ الصدوق ص    1

، لكني أيدت بقوة  )رحمه الله(: والله ما قلعت باب خيبر ورميت بها خلف ظهري أربعين ذراعا بقوة جسدية ، ولا حرکة غذائية
 ملكوتية. المترجم

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

السيّد الحداد أن يقوم بشيء ما، حيث قال له: لقد أعلموني بعدم إمكانيّة إيصال قطرة من الماء 
ا، کما أنَّ السيّد إلى المنزل، والناس في قلق واضطراب، ويبدو أنَّ السلطة لن تتراجع عن موقفه

 الحكيم مُصِّّ على موقفه أيضاً.
لقد کان المرحوم العلّامة في ذلك الوقت متواجداً في کربلاء، حيث تصادف وقوع هذا 
الأمر مع وجوده هناك؛ وقد ذکر تلك الحكاية لجمع من الأصدقاء وکنت في وقتها صغيراً، حيث 

هد عبد السلام عارف أو غيره.. لقد حصل ذلك قبل ما يقارب الخمسين عاماً، وذلك على ع
حصل هذا الأمر في تلك الفترة على أيّة حال. کان المرحوم العلّامة يقول: کنَّا جالسين عند 

َ عََ ﴿السيّد الحداد، إذ رفع رأسه قائلًا:  ِ شَي  إنَِّ اللََّّ
، فخرج ذلك الشخص ـ وهو 1﴾ءٍ قَدير  كُل

 ل: لقد رفعوا الحصار، وانتهت الأزمة.عبد الجليل ـ من المنزل، ثمّ عاد ليقو
من فعل ذلك الأمر؟ لقد فعله العارف! أين انتم يا من تتصدّرون المقامات العليا من 

ففي وقت الرفاه، تكتبون عن العرفاء على  3؟! تفضّلوا.. ها هي الكرة، وهذا هو الميدان!2الجنةّ
م يؤمنون بوحدة الوجود، وعند الشدة والحصار، تتوسّلون بهم؛ ليكن لديكم  م کافرون لأنهَّ أنهَّ
إنصاف! فالإنصاف شيء جيّد. ألم يكن الأولياء يفعلون ذلك؟ نعم، کانوا يفعلونه، ولكن من 

َ عََ إنَِّ ﴿هو مصدر تلك القدرة؟ فذلك الذي يقول الآن:  ِ شَي   اللََّّ
، من أين اکتسب ﴾ءٍ قدَير  كُل

تلك القدرة التي قام بإنزالها من العوالم العلويّة وألقاها في أذهان أولئك ]المتسلرطين[ لكي 
يقوموا بالاتّصال بأعوانهم لرفع الحصار؟! من هو مصدر تلك القدرة؟ إنَّ مصدرها هو الله؛ 

قدرة، بل لا يمتلك أن يدفع عن نفسه بعوضة واحدة! فهذا هو فالسيّد الحداد لا يمتلك تلك ال
نهجه، ومدرسته مبنيّة على ذلك؛ غير أنَّنا لا نريد أن نقبل هذا الأمر، فترانا نقول: کانت تلك 
قدرتك، فأنت الذي قمت بالدعاء، وقد تُقّق هذا الأمر نتيجة لدعائك؛ فنكون بذلك قد 

 ـذلك المظلوم المسكين   ـجانباً! فكانوا يقولون: لقد رُفع الحصار بفعل دعاء السيّد وضعنا الله 

                                                           
 .۰2(، جزء من الآية 2سورة البقرة )   1
 کناية عن الأشخاص المدّعين. المترجم   2
 کناية عن التحدّي. المترجم   3

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

الحدّاد! لماذا تقولون ذلك؟ لماذا لا تقولون بأنَّ الله هو الذي فعل ذلك؟ على أنَّ السيّد الحدّاد لا 
يُسعَد عندما يسمع ذلك، بل على العكس، فهو يتألّم من هذا الكلام.. کان يقول لأمثال هؤلاء: 

الأجوف هذا الأمر؟ متى يفهم بأنَّني لم أفعله؟ کان يقول ذلك، وکنَّا نسمع  متى يفهم رأسك
منه هذا الكلام، وکان يقول: متى يصبح رأسك هذا رأس آدميّ؟ متى تُصدّق بكلّ ما أقول 
وتعتبره کلاماً واقعيّاً؟ هل سيكون لهذا الأمر أجل معلوم؟ ومع ذلك فهم يقولون: کان ذلك 

دّاد! بينما يكون أقصى ما فعله السيّد الحدّاد هو أنَّه وصل إلى مقام أصبح بفعل دعاء السيّد الح
 معه صفراً! فذلك هو الدور الذي قام بإنجازه، وتلك هي مهارته وحذاقته.

 تجلّي حيثيةّ الربوبيةّ في الإنسان لا يتحققّ إلاّ بعد وصوله لدرجة الصفر )العبوديةّ التامّة(

د هو أنَّه وصل إلى الصفر، فتدرّج ]في العبوديّة[ حتّى وصل إلى فكلّ ما فعله الإمام السجّا
تسعة وتسعين، ثمانية وتسعين، ستّة وتسعين، خمسة وتسعين، أربعة وتسعين، ثمّ ثمانين، سبعين، 
أربعين، ثلاثين، اثنى عشر، ثمانية، سبعة، ستّة، ولم يكف ذلك؛ ثمّ وصل إلى الأربعة، الثلاثة، 

نصف ثمّ الصفر؛ وحينما صار صفراً، أصبح بإمكانه عندها أن يُغيّر کلّ العالم، الاثنين، الواحد، ال
ويُغيّر حال جميع الخلائق. وأمّا نحن، فعلى العكس من ذلك؛ فعند نزولنا من أرحام أمهاتنا ـ 
رحم الله أمهاتنا وآبائنا الذين کانوا وسيلة خير وسبباً لمجيئنا إلى هذه الدنيا لكي نقع في بعضنا 

لبعض!!! ـ کنَّا صفراً، غير أنَّ هذا الصفر يختلف عن ذلك الصفر ـ وهذا ليس محلّ بيان هذا ا
الاختلاف ـ ، ثمّ بدأنا نكبر، وکلّما کبرنا أکثر، کلّما ارتفعنا أکثر، حتّى أصبحنا واحد، ثمّ اثنين؛ 

درجتنا وعندما وصلنا سنّ العامين أصبحت درجتنا خمسة، وعند سنّ الثلاثة أعوام أصبحت 
عشرة، وعند الأربعة أعوام أصبحت ثلاثة عشر.. خمسة عشر، وعند سنّ العشرين عاماً 
أصبحت درجتنا ستّيناً، حتّى إذا ما وصلنا سنّ الثلاثين، حزنا درجة المليون ومائتين؛ وهكذا 
نبدأ نرتفع بشكل مضاعف! وقد وصل البعض إلى مقام عظيم جدّاً، بحيث يبلغ طول عدد 

موجودة إلى جانب الواحد طول المسافة من هنا إلى طهران؛ أولئك قد حازوا مقاماً الأصفار ال
عظيمًا!!! وهم على عكس الطائفة الأولى؛ ففي الوقت الذي يعمل فيه أولئك على تقليل الرقم، 

https://madrasatalwahy.org/


  13 
 

يعمل هؤلاء على زيادته؛ فعندما تنظر إلى أحدهم ترى العجب.. ترى درجته قد وصلت إلى ما 
هذا عمل صحيح؟ علينا أن نتخلّى عن هذه الدرجات ونعمل على تقليلها من الما لا نهاية! فهل 

لا نهاية لتصل إلى درجات قليلة؛ فتصل إلى عشرين وخمسة عشر وأقلّ من عشرة، والتي هي 
 درجة فشل في العرف المتداول، ولكنَّها درجة النجاح ]في هذا الطريق[.

درجة الصفر، وعند وصوله إلى درجة الصفر، لقد وصل الإمام السجّاد عليه السلام إلى 
أصبح إماماً.. هل فهمت الآن بعدم وجود أکثر من قدرة واحدة؟! فهو لم يكن يعلم ذلك قبل 
هذا. ولا يخفى أنَّ هذا الأمر ينطبق علينا نحن وليس على الإمام السجّاد عليه السلام؛ إذ إنَّ هذه 

بالله أن ننسب إليه ما لا يليق. نعم، هذا الأمر ينطبق  الأمور متحقّقة في نفسه منذ البداية، ونعوذ
ين بنفيها عن أنفسنا؛ فإذا ما تمعناّ  علينا؛ فلسنا مثل الأئمّة؛ لأنّنا نرى أنَّ لنا قدرة، ولا نكون جادَّ
بالأمر، نجد في أنفسنا شيئاً، فنجد أنَّنا قد حسبنا لأنفسنا حساباً في مقابل الله ولكنَّنا نُخفيه؛ ألا 

لاحَظ ذلك في حديثنا؟ فإذا ما اختلينا بأنفسنا وفكّرنا، ألن يتّضح لنا ذلك؟ ألن نلاحظ ذلك يُ 
في کلماتنا، وتصِّّفاتنا، وردود أفعالنا تُاه تصِّّفات الآخرين؟ فإن اعترض شخص على کلام 
لأحدهم، تراه يُقيم الدنيا ولا يُقعدها؛ فيهدّده ويقول: سأنشر عنك مقالاً أفضحُك فيه! 

عترض على کلامي؟ من تكون أيّها القزم حتّى تعترض على کلامي؟! کلّ هذا يدل على وجود أت
 بقيّة في النفس، لا، بل أکثر من ذلك.

لقد قام المرحوم العلّامة بتأليف کتاب باسم وظيفة الفرد المسلم في إحياء حكومة 
لأشخاص، غير أنَّ الكتاب الإسلام، والذي لم يُنشر في حينها، بل تمّ توزيع نسخ منه على بعض ا

نُشِر فيما بعد؛ فكان البعض يتّصل بي وبإصرار للتحدّث مع الوالد حول عدم صلاحية نشر 
الكتاب، فكنت أضحك وأقول في نفسي: اللهمّ اهد قومي فإنّهم لا يعلمون؛ فما الذي يُمكنك 

والتي لا أعلم من  "بيان"فعله مع الشخص الذي لا يفهم! ثمّ قام أحدهم بنشر مقالة في مجلة 
هو رئيس تُريرها، إلاّ أنّ المقالة کانت کلّها شعارات. فأنت يا کاتب المقال، ألست سيرداً 
مُعمّمًا فاضلًا دارساً للعلوم الدينيّة في قمّ والنجف؟! فالمفروض منك أن تضع يدك على 

ن تقوم بالتهويل الموضوع الباطل في الكتاب وتقول: هذا موضوع کاذب وبالدليل الفلاني، لا أ

https://madrasatalwahy.org/


  1٤ 
 

والتضليل ورفع راية أنَّ ما طرحه الكاتب غير صحيح وأنَّ الكاتب يقوم بالدعاية لنفسه وأنَّ 
رأيه مخالف لرأي فلان من الناس؛ فلو أنَّك أشرت إلى موضوع معيّن وقلت: إنَّ هذا الكلام 

رحت أو سقمه؛ کذب بالدليل الفلاني، لكان بالإمكان قبول الأمر بغضّ النظر عن صحّة ما ط
 إذ سيتم الردّ على ذلك وسيتبيّن هل أنّ الكلام کذب أم لا. 

فعندما يتمّ جلب شخص وسؤاله: هل قلت هذا الكلام أم لا؟ ثمّ يتلعثم ذلك الشخص، 
 سيكون ذلك دليلًا على کذبه؛ فهذا أمر بديهي وواضح. 

كاتب يقوم بالدعاية أمّا أن نقول: )إنّ ما جاء في هذا الكتاب خلاف للواقع، وأنَّ ال
لنفسه(، فكلّ ذلك من باب طرح الشعارات، والذي هو من شأن العجزة؛ فليس لدى الشخص 
العاجز من متاع يعرضه، لذلك فهو يلجأ إلى الشعارات، وأمّا الشخص المتمكّن فهو لا يلجأ 

الأدلّة أو لهكذا أسلوب، بل يعرض ما لديه من حقائق فيما يتعلّق بما قال أو سَمِع مُشفّعةً ب
الشهود، ويكون مستعدّاً للقَسَم والمباهلة على صحتّها؛ وبهذا يُحسم موضوع الخلاف، وکلّ ما 
 سوى ذلك مماّ يُطرح فهو خزعبلات وأباطيل وترّهات، ومماّ لا يستحقّ أن يتوقّف عنده المرء.

 فلان من الناس. فقال في تلك المجلّة بأنَّ العلّامة أراد من نشر کتابه إبراز نفسه في مقابل
هل تتذکّرون بأنَّني قلت لكم في إحدى الليالي السابقة بأنَّ تقديرات الله مبنيّة على حساب 
دقيق؟ فكلّ صعود غير مدروس وفي غير محلّه يتبعه سقوط، وکلّ رکوب على السرج بغير 

ذلك دليل على استحقاق يتبعه سقوط منه إلى الأرض. أنا لا أقول هنا بأنَّه إن لم يحصل السقوط ف
صحة العمل، ولكنَّني أقول بأنَّ الأمور لا تُري بشكل عشوائي، بل تُري وفقاً لمعيار محدّد، 

 وحساب خاصّ.
 جلب لي ذلك الشخص المجلّة قائلًا:

 ـ أرأيت کيف وجّهوا انتقاداً للسيّد العلّامة، ألم أنصح بعدم نشر الكتاب؟
ا کان يستطيع ذلك المسكين أن يقوله غير ـ قلت: هل تعني هذا؟ هذا ليس انتقاد.. ماذ

هذا؟ کان سيموت غيظاً لو لم يقله! يقول لي البعض: لقد قال فلان عنك کذا؛ فأقول لهم: دعوه 
يقول ذلك، وإلاّ سيموت غيظاً وحنقاً؛ فلا بدّ لنا من أن نراعي الإنصاف إلى درجة... دعوه 

https://madrasatalwahy.org/


  1٥ 
 

أنا أکذب؛ المهمّ ألاّ يموت بالسكتة يقول بأنَّني أکذب، فلا إشكال في ذلك! بل أساساً 
القلبية!!! التفته إلى ذلك الشخص ]الذي نقل لي الخبر[ وقلت له: إن لم يكتب ذلك فسيموت 

 بغيظه، فدعه يكتب سطرين من الكلام!
 وخلاصة القول أنّ ذلك الشخص الذي جلب لي المجلّة قال لي:

 ـ اذهب واعرض هذه المجلّة على والدك.
 ناً سأفعل. ـ قلت له: حس

فذهبت وعرضت المجلّة على المرحوم العلّامة وقلت له: لقد جلبت لكم شيئاً عجيباً، 
ويُقال بأنَّه قد تمّ إفحامكم، والردّ عمّا ذکرتموه في ذلك الكتاب، فقال: وماذا قالوا؟ فأعطيته 

قال: أهذا کلّ ما المقال، فلمّا قرأه، فإذا به يضحك مقهقهاً ـ أنا لم أضحك وقتها کما فعل هو ـ و
في الأمر؟!! ولا أزال حتّى هذه اللحظة أتذکّر ذلك الموقف وکأنيَّ أسمع ضحكته الآن. قال: 
إنَّه لم يذکر أمراً ذا قيمة في مقاله؛ ثمّ أردف بهذه الجملة: يا سيّد محسن، قل لهؤلاء بأنَّني لم أکتب 

لم أکتبه لهم حتّى يأتوا ليردّوا عليه.  هذا الكتاب لأجلهم، بل کتبته لمن له نصيب من الفهم، وأنا
م لم يأتوا بشيء؟!! قالها بنحوٍ وکأنّه شيء تافه.. إن لم يكتب  نعم، لقد قال: أهذا کلّ ما لديهم؟ إنهَّ
ذلك فسيُصاب بسكتة قلبيّة، فدعه يُسعِد نفسه ويتباهى بكونه قد کتب ردّاً على الكتاب، وأثبت 

ب مقالته ! إذا کان ذلك يُسعدك أيّها المسكين، فاکتب عشرة کتب من بطلان کلام الكاتب وکذَّ
أمثال ما کتبت؛ فالشمس والقمر لا يبقيان تُت الغيم، فإلى متى هذا الكتمان أيّها المسكين؟ فأنا 
کتبت هذه الكلمات لأجلك أنت، حتّى إذا کانت لا تزال هنالك نافذة مفتوحة في قلبك الأسود، 

ا إذا لم تكن ترغب في ذلك، فأنت وشأنك، وأنا من جهتي لست فإنّها ستشرع في العمل، وأمّ 
َ يَهيدي مَني يشَاءُ ﴿مصِّّاً على ذلك  بَبيتَ ولكِنَّ اللََّّ حي

َ
..ألم يرد في الآيات 1﴾إنَِّكَ لا تَهيدي مَني أ

يمَويتى﴿القرآنية  مِعُ ال برِ إنَِّكَ لا تسُي َّويا مُدي عاءَ إذِا وَل مَّ الدُّ مِعُ الصُّ ِ ولا تسُي نيتَ بهِادِي اليعُمْي
َ
ينَ وما أ

لمُِونَ  مِعُ إلِاَّ مَني يؤُيمِنُ بآِياتنِا فَهُمي مُسي ؟ حيث يخاطب الله رسوله قائلًا: 2﴾عَني ضَلالََهِِمي إنِي تسُي

                                                           
 .٥6(، مقطع من الآية ۸2سورة القصص )   1
 د حفظه الله. المترجم. هذه الآيات من مصاديق ما أشار إليه السير ۸۱و ۸۰(، الآيات ۷2سورة النمل )   2

https://madrasatalwahy.org/


  16 
 

إنَّك لا تستطيع أن تُُيي الموتی؛ فذلك الشخص ميّت وقلبه ميّت؛ فقلب أبي سفيان ميّت، 
يق ميّت، وقلب ذلك المُعمّم الدارس للعلوم الدينيّة والمطّلع وقلب ذلك المنافق وذلك الزند

عي الانتساب إلى مدرسة المرحوم العلّامة، وهو يدوس على  على کلّ تلك الروايات، والذي يدَّ
 الحق بقدميه، ميّت؛ فماذا أقول لك أکثر من هذا؟!

 ومرحلة البقاء استمرار تكامل الأنبياء والأولياء حتىّ بعد الوصول للقاء الله تعالى

فالله تعالى لم يُعطِ الإمام السجاد عليه السلام ضماناً، والوصول إلى مقام الإمامة ليس 
ضماناً ولا يعني الوصول إلى نهاية الخطّ، بل إنَّ الإمام قد أدرك للتّوِ ما الذي يعنيه مقام العِزّ 

عدم احتياج الله تعالى للغير الربوبي، والغيرة الربوبية، والاستقلال والاستغناء الربوبيين، و
 واستغناؤه عنهم؛ وعندما أدرك الإمام کلّ هذه المقامات، طفِق يقول: عظم يا سيردي أملي.

 ـ فما هو هذا الأمل؟
 ـ إنَّه لقاؤك يا سيّدي.

 ـ ألم يحصل هذا اللقاء؟
 ـ نعم، حصل اللقاء، ولكن من يضمن استمراره؟!

مراريّة هذا اللقاء الحاصل؟ نحن الذين نتخيّل بأنَّ مَنْ الذي ضَمِن للإمام السجّاد است
الأمر قد وصل إلى آخره! أمّا الإمام فهو يعرف أموراً أخرى وراء ذلك. ولقد بيَّنت لكم بأنَّ 
بكاء أمير المؤمنين في مسجد الكوفة لم يكن تمثيلاً ولم يكن من قبيل ذلك البكاء الذي يُشاهد في 

يّات؛ فهل کانت مناجاته وبكاؤه ثمّ الإغماء عليه من شدّة البكاء في الأفلام السينمائيّة والمسرح
البستان ]في شويحطات النجار[ من باب التمثيل؟ کلّا، لم يكن تمثيلًا! ولقد شاهدت في أيّام 
حياتي التجاء المرحوم العلّامة في أواخر عمره، وتوسّله بإمام الزمان عليه السلام؛ لقد کان 

شدّة في بعض الأحيان، بحيث کان يقشعرّ له بدني؛ فكنت أقول يا للعجب! ذلك الالتجاء من ال
أهكذا يكون التجاؤه بصاحب الأمر عليه السلام في أواخر عمره؟ فقد کناّ نتصوّر بأنَّ أمره قد 

https://madrasatalwahy.org/


  17 
 

وصل إلى آخره ولا يحتاج مع مقامه هذا إلى إمام الزمان، بينما حقيقة الأمر تقول بأنَّه قد عرف 
 ن إمام الزمان عليه السلام، ومن هو الحجّة الكبرى.للتوّ من يكو

إنَّ علم أولياء الله لا يحصل لهم دفعة واحدة؛ فهم يتكاملون حتّى بعد وصولهم إلى مرحلة 
البقاء، بل إنَّ تكاملهم يحصل في هذه المرحلة؛ ألم يرد في الدعاء لرسول الله عقب التشهّد: 

؟ فبعد ألف وأربعمائة سنة من «ل شفاعته وارفع درجتهاللهم صلر على محمّد وآل محمّد وتقبّ »
رحيل رسول الله ـ على الرغم من انعدام الزمان في تلك العوالم، ولكنّ ذلك حسب تصوّرنا ـ 

 نطلب له علوّ الدرجة.
فما الذي يرجوه رسول الله صلّى الله عليه وآله أکثر من هذا؟ فقد وصل إلى مقام قاب 
قوسين وخُتم له الأمر! کلّا، فالمسألة ليست بهذا الشكل، حيث بيّنت لكم في الليالي السابقة 

تناهية، بحيث بأنَّ الأسماء الإلهيّة الكلّية الجماليّة والجلاليّة غير متناهية؛ فهل أنَّ ذات الله تعالى م
يكون رسول الله قد أحاط بكلّ ما يتعلّق بالذات الإلهيّة، ويُعتبر الأمر منتهٍ بالنسبة له؟ کلّا، ففي 
کلّ لحظة يتحقّق لنفس رسول الله وجود غير ذلك الوجود المُتحقّق له في الرتبة السابقة؛ فما 

بداً ـ تكون نفس رسول الله في حالة دام لله وجود ـ لأنّه ليس له أمد محدّد، بل هو موجود أزلاً وأ
حرکة؛ وبهذا فقط نستطيع أن نفهم الآن معنى ذلك التوجّه الخاص للمرحوم العلّامة في سنوات 
 ـوبموجب  عمره الأخيرة إلى حضرة ولي العصِّ عليه السلام، حيث کان يُشاهد في تلك اللحظة 

قدار احتياجه لولّي العصِّ عليه الحال الذي هو عليه ـ قضايا جديدة تُعله يُعيد تقييمه لم
السلام.. إنَّ وراء ذلك أموراً لا يمكننا إدراکها، فليس بوسعنا سوى مشاهدة تلك الأمور 

 الظاهريّة.
في سابق الأيّام، عندما کنت أسمع عن حالات التوجّه الخاصّة للمرحوم القاضي رضوان 

سبة لي؛ لأنّ أولياء الله تعالى حائزون الله عليه في جوف الليل، کان ذلك الأمر عجيباً جداً بالن
على مقام المعرفة؛ فإن لم يكونوا قد أحرزوا ذلك المقام، فمن ذا الذي يمكن أن يُحرزه؟ فكناّ 
نقول بأنَّ أمرهم قد وصل إلى آخره، لكن من أين لنا أن نفهم حقيقة ما يجري؟ فنحن لا نميّز 

، ووضعنا أنفسنا في مقام الم عرفة بالإمام! ثمّ خطر هذا الأمر في ذهني ـ ولعلّه من بين الهرّ والبِرّ

https://madrasatalwahy.org/


  18 
 

م قد وصلوا في تلك المراتب التي هم فيها إلى أمور لا نستطيع  باب التوهّم والخيال ـ وهو أنهَّ
نحن فهمها، ولا يستطيع فهمنا إدراك کنهها؛ فأيّ مقام ذلك الذي يُشاهده الآن، والذي يجعله 

ات المُقدّسة، وإلى مقام ولاية حضرة صاحب الأمر عليه يتوجّه بهذا الشكل إلى تلك الذ
يا بن <السلام؟ فنحن من جانبنا لا نرى سوى ذلك الالتجاء؛ فكما نلتجئ نحن، فنقول: 

ل على ظهورك  الحسن، عجر
وحينما سأل شخص المرحوم العلّامة ـ وکنت حاضراً آنذاك ـ عن کيفيّة ارتباطه بحضرة 

ابه بكلّ صراحة: هل ترى کيف أکون مشرفاً على هؤلاء الصبية ولّي العصِّ عليه السلام، أج
ه  ، کإشرافي على هؤلاء الصبية؛ وهذا يعني أنَّ الذين يلعبون في الساحة؟ إنّ إشراف الإمام عليَّ
يقول: إنَّني جالس بجوار إمام الزمان؛ فإن کان الأمر کذلك، فهل بقي شيء آخر؟! فهو يقول: 

ء الصبية، فكذلك أنا الآن واقع تُت سيطرة الإمام، وهو مُشرف على کما أنَّني أُسيطر على هؤلا
أعمالي؛ أي إنَّني بجواره. فكان يُشير بيده إلى الأطفال ويقول ذلك؛ فهل يوجد أصرح من ذلك؟ 

 وهل يوجد تعبير أوضح من ذلك لإيصال الموضوع إلى الأفهام؟
لكلّ تلك الاستغاثة؟ فإن کنتَ إلى حسناً، إذا کان الأمر على هذا النحو، فما هو التفسير 

جنب الإمام ، وحائزاً على معيّته، ونفسك متّحدة مع نفسه ـ أي أنَّ الأمر قد تُاوز مرحلة الاتُّاد 
 إلى الوحدة ـ ، فما معنى کلّ تلك الاستغاثة؟ إنّه أمر خارج عن قدراتنا العقليّة!

ذلك هو معنى الحصول على الضمان! فهو يريد أن يُوصل نفسه إلى ذلك المقام لعلمه بأنَّ 
هنالك أموراً وحقائقاً أخرى؛ فقد علم للتوّ کم هو مقدار الزبد الذي يُمكن استخلاصه من 

ك المنر من اللبن الخاثر؛ لقد وصل تواً إلى ذلك المقام؛ فهنيئاً لهم! لأنّهم ساروا ووصلوا إلى تل
 المقامات وتُقّقوا بتلك المبادئ.

 وها قد انتهى شهر رمضان، ولا زلنا في منعطف الزقاق.
 ايمهفت شهر عشق را عطّار گشت *** ما هنوز اندر خم يك کوچه

 []يقول: لقد طاف العطّار مدن العشق السبع، بينما لا نزال نحن في منعطف الزقاق الأوّل

https://madrasatalwahy.org/


  1٩ 
 

 في الليالي الأخيرة من شهر رمضان وصيةّ المرحوم العلاّمة لتلامذته

لقد مضى الوقت وانقضى.. لقد مضى في بيان أوصافه، ولكن عندما نطالع تلك 
لقد بقي الكثير من المواضيع المتعلّقة  1المواضيع، نجد بأنَّنا لا زلنا حائرين في أوّل صفاتك!

ما يتعلّق بتلك المواضيع بعبارات الإمام وکلماته، ولم يحصل لنا التوفيق لإتمامها، وخصوصاً في
التي سأل عنها الأصدقاء؛ فلعلّي أستطيع التحدّث عنها ـ إن شاء الله ـ في بعض المجالس 

 اللاحقة.
کما بيَّنت سابقاً، فقد کانت وصيّة المرحوم العلّامة لتلامذته ومريديه وأصدقائه في الليالي 

ال الذي تمّ اکتسابه في الشهر الفضيل الأخيرة من هذا الشهر المبارك هي: ألاّ يَدَعوا ذلك الح
يتلاشى بسرعة ، لتعود الأمور في بيوتهم وبين عوائلهم إلى سابق عهدها، وعليهم ألاّ يحذوا حذو 
بقيّة الناس ـ فالناس ينتظرون انتهاء شهر رمضان ليقوموا بتوديعه، ووضع ملّفه جانباً، ثم 

بذلك الحال الذي اکتسبوه في هذه الفترة،  يعودون إلى ما کانوا عليه ـ ؛ بل عليهم الاهتمام
والسعي على استمراريّة بقائه، وذلك بالمراقبة والسكوت والخلوة. وعلى الأصدقاء أن يجدوا 
لهم فرصة في الليل أو النهار لمراجعة تلك المواضيع التي طُرحت في هذه الليالي، ليروا مقدار 

لوا إلى   أمر ما، فعليهم المتابعة. انسجامها مع ذوقهم وأفكارهم، وإذا توصَّ
وخلاصة الأمر، علينا أن نغتنم هذه الفرصة التي منَّ الله بها علينا، ونحتفظ بها لبقيّة 
الأشهر، خصوصاً وأنَّ هناك مناسبات وأشهر أخرى ]لها خصوصيّتها[ ستقبل علينا، وتساعدنا 

 على استمراريّة هذا الحال وتقويته.
 في هذا الشهر الكريم ونقول: إلهي وإن کانت أعمالنا على أيّة حال، فنحن نخاطب الله

وتصِّّفاتنا ـ بحسب ما تفضّل به الإمام السجّاد عليه السلام ـ غير مؤهّلة للعرض على جنابك، 
لكنَّنا على الأقل سعداء باستشمامنا لنفحة مماّ يدور في قلب الأئمّة وسّرهم وسويدائهم؛ فتقبّل 

                                                           
إشارة إلى البيت الشعري لسعدي الذي يقول فيه: مجلس تمام گشت و به آخر رسيد عمر ** ما همچنان در اوّل وصف تو    1

. ۱٤٥، ص ۱(. راجع: معرفة الله ، ج )يقول: لقد انقضى المجلس و تصِّّم العمر، و لازلنا حائرين في أوّل صفاتك ايممانده
 المترجم

https://madrasatalwahy.org/


  20 
 

، ولا تدع تلك النار التي توهّجت في وجودنا أن تخمد تدريجيّاً ثم ذلك مناّ وأعناّ على تعزيزه
 تبرد.. هذا ما نستطيع طلبه من الله في هذه الساعات الأخيرة من الشهر المبارك.

لقد کان دأب العظماء تأدية الشكر لهذه الضيافة الإلهيّة، وذلك بزيارة أوليائهم ومن بيدهم 
السلام، وکذلك التوسّل ببقيّة الله أرواحنا فداه وزيارة  مقاليد أمورهم؛ وهم الأئمّة عليهم

المشاهد المشرفة. نعم، لقد کان هذا ـ بحسب علمي ـ هو دأب العظماء وجميع الأولياء 
وديدنهم، حيث کان المرحوم العلّامة يتشّرف بزيارة مشهد بعد هذا الشهر، کما کان بكلّ تأکيد 

الحسني بعد انتهاء شهر رمضان. لقد کان يُعظرم السيّد يتشّرف بزيارة حرم السيّد عبد العظيم 
عبد العظيم عليه السلام کثيراً، حيث کان يزوره في کلّ شهر، وبالأخصّ بعد شهر رمضان، 
وأتذکّر جيداً أنّه کان يهتمّ بهذه المسألة کثيراً، وکان يقول: إنَّ هذا الحرم يفوح برائحة حرم سيرد 

يكن قول الإمام الهادي عليه السلام اعتباطاً عندما قال للسيرد عبد الشهداء عليه السلام! فلم 
من زار عبد العظيم برِيّ، کمن زار »، وقال في حقّه أيضاً: «أنت وليّنا حقاً »العظيم الحسني: 

 1«الحسين بكربلاء
 وفي أحد الأيّام، رأيت لافتة مكتوب عليها: من زار فلان، کمن زار الحسين بكربلاء!!!

فما الذي يعنيه هذا؟ إنَّ ذلك يعني بأنَّ حقيقة ولاية سيّد الشهداء قد تُلّت الآن في  حسناً،
السيّد عبد العظيم وأصبح مرآة لها؛ فإذا نظرت إلى السيّد عبد العظيم، تكون کمن يشاهد الحسين 

 عليه السلام.
على وعلى الأشخاص المتواجدين في مدينة مشهد زيارة الإمام الرضا عليه السلام، و

أولئك المتواجدين في قم زيارة السيّدة فاطمة المعصومة، وإذا ما حصل لهم التوفيق، فليقوموا 
بزيارة السيّد عبد العظيم وزيارة علي بن موسى الرضا عليه السلام ؛ فتلك هي أوامر العظماء، 

يست مجرّد وهي تبعث على توثيق علاقة الإنسان وإحكامها بمقام الولاية؛ فزيارة الإمام الرضا ل
                                                           

محمد بن علي بن الحسين في ) ثواب الأعمال ( عن علي بن أحمد ، عن حمزة بن : » ٥۷٥، ص ٤۱جاء في وسائل الشيعة، ج    1
القاسم العلوي ، عن محمد بن يحيى ، عمن دخل على أبي الحسن علي بن محمد الهادي عليهما السلام من أهل الري قال : دخلت 

ل لي : أين کنت ؟ فقلت : زرت الحسين عليه السلام فقال : أما إنك لو زرت قبر عبد على أبي الحسن العسكري عليه السلام فقا
 المترجم«. العظيم عندکم لكنت کمن زار الحسين بن علي عليهما السلام 

https://madrasatalwahy.org/


  21 
 

زيارة للضريح، بل هي تُديد للبيعة مع الإمام عليه السلام؛ فلسان حالك يقول: يا سيَّدي، أيّها 
الإمام الرضا، أنا قادم إليك لمبايعتك بقصد الشكر على ما نلته في شهر رمضان؛ فأرجو منك 

لة أن تثبّتني على مسيرك وأَنفاسك وخطواتك وإرادتك ومذهبك، وأن تُفظني من الضلا
والخواطر وفتن آخر الزمان، ومن المخاطر الاجتماعيّة وغيرها؛ لا أن تكون زيارتنا مقتصِّة على 
ح  قراءة زيارة أمين الله والمغادرة، بل علينا البيعة مع إمام الزمان وأن نُسلرم أنفسنا إليه، ونُرجر

ا وإحلال إرادته مكانها؛ ولايته على ولايتنا واختياره على اختيارنا؛ أي نقوم بسلب الإرادة منَّ 
فهذا هو معنى الزيارة، وهكذا کانت الطريقة التي يزور بها العظماء، على أنَّ هذا هو الحدّ الأدنّ، 

 وإلاّ فهم لهم درجاتهم الخاصّة بهم.
نسأل الله أن يشملنا ـ إن شاء تعالى ـ برحمته ولطفه، وأن يتجاوز عن ذنوبنا وقصورنا 

، «إلهي، لا تؤاخذنا بذنوبنا»الإمام السجّاد عليه السلام ومقتضى حاله:  وتقصيرنا، وعلى حدّ قول
بحقّ تلك الأنفاس الطاهرة والمطهّرة للمعصومين، الذين يكون کلامهم ونفوسهم وإرادتهم 

 وهّمتهم هو عين کلامك ونفسك وإرادتك وهّمتك؛ فاعفو عناّ بحقهم.

 اللهم صلّ على محمدّ وآل محمدّ

https://madrasatalwahy.org/

	أهميّة اختبار الإنسان لنفسه في طريق السلوك
	معنى طلب الإمام عليه السلام من الله تعالى مع تحقّقه بالولاية الكلّية
	مائدة الأولياء مبسوطة للجميع (حتّى لغير المسلمين)
	نموذج من العلماء المتواضعين أمام العرفاء وأولياء الله
	رعاية الإمام عليه السلام لحيثيّتي الربوبيّة والعبوديّة
	نموذج من إعمال أولياء الله تعالى لحيثيّة الربوبيّة
	تجلّي حيثيّة الربوبيّة في الإنسان لا يتحقّق إلاّ بعد وصوله لدرجة الصفر (العبوديّة التامّة)
	استمرار تكامل الأنبياء والأولياء حتّى بعد الوصول للقاء الله تعالى ومرحلة البقاء
	وصيّة المرحوم العلاّمة لتلامذته في الليالي الأخيرة من شهر رمضان

