
 

 

 

  

 هو العليم 

  

 الحقيقة الربطيةّ بين العبد وربّه

  

  المحاضرة الحادية عشرة –هـ ق  ۱٤٣٤سنة  -شرح دعاء أبي حمزة الثمالي 

  محاضرة ألقاها

 آية الله الحاجّ السيّد محمّد محسن الحسينيّ الطهرانيّ 

 قدس الله سره

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 أعوذ بالله من الشيطان الرجيم

 بِسمِ الله الرَّحمنَِ الرَّحيم 

 و صلَّى اللهُ علََى سيدّنا ونبَِيّنا أبي القاسمِِ محُمّد 

 اللهمّ صلّ على محُمّد وآل مُحمدّ

 و علََى آله الطّيّبين الطّاهرِينَ واللعّنة علََى أعدائِهمِ أجمعَينَ 

  

  
تؤاخذني بأسوء عملي؛ عظُم يا سيّدي أملي وساء عملي فأعطني من عفوك بمقدار أملي ولا 

ين.  1فإنٌّ کرَمَك يجلّ عن مجازات المذنبين وحلمك يكُبر عن مكافات المقصِّر

 روح الدين والوجود مبنيةٌّ على أصل حقيقة الإمامة

إنَّ هذه الفقرات من دعاءِ الإمام السجّاد عليه السلام تعكس واقع حالنا؛ فكأنَّما الإمام 
 يُننِا برنامج عملنا الذي يُفترضُ بنا أن نعمل بموجبه. قد فتح ملفنا هنا، ووضع أمام أع

فهُ في ثلاثة  ثُ يوماً ما مع المرحوم الوالد فيما يتعلقُ بكتابِ معرفةِ الله الذي ألَّ کنتُ أتحدَّ
أجزاء، فقلت له: ما هو هدفكم من تأليفِ هذا الكتاب؟ فقد کان المرحوم العلّامة ألَّف کُتباً في 

تابِ معرفةِ الإمامِ الذي يعتبُر من الكتب الثمينةِ جداً، والذي قال لي بشأنهِ: مجالات مختلفة، کك
لقد رأيتُ بأنَّه لم يتمَّ الاعتناءُ بموضوعِ الإمامة؛ فعلى الرغم من کون الإمامةِ هي الأساس الأهم 

ةِ أ هميَّة ـ لقد من أُسس التشيّع، ولكنَّ هذا الأصلَ المهم والأساسي في مذهب التشيّع لم يُعطَ أيَّ

                                                           
 ، فقرة من دعاء أبي حمزة الثمالي الشريف.٤۸٥، ص 2مصباح المتهجّد وسلاح المُتعبرد، ج    1

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

ـ بل اقتصِّ الأمر على تداول لفظ الإمامة بين الناس وإقامة 1کانت تلك هي عين عبارتهم
المراسم الخاصة بالمناسبات المتعلقة بالأئمة؛ وأمّا فيما يتعلق بمعرفة الإمام وتبيين معنى 

وأنَّ سدى  الإمامة وإيصال هذا المعنى للناس الغافلين، وتعريف الإمام على أنَّه روح الدين،
ولحمة المذهب مبنيّة على أساس حقيقة الإمامة، وأنَّ هذا الأصل الأساسي جارٍ وسارٍ في جميع 
شؤون الحياة وشراشر الوجود، فهذا أمرٌ لم يتطرق إليه أحد؛ ليس هذا فحسب، بل لا يوجد من 

 يفهم هذا الأمر حتّى يخوض فيه.
فون من خلالها على رأي  م، لنقلت لكم هنا قضيّة تتعرَّ فلو کان جائزاً نشر الأمر المحرَّ
بعض الأشخاص الذين عايشناهم في هذا العصِّ عن موضوع الإمامة؛ إلاّ إنَّني أعزف عن ذلك 

 لأنَّ نشر خبر الفاسد يُعدُّ مفسدةً بحد ذاته.
ذا الأصل الأساسي بقدر ما تمّ ويتمّ الاهتمام کان المرحوم العلّامة يقول: لم يتمّ الاهتمام به

 بأمور کثيرة أُخرى، وقد يكون منشأ هذا الأمر هو غربة إمام الزمان عليه السلام وغَيبته.

 إطلاق لفظ إمام على غير المعصوم هو تعدّ على مبادئ المذهب

ة لقد قال المرحوم العلّامة لشخص من أقاربنا کان يتباحث معه حول مسألة الإمام
وعدم جواز إطلاق لفظ الإمام على غير المعصوم عليه السلام التي کان يعتقد لها المرحوم 
العلّامة ـ حيث کنت متواجداً هناك، لكن خارج المجلس وليس داخله ـ : لا تعتقدوا بأنَّ 
إطلاق لفظ الإمام على غير المعصوم سيعمل على تقوية نظامكم، بل سيعمل على تزلزله، لأنّه 

 على مبادئ المذهب.تجاوز 
فنظرةُ هؤلاءِ الأشخاص ]لمقام الإمامة[ هي نظرةٌ دونيّةٌ مبنيّةٌ على بناءٍ کبيت العنكبوت، 
لا على أساسٍ رصين ومُُكم وراسخ؛ فكيف يمكن أن يُقام البناءُ على أساس أفكار أولئك الناس 

ر إلى الوجه، فتلِكَ هي الذين يتوهّمون رؤية صورة وجهٍ في القمر، فيقولُ أحدهم للآخرِ: انظ
قُ أحدهما الآخر؟! فهل تريدون بعملكم هذا دعم وتعزيز هكذا  عينهُ، وها هو حاجبهُ، فيصدر

                                                           
 الطبع فإنَّ المنقول هنا هو ترجمة عبارة المرحوم العلّامة رضوان الله عليه. ]المترجم[   1

https://madrasatalwahy.org/


  ٤ 
 

بناء، وتجعلون أساس بنيانكم قائمًا على هذا النوع من التفكير وتجعلونه سُلَّمًا للوصول إلى 
 أهدافكم؟ هيهات أن يتمَّ لكم ذلك!

  الأمور من منظار الحق لا من منظار الكثرات والتعلّقاتأهل التوحيد ينظرون دائماً إلى

لماذا لا تنظرون إلى الأمور من منظار أعلى؟! فهذا هو الفرق بين مدرسة الحق والمناهج 
الاعتباريّة؛ ففي المناهج الاعتباريّة تكون الرؤية متمرکزة على الكثرات والجزئيات وما يرغب 

 فيه ويهواه عامة الناس.
نتخابات التي تمتّ في إيران من أجل انتخاب أعضاء مجلس الشورى في إحدى الا

الإسلامي، کنتُ راکباً في سيارة بصحبةِ أحد الأصدقاء، وکان مذياع السيارةِ يبُثُّ الأخبار، 
وکانت هُناَلكِ مقابلةٌ مع أحد الأعضاءِ الفائزين والحاصليَن على المقامِ الأول في تلك 

 ل سرور وشغف: لقد أفرحتم قلب رسول الله في هذه الانتخابات!الانتخابات، فكان يقول بك
 ـ ذلك لأنَّك کنت الفائز الأول فيها!!

ةِ سنواتٍ نجد هذا الشخص يحتلُّ مقاماً متدنيّاً في الانتخابات التي تمتّ في ذلك  وبعد عِدَّ
ذلك، بل أنا الذي الوقت، فلا بدَّ وأن يكون هذا الأمر قد أحزن قلب رسول الله!! ـ إنَّه لم يقل 

أقولهُ ـ هذا هو نموذج من جعل الكثرة والاعتبارات المحور الذي تدور حوله الحياة؛ وهي 
 نظرة قد تنجح في بعض الأحيان، وفي أحيان أخرى لا تنجح.

فقد يكون الناخب ملأ معدته من الأکل الطيّب في إحدى الجولات، ويكون منشرح الحال 
الشخص الفلاني. وفي مرةٍ أخرى قد لا يكون غذاؤه في ذلك الوقت، فيذهب وينتخب 

بالمستوى المطلوب، وقد يرافق ذلك عراكٌ في البيت، فيخرج إلى الشارعِ بحالةٍ سيئةٍ، ويعطي 
رأيه بشكلٍ عشوائي لشخصٍ آخر؛ ليفوز ذاك الذي يكون في آخر القائمة! فهذا هو حال الناس، 

نيِّاً على أساس عقلائي، بل على عدد وکيفيّة الصور ففي الغالب لا يكون انتخابهم لشخصٍ ما مَب
 التي تطبع وتوزع لذلك الشخص.

https://madrasatalwahy.org/


  ٥ 
 

م ينظرون دائمًا من الأعلى، ليروا ما الذي يريده الله وإمام  أمّا أهل المعرفة والتوحيد، فإنََّّ
 الزمان منهم، غير مبالين بما يرغب فيه عامة الناس؛ فالأمر عندهم سيّان، سواءً أرضي الناس أم

ل في أمور إمام الزمان ونقوم بتغيير  لم يرضوا. ]فلسان حالهم يقول:[ لماذا نكون فضوليرين ونتدخَّ
بعض المسائل، ونأتي لنقول بأنَّه من المستحسن هنا أن نذکر هذه الأمور لغرض تحسين 

 الأوضاع، ولو کانت باطلة؟!
، فإنَّنا سنلاحظ بأنَّ هذا المنهج إذا ما ألقينا نظرةَ على ما يحصلُ في العالمِ على طول الزمان

کان حاضراً على الدوام؛ وهو منهج ينزع نحو الكثرة والتعلّقِ بالجزئيات والكثرات، ويمثّل تياراً 
مستمراً منذ بدء خلقةِ آدم وحتّى يومنا هذا، وسيستمرّ إلى ما شاء الله؛ وفي مقابله، يوجد تيّار 

ات، ويسعى لرفع التعيّنات والتعلّقات وجلب رضا الله. آخر يرنو إلى الوحدة والنزوع إلى الكلّي
إنَّ هذين التيّارين يشقّان طريقهما في الحياة معاً، وهما لا يمكن أن يتوافقا فيما بينهما أبداً. وقد تمتّ 

كْثََهَُمْ لا ﴿الإشارة إلى هذه المسألة وتصويرها في العديد من الآيات القرآنيّة، نظير: 
َ
ولكِنَّ أ

كْثََهُُمْ لا يَعْقِلُونَ ﴿، 2﴾بلَْ كانوُا لا يَفْقَهُونَ إلِاَّ قَليلا ﴿، 1﴾ونَ يَعْلمَُ 
َ
. فهذه الأکثريّةِ 3﴾وأ

 موجودةٌ دائمًا في مقابل تلك الأقليّة.
يقول المرحوم العلّامة: لمّا رأيتُ عدم إعطاء أهميَّةٍ لموضوعِ الإمامةِ، شرعتُ في تأليف   

توضيح وتبيين هذا الموضوع؛ ولكي نقول للناسِ بأنَّ الإمام هو کتابِ معرفةِ الإمام من أجل 
شخص واحد؛ وهو وليُّ العصِّ ـ أرواحنا فداه ـ ولا غير، ولكنَّنا لا نستطيع إجبار الآخرين على 
تقبُّلِ ذلك، فلكل شخصٍ فكرهُ وذوقهُ وطريقهُ وتشخيصهُ الخاص به للأمور، وله أن يقبلَ هذا 

 الأمرَ أو لا يقبلهُ.
فقلتُ له: حسناً، من الواضح أنّ سبب تأليفِ کتابِ معرفةِ الإمامِ هو سبب وجيه، لكن 
ما هو السببُ الكامنُ من وراء تأليفِكم کتابِ معرفة الله؟ علمًا بأنَّ تحقُقِ هذا التأليفِ کان يعتبُر 

                                                           
 .۷3(، مقطع من الآية ٦سورة الأنعام )   1
 .٥۱(، مقطع من الآية ۸٤سورة الفتح )   2
 .3۱۰(، مقطع من الآية ٥ورة المائدة )س   3

https://madrasatalwahy.org/


  ٦ 
 

فِ هذا الكتاب، لأمورٍ أمراً في غايةِ الأهميّةِ بالنسبة لي، وکنتُ قد طلبتُ من سماحتهِ التعجيلَ بتألي
کانت تختلجُ في ذهني؛ ولقد کان يَعدُ بذلك، ولكنَّ تأليف هذا الكتابِ تأخر، حتّى تم إنجازهُ 

 في آخر المطاف؛ من دون حتّى أن يكتمل.
فقال: لقد أردتُ بهذا التأليف أن أکسِِ ذلك الحاجزِ الذي وُضِع بين اللهِ وخلقه، وأزيل 

 أذهان الناس عن أن الَله موجودٌ مجهول بعيدٌ جداً، وهو في أفقٍ غير ذلك التصوّر الذي نُقِش في
 معلوم.

 أولياء الله يسعون لكسر الحاجز المجعول بين الله وخلقه

إنَّ الله ليس بغول، بل هو رفيقٌ شفيقٌ، وهو أقرب شيءٍ إلى الإنسان وأکثرُ أُنساً ولُطفاً به 
هُ موجودٌ خيالي ووهميّ لا من أيّ موجودٍ آخر. وکلُ ما قيِل لكم عن  أنّ الَله بعيدُ المنالِ وأنَّ

تصل إليه الأيدي، فهو کلامٌ باطل. والحقُ أنّ الإنسان ليعجبُ عندما يُطالع ما کتبهُ بعض 
الأشخاص المُتصدّين لبعضِ المناصب والذين کانوا زعماء على أنفسهم! حينما يقولون: لا 

فلا يمكنُ الوصول إلى ذلك المقام، ولا يجبُ عليكم البحثُ تتفكّروا ولا تتكلّموا في ذات الله، 
في ذلك أبداً، بل عليكم الاشتغالُ بهذه الأعمالِ والعباداتِ من صلاةِ وصومِ، وليس عليكم 
التفكيُر أو الكلام عن ذات الله!! فإذا کان على الإنسان ألاّ يعرف ما هو الله وما هي خصائصه، 

ه قلبه أثناء  ه إلى السماء؟ فالسماء عبارة عن مجموعة من النجوم فإلامَ يتوجَّ عباداته؟ فهل سيتوجَّ
ه إلى الأرض؟ فالموجود تحت الأرض هو حقول النفط وليس الله؛  وهي ليست الله! أم يتوجَّ
أفهل فكّر هؤلاءِ الأشخاصِ بأنّه ينبغي عليهم في نَّاية المطاف أن يجيبوا عن الأسئلة 

ه في قوله هذا؟ فهل يكفي أن المطروحة؟! فعندما يقول الإ نسان الله أکبر، فإلى أيّ حقيقة يتوجَّ
ه إليه القلب؟ فأنت عندما تُصلّي، لا تُصلّي  تقول بأنَّ هنالك إله؟ فأين هو هذا الإله الذي يتوجَّ
ه إليها قلبهُ  رٌ صحيحٌ عن تلك الحقيقة حتّى يتوجَّ للعمود، بل لله؛ فلا بدَّ أن يكون للمُصلي تصوُّ

صلاتهِ، وصيامهِ وبقيّةِ أعمالهِ العباديّةِ. فبناءً على هذا التصويرِ الذي يطرحُه هؤلاءِ  عند
الأشخاصِ، سيكونُ الدين عبارة عن سلسلة من الحرکات والسكنات الروتينيّة التي يشغلُ 

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

 بلطفهِ عن الإنسان بها نفسه في طيرهِ لهذه الحياة الدنيا، ثم ينتقل بعدها إلى حياةٍ أُخرى، فيعفو اللهُ 
هُ  بعضِ الأخطاءِ ويؤاخذُ الإنسانَ على بعض المعاصي الأخرى، لينشغل الإنسان بعدها بما أعدَّ
الُله لهُ من الحورِ العيِن وحدائقٍ فيها أشجارٌ من البرتقالِ والكُمثرى!!! فهذه ليست هي المعرفة 

 الحقيقيّة.
من أجلِ جلبِ ذلكَ الإله الذي يقول المرحوم العلّامة: لقد قمتُ بتأليف هذا الكتاب 

قذفوه بعيداً عن الناس ووضعوه في مكانٍ ناءٍ لا تصل إليه الأيدي، فقمت بإدنائه منهم شيئاً 
فشيئاً حتّى أجلسته إلى جانبهم، وقلتُ لهم لا تخافوا من الله، ومن جلالهِ وجمالهِ وملائكتهِ؛ فهو 

نبغي الخوفُ منه، وهو بعكس ما حدّثوکم عنه، على درجة من الشفقةِ والرفقِ والرحمةِ بحيث لا ي
وإنَّما قالوا ذلك لعدم امتلاکهم للعلم والمعرفة، فحرموا بذلك أنفسهم وحرموا الآخرينَ من 
حقيقةِ التوحيد. فلمّا کانت أيديهم لا تصلُ إلى المطلوبِ، قالوا للآخرين: لا يمكن أن تصل 

 يدي الآخرين تصل إلى المُراد.أيديكم إليه؛ فإذا کانت يدك لا تصل، فلعلّ أ
اد تعليِمنا إيّاه؛ فهو يقول: هذا هو الله الذي نأمل  فهذا هو الذي يُريدُ الإمام السجَّ
الوصول إليه ولا نخافُ منهُ ومن مظاهرِ جلالهِ وقهّاريتهِ، بل هو على درجةٍ عاليةٍ من الجمالِ 

لمِ والصبِر، بحيث لا يغلقُ الباب والسعةِ والرحمةِ الشاملةِ وسعةِ الصدرِ والتحمّلِ والح
بوجوهنا مهما أذنبنا وأخطأنا، ما دام ذلك الذنب والخطأ بين العبد وربّه؛ فهو يقول: عبدي إذا 
، فستجدني أمامك؛ لأنَّني أنا الله الذي شمل  ما جافيتني، فأنا لا أجافيك، وإذا ما أنبت إليَّ

من الأساس أن ندير وجهننا عن الله  وجودي کل عالم الوجود، فكيف أجافيك؟ فلا يُمكن
تعالى؛ لأنّه وسع جميع عالم الوجود، فإذا أدرت وجهك عنيّ، ستجدني أمامك! فأنت الذي 
ر بأنَّك أدرت وجهك عنيّ، فإن فعلت ذلك، ستجدني أمامك؛ وإذا ما فتحت عينكَ  تتصوَّ

ين تهرب منيّ؟ ابحث عن فستجدني، فإذا ما أدرتَ رأسكَ يميناً أو شمالاً، فستجدني أمامك؛ فأ
 مكان لا وجود لي فيه! 

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

قبل مدّة من الزمان، کنت أحضر مجلس فاتحة، وکان الخطيب يقول: يا إمام الزمان أيّ 
مكان يخلو منك؟ فقلت له: إنَّه قلبك الذي لا وجود لإمام الزمان فيه! فهو موجود في کلّ مكان 

 عرفه. ما عدا قلبك ايّها الكذّاب المُرائي!! فقد کنت أ
 أيّ مكان لا نستطيع أن نجد الله فيه؟

 رحمة الله واسعة إلى حدّ يفوق التصورّ

اد هنا صفات الله الذي نسير نحوه؛ فرحمتهُ ولطفهُ وعطفهُ وکرمهُ  يعلّمنا الإمام السجَّ
کالبحر. فإن أردتَ أن ترى أحد مظاهره، فانظر إلى هذا النموذج: فذاك الذي سدَّ بجيشهِ 

سيردِ الشهداءِ وکان المُتسبب بوقوعِ فاجعةِ کربلاء، عندما يُضاء قلبه بالنورِ ويتنبّهُ الطريق على 
ويرى جهنمّ والجنةّ أمامَ عينيهِ ويرى أنَّ لحظة اتخاذِ القرارِ قد حانت ـ لأنَّه إذا ما تأخّر عن 

مثل هذا الانتفاض فسيكون قد فات الأوان، فالأمر قد أصبح جاداً الآن، وقد يحصل لنا نحن 
الموقف أيضاً، فنسأل الَله أن يأخذ بأيدينا في هكذا حال ـ فعندما يحصل له ذلك، نرى کيف 

 يَقبلُ الإمام الحسين توبتهُ.
وبعد وفاةِ المرحوم العلّامة ـ رضوان الله عليه ـ رأيتُ بأنَّ الفتنة قد بدأت، ولقد رأيتُ 

ما حصل بالفعل؟ فأين ذهبت کل تلك المجالسِ  عجباً؛ فانظر إلى الفرق بينما کناّ نتوقّعهُ، وبين
ثون معه؟!  والمواعظِ، وما الذي جرى لأولئك الأشخاصِ الذين کانوا يجالسونه ويتحدَّ
فذهبت إلى حرم الإمام الرضا عليه السلام وقلت له: أيّها الإمام الرضا، لا حيلة لي تجاه ما 

نّ تلك القضايا التي کانت مكنونة في يحصل؛ لأنّني کنت على اطّلاع بالذي سيحصل، ورأيت بأ
نفوس القوم لسنوات عديدة قد استيقظت من نومها، ورأيت حدوثَ ما کان يَحذّرُ منه المرحومُ 
العلّامةِ؛ فعلمتُ عندها بعدم استطاعتي عمل شيءٍ للوقوف بوجه ما يحصل؛ فقد دخل الشيطان 

تهِ، وها هو يُريدُ الانتقام ل تلك الضرباتِ الموجعةِ التي تلقّاها من مدرسة إلى الميدانِ بكلر قوَّ
المرحوم العلّامة ومن خطاباته ومواعظه؛ ]فلسان حاله يقول:[ بما أنَّه قد توسّد الأرض، فقد 

 آن لي الأوان لكي أرفع رأسي!

https://madrasatalwahy.org/


  9 
 

وقد کتبت في الجزء الثاني من کتاب أسرار الملكوت القليل القليل عمّا حصل، فلا بدّ وأن 
قد قرؤوا ذلك، ولكنكّم لو کنتم تعلمون ما الذي حصل! ـ وإن کان البعض  يكون الأخلّاءُ 

يعلمُ ذلك ـ فذهبتُ إلى حرم الإمام الرضا وقلت له: أنا لا أمتلك أيّ حظّ من الفهم ، فإذا ما 
رأيت نفسي يوم القيامة خائباً خاسراً، فسأقول لك بأنّني عرضت عليك في السابق جهلي وعدم 

الذي تستطيع أن تأخذ بيدي، ولم أکن مازحاً في ذلك، بل قلته بكلّ جدّيةٍ! فهمي، وأنت وحدك 
قلت له: أمّا ما يتعلق بالعلم، فليس لديّ منه شيء؛ فهل تريدُ منيّ أن أکتبَ وثيقةً بذلك وألقيها 

 ـ فلا علم ولا فهم لي. 1في الضريح لكي أستدلّ بها يوم القيامة ـ مع أنّه لا يحتاج إلى وثيقة
تُ أنّ الإمام قد استجابَ دعائي؛ فعلى سبيل المثال، کان الآخرون يسلكون فوجد

مسلكاً معيّناً، أمّا أنا فقد کان أمراً ما يأخذُ بيدي باتّجاه آخر، فأعمل بحسبه، ثمّ أجدُ بأنَّ الصحيحَ 
د کثيرة هو ما ذهبتُ إليه. ولقد رأيتُ رعاية الإمامِ وهدايتهُ کالشمسِ في رابعةِ النهار وفي موار

جداً.. لماذا؟! لأنَّني سلَّمت أمري وقلت: أنا لا أفهم شيئاً، والأمر صعب وخارج عن القدرةِ 
 الفكريّة حقاً.

في تلك الفترة وعندما کنت في مشهد، وبعد انتهائي من إلقاء الخطبة في يوم الخامس عشر 
في اليوم التالي، وعند من شعبان، طلبت منيّ إحدى السيدات وقتاً للمقابلة، فأعطيتها وقتاً 

حضورها، جلست تنظر إلّي لمدة تقارب خمسة دقائق ـ حيث کانت تنوي التأثير على قراري 
بواسطة القيامِ ببعض التصِّفاتِ الخارقةِ للعادة ـ فقلتُ لها: إن کان مجيئك من أجل طرح أمرٍ 

ت، فما ما، فتفضّلي فقد أعطيتك من الوقت ما مقدارهُ نصفُ ساعةٍ، وها هي خمسة  دقائقٍ قد مرَّ
الذي تريدين طرحهُ؟ فبدأت تتكلَّم وتتكلَّم، ونقلت قضيّةً معينةً؛ فقلتُ في نفسي: هل أعطيتك 
هذا الوقت لتأتي وتتكلّمي حول هذه الأمور التافهة؛ ولكنَّني ترکتُها تتكلَّم، فقد کنتُ أعطيتُها 

ا تكلّمت لمدة خمسة عشر أو عشرين وقتاً من أجل ألاّ ينكسِ قلبها. وفي خاتمة المطاف وبعدم
دقيقة، قلت لها: ما الذي تريدين أن تصلين إليه من وراء هذا الكلام؟ فقالت: إنَّك تستطيع أن 
تقوم بهذا العمل ـ ولا أخوض في التفاصيل ـ فقلت لها: ما دام طلبكِ لا يستند إلى مُرجّحٍ، فلماذا 

                                                           
 )ترجمته: أنت تقرأ ما لم يُكتب بعد( "تو نامه نا نوشته خوانى"   1

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

ص وتطلبي منه أن يُطيعني بدلاً من أن تطلبي لا تعكسي الأمر؟ لماذا لا تذهبي إلى ذلك الشخ
 منيّ إطاعته؟ فبُهتت..

 1من آن نيم که نقد دل بهر شوخى  ***  در خزانه به مهر تو ونشانه توست
)يقول: أنا لست بذاك الذي يسلّم قلبه بأيّ کلام وأيّ مزاح، فمفتاح خزانة قلبي بيدك 

 (وعلامتها عندك
ا کانت امرأة ولم تكن رجلًا، غير  فقلت لها: اذهب يا سيّدي لحال سبيلك! ولا يخفى أنََّّ

ا ﴿؛  ﴾إنَِّ كَيدَْكُنَّ عَظيم  ﴿أنّ هكذا أمور تصدر غالباً من مثل هؤلاء؛ ألم يرد في القرآن  فَلمََّ
 ؟!2﴾سَمِعَتْ بمَِكْرهِنَِّ 

دي، اذهبي يا سيّدتي لحال سبيلك، فكان ذلك من قبيل هذا المكر.. قلت لها: اذهب يا سيّ  
فنحن لم نصل إلى ما وصلنا إليه بسهولة لكي نُسلم إليكِ زمام الأمور؛ فقد صُُفت جهود مضنية 
من أجلِ إيصالِ هذه المدرسةِ إلى ما وصلت إليه ـ ولا أقصد هنا نفسي، بل أقصد صاحب هذه 

کناّ فيها في الطائرة ذاهبين إلى طهران المدرسة ـ وقد قلت للمرحوم العلّامة في تلك الليلة التي 
من أجل إجراء عملية جراحيّة لعينه: سمعتُ بأنَّه من الممكن أن يكون سبب هذا المرض 
الذي أصاب عينكم هو کثرة القراءةِ، فلماذا لا تقللّون من القراءةِ والكتابةِ؟ فأنتم تتجاوزون 

هو دأبه، فما إن عاد من المستشفى في الحد المسموح به؛ فلكلّ شيء حد مُدود. لقد کان هذا 
إحدى المرات، وقبل أن نقوم بترتيب فراشه حتّى قال لي: اذهب واجلب لي ذلك الكتاب، 
فقلت له: دعوا العَرق ينشف عن وجهكم أولاً، قال: اجلبه يا سيّد، فلم يبق لي کثيراً من الوقت! 

قال لي: يا سيرد مُُسن، لو تقطّعت أوصال فجلس وشرع في الكتابة.. أنا لم أرَ في حياتي شيء کهذا! 
بدني قطعةً قطعة ـ فعيني شيءٌ بسيط ـ فأنا لستُ مُستعداً أن أتراجع عن جملة واحدة کتبتها؛ فهل 
يُمكن لأحد أن يمتلك مثل هذا اليقين بمنهجه ومعتقداته وما يصدر عنه؟ حينئذٍ، يأتي مجموعة 

 لها إلى مسِحيّة!من الأشخاص ويسعون للتلاعب بمدرسته وتحوي

                                                           
 .۷۷ديوان حافظ، الغزل    1
 .۱3و ۸2(، مقاطع من الآيات  2۱سورة يوسف )   2

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

لقد کان يقول: يا عزيزي، إنّ الله تعالى ليس موجوداً مرعباً، فلا ينبغي الخوف منه؛ إنّ الله 
تعالى موجود معكم وإلى جانبكم... لقد لفت الأخلّاء انتباهي إلى أنَّني قرأت إحدى الروايات 

عبٌ مستصعب لا إنّ أمرنا ص» المتعلقة بصفات المؤمن بشكل غير صحيح وکانت الرواية 
ب، أو نبيٌ مُرسل، أو عبد امتحن الله قلبه للإيمان إنَّ ما کان يدور في ذهني «. يحتمله إلاّ ملكٌ مُقرَّ

وکنت أُريد الإشارة إليه هو حديث الإمام الهادي عليه السلام للفتح بن يزيد الجرجاني عند 
يا فَتح! إنّ الَله جلَّ » يق: إحضار الإمام من المدينة إلى سامراء، حيث قال له في بعض الطر

جلالهُ لا يوصَفُ إلّا بما وَصَفَ بهِ نَفْسَهُ... وکَيفَ يوصَفُ مُمّدٌ صلّى الله عليه وآله ... أم کيفَ 
الِله صلّى الله عليه وآله... يا فتحُ! کَما لا يوصَفُ  يوصفُ مَن قرنَ الجليلُ طاعَتَه بطاعةِ رسولِ 

ةُ فكذلكَ لا يوصَفُ المُؤمنُ المسلرمُ لأمرِنا الجَليلُ جَلَّ جلالُه ولا  )وهو  1...«يوصَفُ الحُجَّ
 ذلك المؤمن الذي اجتاز الاختبار واتصل قلبه بنا وأدرك حقيقة التوحيد(.

لم يسعني أرضي ولا سمائي ووسعني قلبُ » وهذا هو نفس مضمون الحديث القدسي 
 السموات ولا الأرض ولا أيّ من الخلائق )أي لا تستطيع لا2«عبديَ المؤمنُ اللَّيّن الوادع

إدراك حقيقتي والتحقّق بمقام الخلافة الإلهيّة لعدم امتلاکهم تلك السعة الوجوديّة(. فأردت 
أن أوضّح هنا بأن الرواية التي ذکرتُها بالأمس هي بالشكل الذي قرأته اليوم، وهي تُشير إلى 

؛ فهي تشير إلى ظهور مقام الولاية، أمّا ما أردت حقيقةٍ أدنى من تلك التي أردتُ الإشارة إليها
 الإشارة إليه فهو أصل مقام الولاية الذي يساوي حقيقة التوحيد.

 القنوط واليأس من رحمة الله أكبر الموانع من السلوك إلى الله

يقول الإمام السجّاد هنا: أنا أريدُ الوصول إلى هكذا هدف؛ فمن الطبيعي عندما ننظر إلى 
ف أن نقول: کيف لنا أن نصل إليه مع ما نأتي به من أعمال؟! أين نحن من کلّ هذه هكذا هد

الأمور؟! أفلا نتداول بيننا مثل هذه الكلمات؟ فهذا القول صحيح، غير أنَّ الأمر يتجاوز ذلك 

                                                           
 . ]المترجم[2۱۱، ص 2تفاصيل الحديث موجودة في کتاب أسرار الملكوت، ج    1
 . ]المترجم[2٦، ص ٥المحجة البيضاء، ج    2

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

 أحياناً إلى حالةِ اليأسِ فيقولُ الإنسان: لقد سلك کثير من الناس هذا الطريق ممنّ هو أکبر مناّ ثمّ 
لم يتمكن من المتابعة وسقط! إنَّ الشيطان هو من يزرع ذلك اليأس والوهن والوهم في الأذهان 
والنفوس، وفي العزم والاهتمام والهمّة فيُثبرط عزيمة الإنسان؛ وهذا يعتبر سوء ظنٍّ بالله، وهو 

ة لدينا من أعظم الذنوب؛ إذ يرى الإنسانُ الَله عاجزاً وفي مستوىً أدنى؛ وهي حالة موجود
بدرجاتٍ متفاوتة، وقد لاحظت الكثير من هذا القبيل؛ فترى الشخص يأتي ليطلب شيئاً ما، 
وعندما أقول له: لماذا لا تطلب ذلك من الله؟! يقول: کلّما طلبت من الله، لم أحصل على نتيجة. 

انباً وجئت فقلت له: إذا کان الله لم يُصغ إليك، فهل تتوقّع ذلك منري؟! فأنت قد وضعت الله ج
ه بقلبِك إلى اللهِ، وتجعلهُ هو الأصل في رؤيتك للأمور؛ وأمّا  لتطلبَ منري أنا! ينبغي أن تتوجَّ
خ  نحن، فنحن بأجمعنا ـ جميع الأفرادِ والمخلوقاتِ ـ عبارةٌ عن مظاهر ووسائط.. لماذا لا يترسَّ

صحيح وعلى الإنسان التخلير هذا الأمر في أنفُسِنا، ولا يأخذ بُعده الواقعي؟ فهذا تصِّّف غير 
 عن ذلك إذا ما أراد السلوك إلى الله.

 على السالك الوصول إلى المقام الذي يهون فيه عنده كلُّ ما سوى الله تعالى

لقد ابتعدنا عن هذه المسألة، ولم يعُد لها أيّ مكان بيننا، حيث انشغلنا بالسعي وراء 
والأسباب المادّية، فبدأت تلك الحقيقة بالابتعاد  حواسّنا الظاهريّة، ووراء المظاهر والوسائل

 شيئاً فشيئاً حتّى تصوّرنا أنَّّا خارجة عن قدرتنا.. فلننشغل إذن بهذه الكثرات وهذا الأمور!!!
وهذه هي حال الناس، حيث نراهم يتشبّثون بالمسائل العاديّة، ويسعون لكسب الجاه 

ب إلى هذا وذاك ودعوتهم إلى المنازل   والتباهي أمام الآخرين بحضورهم في منازلهم.بالتقرر
في أحد أيّام عاشوراء قبل عدّة سنوات، تمتّ دعوة أحد الوعّاظ للخطابة في مسجد القائم، 
حيث کان يأتي في الصباح ويتحدّث عن بعض الأمور، ولا أعلم من کان ذلك الخطيب، لكنهّ 

العبّاس کانت في هذا اليوم! وکان يقول:  کان يقول في اليوم التاسع بأنَّ شهادة حضرة أبي الفضل
قُ بين يوم شهادة أبي  السبب في ذلك هو أنّ هذا اليوم مخصّص لحضرة أبي الفضل! فلم يكن يُفرر
ص له، فقلت له: بناءً على ما تقول،  الفضل والذي کان في عصِّ يوم عاشوراء وبين اليوم المُخصَّ

https://madrasatalwahy.org/


  13 
 

وم عاشوراء أيضاً؛ فهلّا طالعت الكتب التي فإنَّ شهادة علي الأکبر والقاسم کانت قبل ي
 تتحدّث عن الواقعة قبل أن تصعد المنبر لتلقي هكذا ترهات على الناس!

واستمرّ في کلامه قائلًا: قبل عدّة أيامٍ، کنتُ في مكان ما، وکان عددٌ من الوزراءِ حاضرين 
 في ذلك المكان أيضاً. 

 على المنبر يا هذا؟! وماذا بعد؟! وما هذا الكلام الذي تذکره من 
 ومن هم هؤلاء الأشخاص الذين تتباهى بذکرهم؟!

والله إنّ مثل هؤلاء الأشخاص هم من الذين على الإنسان أن يُجهد نفسه لردّ السلام 
م لا يختارون لمنصب الوزارة هذه الأيام من يكون بمستوى الفارابي  عليهم! فمن المعلوم أنََّّ

ة من السادة الوزراء... فما الذي يقصده هذا الشخص بكلامه؟ وابن سينا! لقد حضر مجلسنا عدّ 
يعني أنّه يسعى لكسب المنزلة بمجئ هؤلاء لمجلسه! إنَّ من يكون طالباً للحقّ وسالكاً إلى 
الله لا يسعى وراء أمورٍ من هذا القبيل، بل إنَّ ذلك طريق أولئك الذين تكون أيديهم خالية، 

 من أجل إيجاد مكانة له بين الناس.فهو يتشبّث بهذا الأمر وذاك 
]انظروا إلى الفرق بين هذا النوع من التصِّّفات وبين تصِّّف السيد الحدّاد[ فعندما قالوا 
له بأنَّ السيرد مُمد حسين، وبحكم ما تربطه من علاقة وثيقة ببعض الأشخاص، فإنَّه من 

المُشارُ إليها في کتابِ الروحِ  الممكن أن يتراجع عن موقفه أيضاً ـ فيما يتعلق بتلك الفتنةِ 
د ـ ؛ فقال السيرد الحدّاد: هيهات أن يحصل ذلك، فالسيّد مُمّد حسين راسخ في مواقفه  المُجرَّ
کالجبل، وحتّى إذا ما تراجع، فليتراجع؛ فتراجعه هذا لا يُحدثُ أيّ تغييٍر أو تزلزلٍ في موقفي، 

معي.. فهذه هي مدرسة الحق التي يستطيع الإنسان فثباتي على مواقفي باقٍ على حاله؛ لأنَّ الله 
 الاعتماد عليها.

فسواءً التحق به شخص أم تخلّى عنه آخر، فذلك لا يُغيُر من الموقفِ شيئاً؛ إذ إنَّ وَليَّ الله 
ةِ الحقر  ة هي مظهر وتجلّي لعِزَّ هو المَلِك المطلق دائمًا، المستغرق في مقام عزّه؛ لأنَّ تلك العِزَّ

ومناعته وکبريائه وبهائه؛ فلا حاجة لهذه المدرسة للتصوير والتقاط الأفلام والمواقع  تعالى
ة تحت نفوذِ هكذا نمط من السلوك؛  الإلكترونيّة والتبليغ وأمثال ذلك، ولا تجعل نفسها مُسيرَّ

https://madrasatalwahy.org/


  1٤ 
 

 بل تعملُ وفقاً للتكليف، ولا شأن لها بتوسيع نفوذها، فإن حصل ذلك، فمرحباً، وإلاّ فلا. ولا
حاجة لها کذلك إلى تصوير مجالسها وبثّها، بحيث لو لم تكن هنالك کاميرا للتصوير في يوم من 
الأيّام، فسيتم تعطيل المجلس لأنَّ الخطابة سوف لن تُبثَّ إلى الخارج! فهكذا خطيب يتحدّث 

كارهِ في واقع الحال مع الكاميرا لا مع المخاطبين؛ فلو تعطَّلت الكاميرا، فستنقطعُ سلسلةِ أف
وينسى الموضوع الذي کان يتحدّثُ بشأنه؛ فما يجري في داخل نفس هذا الخطيب هو في واقع 
الحال عبارة عن فيلم وشريط سينمائي! فكلامه تمثيل، وحياته تمثيل، بل إنَّه صار بنفسه عبارة عن 

 تمثيل وفيلم!!!
ر من هذا الحال يا هذا، واعلم بأنَّك إنسانٌ ويُمكنك أن تربط قلبك بمقام يهونُ لديك  تحرَّ

 فيه کل ما سوى الله؛ فلماذا تجعل نفسك أسيرة لهذه التخيّلات وهذا التوّهم؟!
فالإمام السجّاد يدلّنا هنا على مثل هذا المنهج، فيقول لنا: إنَّ الله ليس بعيداً، بل هو 

 جالس إلى جانبكم، وأمّا إذا ما اعترضتم وقلتم:
 *** اين عجبتر که من از وى دورمدوست نزديكتر از من به من است 

 )يقول: لي حبيب أقرب إلى نفسي منيّ، أليس عجيباً أن أکون أنا بعيداً عنه؟!(
فيقول الإمام السجّاد هنا: نعم، إنَّ ما تقولونه صحيح، فأفعالكم وتصِّفاتكم لا تتناسب 

 الكثرات وتتّبعون مع ما يتطلّبهُ مقام القرب؛ فأنتم تسلكون الطريق الخاطئ وأنتم متوغلّون في
الأوهام والتخيلات؛ فكل ذلك صحيح، ولكن مهما يكن الأمر، فهنالك حلٌّ لهذه المسألة، 
والحلُّ يكمن في أنَّ هذا الإله هو إله يُغمض عن السيئات ولا يُحاسب عليها، فإذا ما قلتَ لقد 

ر، أو إنَّني ضعيف أخطأت يا ربّ بارتكابي هذا العمل، أو إنَّني لم أکن أعلم خطأ هذا الأم
وغلبني الشيطان، فسيقول لك الله: لا بأس عليك وسأغفر لك، غير أنَّه هنالك قضيّة واحدة 
لا يُغمض الله عنها، وهي الأنانية؛ وهو أن تقول: أنت واحد يا ربّ وأنا واحد في قبالك؛ 

 فسيقول لك الله عندها: خذها إذاً!!

https://madrasatalwahy.org/


  1٥ 
 

لوقوف بوجه الحق، والظلم، والتغاضي عن الحقائق فالله لا يُحب الأنانية، والاستكبار، وا
والتظاهر بعدم فهمها؛ فهذه أمور لا يغفرها الله، وأمّا الذنوب والعثرات والأخطاء؛ کأن يكذب 

 الإنسان لأمر يعتقد بأنَّ فيه المصلحة ـ فالشيطان يتربّص بالإنسان ـ فتلك أمور يغفرها الله.

 تمام من دون الالتفات إلى ما يترتبّ عليهالسالك هو من ينُجز تكليفهُ بكلّ اه

فبناءً عليه، يقول لنا الإمام السجّاد بأنَّ الأمر ليس معقّداً والمخلَصُ منه بيدي؛ فالقضيّة 
 ذات جانبين:

الأوّل يتمثّل في الأخطاء التي تصدرُ منَّا؛ وقد خلقنا الُله على هذه الشاکِلةِ، فلو شاء لجعلنا 
معصومين مثل إمام الزمان عليه السلام. فما دُمتَ قد خلقتنا بهذا الشكل يا ربّ، فنحن عبادك، 

 فكن شفيقاً بنا.
رضوان الله عليه ـ  رحم الله المرحوم الشيخ مُمّد حسين الكمباني الغروي الأصفهاني

أين يُوجدُ من أمثالهِ هذه الأيّام؟! ـ ، فقد کان يأتي للنجف کلّ يوم، ويؤدّي الذکر اليونسي 
ساجداً في حرم أمير المؤمنين عليه السلام لمدة ساعة أو ساعتين، وکان يكرّرُ الورد أربعمائة 

ه بأنَّه قد أصبح درويشاَ وصوفيّاً، مرة وربّما أکثر أو أقلّ؛ فكثر اللغطُ حولهُ، وأخذوا يقولون عن
وأنا أقول: لو کان من يُكثر السجود صوفيّاً، فيجب أن يكون الإمام موسى بن جعفر عليه 
السلام من أکثرِ الصوفيرين تصوّفاً، فقد کان يسجد صباحاً ولا يرفع رأسهُ من سجدته إلاّ عند 

ل، فلا نَّاية لذلك، بل عليه أن يفعل ما الظهر! لا ينبغي للمرء أن يشغل نفسه بهذا القيل والقا
يراه صحيحاً؛ فرأى الشيخ الكمباني الإمام الحسين في المكاشفة يأمرهُ بأن يكون مجيئه للحرم 
 لغرض الزيارة فقط، ثمّ يذهب بعدها إلى بيته لأداء الذکر اليونسي هناك لقطع هذا القيل والقال.

 المؤمنين عليه السلام، أو يدخل فيه إلى ففي کلّ يوم کان يمرّ فيه إلى جانب حرم أمير
 الحرم ، أو يعبر فيه من ذلك الصحن، کان يقرأ هذه الأشعار ويذهب:

 گرچه سيه روى شدم غلام تو هستم *** خواجه مگر بنده سياه ندارد
 )يقول: مع أنَّ وجهي أسود إلا أنني مازلت عبدك، أفلا يمتلك السيرد عبداً أسوداً؟!(

https://madrasatalwahy.org/


  1٦ 
 

الإنسان، يرى کم کان هذا الرجل إنساناً واقعيّاً، نعم، أفلا يمتلك السيرد عندما يتأمّل 
غلاماً أسوداً! وهذا هو واقع حالنا نحن أيضاً، فلسان حالنا يقول: إلهي قد خلقتنا على هذه 
الشاکلة.. عباداً من أهلِ المعاصي، فاقبلنا يا رب؛ أفهل يجب أن يكون جميع عبادك من أمثال 

والحسين والسجّاد عليهم السلام؟! فلا بدّ وأن يكون بعض عبادك من أمثالنِا؛  الإمام الحسن
فلا تستطيع يا رب أن تطرُدنا من دائرة حكومتك وسيطرتك؛ فهذا عمل لا يستطيع حتّى الله 
أن يفعله، وهو أن يفصلنا عن سلطته، وأنا أقسمُ بأبي الفضل بأنَّ الله لا يستطيع أن يُخرجنا من 

ته؛ فأين سيُلقي ينا والحال هذه؟! لأنّه إذا أخرجنا من تحت ولايته، فهذا يعني بأنَّنا دائرة حكوم
قد أصبحنا عدماً؛ فلم يعد لنا عندها أيّ وجود. نعم، من الممكن أن يقوم الله تعالى بإعدامنا، 
وأمّا أن يكون لنا وجود، وتكون لنا حياة وحرکة، وفي ذات الوقت نكون خارجين عن إحاطة 

  وحكومته، فذلك يُعدُّ من الممتنعات، ولو أراد الله أن يفعل ذلك، فلن يتمكّن منه!الله
فنحن نخاطب الله قائلين: في ذات الوقت الذي تكون فيه قادراً على کلّ شيء، فإنَّك لا 
تستطيع أن تُخرجنا من تحت حكومتك. فما دمت قد أوجدتنا في هذه الدنيا، وخلقتنا من کتم 

 من أن تُغمض عن أخطاءنا، وتغفر ذنوبنا؛ لأنّك أنت الذي خلقتنا على هذه العدم؛ فلا بدَّ 
 الشاکلة، کما أنّنا علمنا الكثير عن کرمك ورحمتك.

يقول الإمام السجّاد في هذا المقام: هنا يكمن الحلّ؛ فمن ناحية عليك أن تنظر إلى نفسك، 
ل مع ربّ کريم يقول لك: مهما ومن ناحية أخرى عليك أن تنظر مع من تتعامل.. إنّك تتعام

أذنبت، فالطريق مفتوح لعودتك، وإن کان ذلك في الثواني الأخيرة من حياتك؛ فلو أنّك أذنبت 
طوال عمرك، ثمّ تبت في اللحظات الأخيرة من حياتك، فتوبتك مقبولة؛ ألم يحصل ذلك مع الحر 

ة من حياته؟ ولقد حصل ذلك بن يزيد الرياحي؟ ألم تّقبل توبته عندما تاب في الساعة الأخير
 أيضاً مع الكثير من أمثاله.

https://madrasatalwahy.org/


  17 
 

 حقيقة الدين عبارة عن الحقيقة الربطيةّ بين العبد وخالقه

فإذا ما أُزيح الحجاب من أمام عيني الإنسان، فإنَّه سيتصل بالمصدر، ولا علاقة للديانة 
ة أو النصِّانيّة أو التي يعتنقها الشخص بهذا الموضوع، سواءً کان يعتنق الديانة الإسلاميّ 

اليهوديّة أو کان لا يعتنق أيّة ديانة على الإطلاق؛ فالأمر متعلّق بقلب الإنسان. فلقد کان هنالك 
حجاب يحولُ بين الإنسانِ وبين حقيقته ـ والتي هي عبارةٌ عن تلك الحقيقة الربطيّة ـ فالآن وقد 

 أو نصِّانيّاً أو لا دين له، فما إن يشعر أُزيح هذا الحجاب، فسواءً کان الإنسان مسلمًا أو يهوديّاً 
بضرورة الاتّصال بتلك الحقيقة وأنّه لا يوجد سوى تلك الحقيقة يُمكنها أن تكون ملجأً وظهيراً 

 له، فقد حصل له الاتّصال والارتباط، ولا علاقة لهذا الأمر بالإسلام ولا بالدين.
خرون دليلًا على عدم اهتمام العظماء وتُعدّ هذه المسألة من بين المسائل التي يعتبرها الآ

بموضوع الدين، إلاّ أنّ الأمر ليس بالشكل الذي لا يهتم به العظماء بأمور الدين، بل إنَّ العظماء 
لا يعدّون هذا الظاهر ديناً؛ لأنّ الدين من وجهةِ نظرهم هو عبارة عن تلك الحقيقة وتلك الجنبة 

ظاهر، فهو عبارة عن مجموعة من الأعمال التي ينبغي على الربطيّة ]بين العبد وخالقه[، وأمّا ال
الإنسان أن يُؤدّيها حتى يرتقي ويصل إلى غايته،والتي يرتقي بها نحو مستوى أفضل، بينما تتمثّل 
حقيقة الدين في جنبته الربطيّة؛ وفي تلك الجنبة الربطيّة، لا يُمكن خداع الله تعالى. فإذا ما کانت 

اقعاً بأنَّ ما يُدرکه هو الله ]أي أن ما أدرکه هو الحق والواقع[، ويُتابع ما عقيدة العبد حقاً وو
أدرکه ويمشي على أساسه، فإن هذا العبد سيكون مُتصلًا بالمبدأ. وأمّا إذا کان الأمر على 
العكس، بحيث يجعل الإنسان من تلك المظاهر الأساس الذي يبني عليه حياته، فيأخذ باللفّ 

يل، ويريد أن يبني حرکته على هذه الأمور، فليس لهكذا إنسان ديناً وإن کان والدوران والتمث
يعتبر نفسه شيعيّاً، وواعظاً ومبلّغاً وداعية؛ فالله لا ينظر إلى هذه الظواهر، بل ينظر إلى أمرٍ آخر؛ 

 فموازين ذلك العالم تختلف عن هذه الموازين المعمول بها.
اد عليه السلام: لا تنظر إلى عملك، ولا تحسب له فبناءً على ذلك، يقول الإمام السجّ 

على حساباً، بل انظر إلى تلك الحقيقة الموجودة في ذلك الجانب؛ فماذا على السالك أن يفعل؟ 
السالك ألاّ يُقيم لعمله وزناً، وهذا هو عين البرنامج السلوکي الذي يوصي العظماء تلامذتهم 

https://madrasatalwahy.org/


  18 
 

الليل، أو أدّى فريضة الحج وقام بالطواف والسعي وأمضى فإذا ما أدى أحدنا صلاة  بالالتزام به.
ل المشقّة، فلا يُفترض به أن يحسب لعمله هذا حساباً ويضع في  بعض الوقت في الصحراء وتحمَّ
ذهنه أنَّ الله سيكافئه على هذا العمل؛ فهكذا توقّع هو توقّع خاطئ، فلا ينبغي للإنسان أن 

ر أنَّ له على الله حقاً، وإ لاّ فإنَّ الله سيضع نعمه التي أنعمها عليه بين يديه، ويقول له: ألم يتصوَّ
کوسيلة لذهابك، لتجلس في أحد مقاعد  ۷٤۷أٌهيئ لك طائرة أمريكية الصنع من نوع بوينغ 

الدرجة الأولى، وتصل بكل راحة في مدة ساعتين، وتذهب لتجلس بعدها في أرقى الفنادق 
فيه سفر الحج يستغرق ستة أشهر، يتعرّضُ فيه الحجّاج إلى المكيّفة؛ هذا في الوقت الذي کان 

هجوم قطّاع الطرقِ والحيواناتِ الوحشيّة التي کانت تُقطعهم إرباً إرباً؟! لقد کان من ينوي 
الذهاب إلى مكة أو کربلاء يكتب وصيّته قبل ذهابه؛ فكتابة مثل هذه الوصيّة تعودُ إلى ذلك 

ودة راجحاً؛ ولهذا لم يكن يُشاهد في الحيّ أکثر من واحد من الزمان، حيث کان احتمال عدم الع
الحجاج أو زوّار کربلاء في ذلك الوقت؛ فهل کان ذهابك إلى مكة بهذا الشكل، أم في وسائل 
نقل مكيّفة؟ وهل کان سفرك، سفر للزيارة أم سفر للنزهة؟ وهل کان السفر يتمّ في عصِّ رسول 

 لطائرة؟ الله صلى الله عليه وآله بواسطة ا
 ـوفي بعض المصادر عشرة أو خمسة عشر  لقد حجَّ الإمام الحسن عليه السلام عشرين مرة 
مرة ـ ماشياً على قدميه من المدينة إلى مكة، وقد کانت النجائب تُقاد بين يديه، وکذلك کان 

 الإمام موسى بن جعفر يذهب إلى الحج ماشياً؛ فهذا هو تاريخ أئمتنا.
أدّينا الحج أو العمرة، ترانا نقول: ها قد أدّينا الحج، فماذا تريد مناّ بعد يا أمّا نحن، فإذا ما 

 ربّ؟ عليك أن تُعطينا أجراً بإزاء ذلك!
وکذلك الأمر عندما نقول: لقد قمنا بمساعدة الفقراء! فيأتي الجواب عندها: ومن أين 

الله هو الذي هيّأ  جئت بهذا المال؟ هل قمت بحفر الأرض واستخراج هذا المال منها؟ أليس
 لك وسائل کسب الرزق، وبعث إليك ذلك الزبون؛ فما دخلك أنت في کلّ ذلك؟!

ترى أحدهم يأخذ معه عشرين مليون توماناً کمصاريف عندما يذهب إلى مكة، أمّا إذا ما 
بهُ جاءهُ الدائن، فتراه يُعطيه صكّاً بأمد ستّة أشهر! إنّ الله تعالى سيحفظ له هذا الموقف ليُحاس

https://madrasatalwahy.org/


  19 
 

عليه يوم القيامة؛ فيحبسهُ في الحر الشديد لمدة ستةِ أشهر بإزاء تلك الأشهر الستة التي عطّل 
فيها أموال ذلك الشخص، ويقول له: تحمّل هذا الحرّ، فهو ليس بالأمر العسير! وعندما يبدأ 

أن بالاستغاثة، يقول له الله: سأعاملك بنفس الأسلوب الذي عاملت به عبادي! فلا يمكننا 
نتحايل على الله، فقد أوکل بكلّ واحد مناّ ملكين لا نراهما، أحدهما جالس على اليمين والآخر 

 "جيجا بايت"على الشمال؛ مع کلّ منهما ملفّ ضخم، وجهاز حاسوب له قرص سعته کذا 
بحيث يستطيعان تسجيل ما لا نَّاية له من المعلومات، فيسجلان کلّ عمل وکل خاطرة تخطر 

نسان؛ علمًا بأنَّ هذه المعلومات غير قابلة للحذف، بل تبقى مسجّلة هناك بكلّ على قلب الإ
ثبات وإحكام. فإذا کان عملك في هذه الدنيا صالحاً، فسيقومون بفتح ذلك القرص، ويُرسلوك 
إلى مثواك الأخير بناءً على ما فيه من معلومات. وأمّا إذا کنتَ تلفُ وتدورُ في هذه الدنيا، 

ناكَ بنفس الأسلوبِ، غير أنَّ الّلفَ والدورانَ هناكَ سيكونُ بشكلٍ مختلف يجعلك فستُعامل ه
 تندم على کلّ ما فعلته!!

، وعليكم أن تستوعبوا حقيقة الأمر.  لقد بيَّنت لكم ما عليَّ
 يقول الإمام السجّاد: عليك ألاّ تحسب لعملك حساباً، ولا تأخذه بنظر الاعتبار

 1ند  ***  هر قدر اى دل که توانى بكوشگرچه وصالش نه به کوشش ده
)يقول: وإن کان وصاله لا يُعطى بالجدر والمثابرة، لكن عليك ـ يا قلبي ـ أن تسعى بكل 

 ما أوتيت من قوّة(
فإذا ما أردت أن تأخذ عملك بنظر الاعتبار، فإنَّّم سيعرفون کيف يتعاملون معك؛ لأنّ 

نا؟ نحن بدورنا أيضاً سنحاسبك! سيقولون لك: لهم اليد الطولى عليك.. هل تريد أن تُحاسب
ومن الذي وضع کل تلك الإمكانيات تحت تصِّّفك حتّى استطعتَ القيام بهذا العمل؟ عندها 

وهذا هو الأمر الذي يؤکّد عليه العظماء دائمًا، فهم يؤکّدون سيرى الإنسانُ أنَّهُ مغلوبٌ على أمره؛ 
فإذا ما فاته واجب في  به، ولا يلتفت إلى ما يترتب عليه؛ بأنَّ على السالك أن يُنجز ما هو مُكلّف

يوم من الأيام، فلا ينبغي عليه أن يبقى أسير ذلك الأمر ويبقى يتألّم ويتحسِّ: لماذا فاتني ذلك 

                                                           
 .٤۸2ديوان حافظ، الغزل    1

https://madrasatalwahy.org/


  20 
 

الواجب؟ فإن فاتتك صلاة الليل، فإنَّك تستطيع أن تقضيها، فلا مبرر للحسِة والتألم واستمرار 
. إنَّ من يكون دأبهُ الخوضُ في هكذا مواضيع، لا يتقدّم في سلوکه؛ لذا التفكير في هذا الموضوع

على السالك أن يعبُر هذه الموانع. نعم، على السالك أن ينجز العمل المُكلّف به بكل اهتمام، 
ولا يتهاون به؛ ثم يُوکل أمره إلى الله قائلًا: إلهي، إن أعطيتني، فذلك تفضّلٌ منك وأنا لك من 

الممتنيّن، وإن لم تعطني، فما زلت أنا عبُدك وتحت طاعتك.. إلهي، أنا عبد مخلِص الشاکرين و
لك، فإن أعطيتني فأنا مخلِص لك، وإن لم تعطني، فعليَّ أن أقبل، فتفضّل علّي وارحمني يا ربّ! 

؛ فلا وبهذا يُريح الإنسان نفسه، کما أنّ الله تعالى يُحبّ أن يتعامل معه عبده بهذا النوع من التعامل
يتحاسب معه، ولا يُدقّق معه في الحساب، وإلاّ فإنّ الله تعالى سيعامله بنفس الأسلوب؛ فإذا ما 
کان الإنسان يستعمل أداة العدّ اليدوي في تعامله مع الله، فسيُخرج له الله حاسوباً کبيراً فيه 

 جميع المعلومات، مماّ يجعله يفقد وعيه!
عن هذه المواضيع، ونحن بانتظار الوصول إلى مرحلة  لقد أمضينا هذه الليلة في الحديث

الحديث عن کيفيةِ تبديل الله للأعمال التي تنصّل العبد عنها وأوکلها إلى الله. فعندما يسحب 
الإنسان نفسهُ من الوسط، ولا يرى لنفسهِ دور فيما يجري، ولا يتحاسب مع الله تعالى، عندها 

وأن تهب لي »ج، ويأخذ صبغة إلهيّة کما جاء في الدعاء: سيخرج العمل من دائرة النفس بالتدري
، حيث سنتحدث عن ذلك في الليالي القادمة. فعندما يضع الله قدمهُ في «يقيناً تباشُر به قلبي

الوسط، سيكون ذلك العمل من الأعمال التي توصلُ صاحبها إلى المقصد.. عملًا خالياً من 
 تدخّل نفس الإنسان.

رمضان معظمه، ولم يبق منهُ إلاّ أيّاماً قلائل! نأمل أن يجعلنا الله من ها قد مضى من شهر 
المؤهلين لنيل الفيوضاتِ التي تُفاضُ في هذه الليالي المبارکة والمصيريّة ]ليالي القدر[، حيث 
سيتم فيها تقديرُ مقدّرات السنةِ القادمةِ، وأن يمُنَّ علينا لنيل نصيبنا من تلك المواهب الخاصةِ 

 تلك النرعم والألطاف التي يمُنُّ بها على أوليائه. ومن

 اللهم صلّ على محمدّ وآل محمدّ

https://madrasatalwahy.org/

	روح الدين والوجود مبنيّةٌ على أصل حقيقة الإمامة
	إطلاق لفظ إمام على غير المعصوم هو تعدّ على مبادئ المذهب
	أهل التوحيد ينظرون دائماً إلى الأمور من منظار الحق لا من منظار الكثرات والتعلّقات
	أولياء الله يسعون لكسر الحاجز المجعول بين الله وخلقه
	رحمة الله واسعة إلى حدّ يفوق التصوّر
	القنوط واليأس من رحمة الله أكبر الموانع من السلوك إلى الله
	على السالك الوصول إلى المقام الذي يهون فيه عنده كلُّ ما سوى الله تعالى
	السالك هو من يُنجز تكليفهُ بكلّ اهتمام من دون الالتفات إلى ما يترتّب عليه
	حقيقة الدين عبارة عن الحقيقة الربطيّة بين العبد وخالقه

