
 

 

 

  

 هو العليم 

  

 الأمل العظيم هو مقام الخلافة

  

 هـ ق المحاضرة الاولى ۱٤٣٤شرح دعاء أبي حمزة الثمالي سنة 

  

  محاضرة ألقاها

 آية الله الحاجّ السيّد محمّد محسن الحسينيّ الطهرانيّ 

 قدس الله سره

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 أعوذ باللـه من الشيطان الرجيم

 بسم اللـه الرحمن الرحيم

 الحمد لله ربّ العالمين

 والصلاة والسلام على سيدّنا ونبينّا أبي القاسم محمد

 وعلى آله الطيبين الطاهرين

 واللعنة على أعدائهم أجمعين

  

  
، الظاهر أننا وصلنا إلى هنا، لا أعلم هل تحدثنا عن «فإن كرمك يجل عن مجازاة المذنبين»

ملي فإن كرمك يجل عن مجازاة المذنبين حلمك ولا تؤاخذني بأسوأ ع»الفقرة السابقة أم لا؛ 
 «.يكبر عن مكافاة المقصرين

 معنى العظمة

، أي أن أملي كبير ومطالبي كثيرة «عظم يا سيدي أملي وساء عملي» بعد أن قال الإمام
ولدي أمانّي عظيمة جداً، هي ليست قليلة وليست صغيرة، فما هي هذه الأماني والآمال 
والمطالب التي يطلبها الإمام، والتي يعبّر عنها بأنها عظيمة جداً؟ هل المراد بها الجنة والحور 

سائر النعم التي تمّ توصيفها لنا بأوصاف العوام؟ فهل هذه هي العظيمة؟ يعني هل أنّ الغلمان و
 ما يريد أن يمنّ به علينا في الجنةّ هي شيء عظيم؟

في الواقع، لا ينبغي أن تكون الحور عظيمة جدّاً، بل يجب أن تكون في حجمنا، أما أن 
في المغرب فلا فائدة فيها.. ولا  تكون كبيرة وعظيمة؛ بأن يكون رأسها في المشرق وآخرها

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

أعتقد بأن في المسألة لطفاً ]ضحك[... أو أن تكون الغلمان كذلك، فهذا يعني أنه ينبغي أن 
يكون نفس الإنسان في هذا الحجم، وهذا ما سيسبب مشاكل... فهل يريد الإمام بصفة العظمة 

كه وثمار الجنة والتفاح هو أن تكون الحور بهذا الحجم؟ وكذا غيرها من النعم؛ من الفوا
والبرتقال وغيرها مما ذكر في حدود فهم العوام، أما ما يذكره العظماء حول هذه الأمور فهي 

 شيء آخر.
فهل صحيح أن الإمام عليه السلام يضفي على هذه النعم الظاهرية للجنةّ التي لها جهة 

تمنحني في الجنة من الحور صورية عنوان العظمة؟ بمعنى أنه يقول: إلهي ما أريده منك هو أن 
والغلمان؛ فإنها عظيمة جداً، والحال أن عملي لا يمكن أن يوصلني إلى نيل هذه المرتبة من 

، أي عملي ناقص وغير وافٍ، وفي مقابل هذا العمل وهذا الفعل لا «وساء عملي»العظمة؛
 .يمكنني أن أصل إلى العظيم من نعم الجنة، ثم يستمر الإمام بدعائه بعد ذلك

حسناً، في مقابل ما نعرفه من منح اللـه البشر مقام الخلافة وذاك المقام الكبير؛ كيف 
يمكننا أن نوجّه هذا الكلام؟! ما هو التوجيه الذي يحتمله؟ يعني مقام خلافة اللـه ذاك وتلك 
المرتبة من حيازة الأسماء والصفات الإلهية الموجودة في الإنسان تقتضي هل تقتضي الجلوس 

الحور العين والضحك والسرور والابتهاج والقيام ببعض الأعمال فقط، بالإضافة إلى تناول مع 
بعض الفواكه كالتفاح والبرتقال والإجاص وغيرها من النعم؟ نعم لدينا في أخبار وآيات دالّة 
على وجود نعم وأمور في الجنةّ، ولكن من المسلّم بأن الخصوصيات التي ذُكرت في الأخبار 

ة إلى هذه النعم تختلف اختلافاً فاحشاً عمّا نشاهده ونعيشه في هذا العالم، وهذا محفوظ في بالنسب
مكانه، لكن هل المسألة هي في هذا الحدّ فقط؟ يعني أنّ ذلك المقام الذي منحه اللـه تعالى 
 للإنسان بجَعْلِه في موضع الخلافة، وذلك التشّرف بلباس الشرف وبالكرامة وجَعْلهِ خليفتَه

واجداً للأسماء والصفات هو هذا الأمر فقط؟! فهذا ليس شيئاً حتى يأتي الإمام عليه لسلام 
ويطلق عليه لفظ العظمة، فيقول: إلهي مناي وطلبي كبير جدّاً! فهل مناه هو الوصول إلى الحور 

 العين؟! فحتّى لو فرضنا أن جمال

https://madrasatalwahy.org/


  4 
 

غير خارج عن الجمال! ولو فرضنا أنّ الحور العين لا نظير له في هذا العالم! ففي النهاية هو 
تلك الطعمات والحلاوة الموجودة في فواكه الجنان غير موجودة في هذا العالم، نقول هذا 
صحيح! فالخصوصيات التي تتصف بها النعم الإلهية في عالم الكون والفساد غير موجودة هناك! 

بدّل جميع هذه الأمور آناً بعد آن والتطوير الموجود هنا غير التطوير الموجود هناك، إذ هناك تت
إلى نور وتصير مجرّدة، تتبدّل إلى معرفة بسبب عدم تناهي المقام الربوبي، وبالتالي عدم انتهاء 
مقام الأسماء والصفات الإلهية، هذا كلّه محفوظ في محله، لكن ما هي هذه المرتبة التي يعبّر عنها 

 الإمام عليه السلام بالعظمة وبالكُكر؟

 ل العظيم هو طلب مقام الخلافةالأم

عبدي أطعني حتىّ :«ذلك المقام الذي يعطيه اللـه تعالى للإنسان الذي بواسطته يقول 
فأصير »، أو ما ورد: »أجعلك مِثْلي أو مَثَلي أقول للشيء كن فيكون، وتقول للشيء كن فيكون

ه النبي ولم يستطع جبرائيل ، أو ذاك المقام الذي تجاوز«سمعه الذي يسمع به وعينه التي يبصر بها
، أي لو ارتفعت ولو بمقدار بسيط «لو دنوت أنملة لاحترقت» أن يصل إليه في المعراج، وقال:

 فإنّ سعتي الوجودية لا تتحمّل، بل سوف أحترق بتلك النار وسوف أندكّ وأفنى
 (لأحرقَ نور تجلّيه تعالى جناحي )لو اقتربتُ قيد أنملة

ا تَََلََّّ رَ ﴿ فإنه بتجلّي الذات صار صعقاً، 1﴾بُّهُ للِجَْبَلِ جَعَلهَُ دَكًّا وَ خَرَّ مُوسى صَعِقا  فَلمََّ
دْنى﴿ومن الواضح أنّ هذا التجلّي ليس هو مراد جبرائيل، فإنّ 

َ
وْ أ
َ
الذي وصل إليه 2﴾قابَ قَوسَْيِْْ أ

الوحي على  النبي، ولم يستطع نفس جبرائيل الأمين الملك المقرّب والذي كان من خلاله ينزل
النبي وسائر الأنبياء والمطّلع على اللوح المحفوظ وجميع الأنبياء بحاجة إليه في مراتب 
المعرفة.. جبرائيل هذا هو الذي قال للنبي أنا لا أستطيع التقدّم أكثر من هذا المقام. وليس 

الذي كان للنبّي  المراد بذلك هو المقام الظاهري، بل المراد هو الحركة الطوليّة والسير التكاملي
                                                           

 .43۱سورة الأعراف: جزء من الآية   1
 .٩سورة النجم: الآية  2
 

https://madrasatalwahy.org/


  5 
 

نحو الباري تعالى، فإنّ النبي عندما أراد أن يتجاوز مقام الأسماء والصفات وأن يصل إلى مقام 
الذات هناك زلّت قدم جبرائيل؛ إذ ليس لديه استعداد للوصول إلى هناك، لم يكن لديه قدرة على 

لمرتبة لا وجود لجبرائيل، الاستمرار في السير، فتوقّف في تلك المرتبة، ولم يتقدّم. ففي تلك ا
حيث لو فرضنا أنّنا وضعنا الماء في درجة حرارة معيّنة، فكم يستطيع الماء أن يتحمّل الحرارة 
ويحافظ على وجوده في ظل الحرارة؟ حتمًا إلى حد مائة درجة، لكن إذا وصل إلى مائة أو أقل 

ل إلى بخار، ثم بعد مدّة ترى أنّه لا بقليل ترى هذا الماء بدأ بالتحرّك شيئاً فشيئاً، إذ بدأ يتحوّ 
 وجود للماء في الوعاء، فقد تبخّر!

 مقام الخلافة لا يستطيع حتى جبرائيل الوصول إليه

إنّ جبرائيل له سعة واحدة من الوجود، وتلك السعة يقال له فيها ملك الوحي، والملك 
المقرب لله، والملك الذي يمنح الأنبياء والأولياء مراتب المعرفة ويفيض عليهم مراتب 
الجلال والجمال.. الملَك الذي بواسطته تفاض جميع علوم العالم ، ما سوى اللـه ، وتصل إلى 

لها مصادقاً؛ فهذا العلم الذي لديك الآن في أيّ مجال كان ـ سواء في الهندسة أو جزئيتها وتجد 
الطب أو العلوم الإسلامية والفلسفة أو التاريخ أو الرياضيات والميكانيك أو أي شيء تتصوّره 
ـ هو عبارة عن العلم الجزئي والمرتبة النازلة من علم جبرائيل الذي يتشكّل هنا بهذه الصورة 

بتلك الصورة، هنا بشكل قليل وهناك بشكل كبير.. فإنّ هذه العلوم جميعاً تحت إفاضة وهناك 
 ملك العلم والمعرفة، فضلًا عن أصل مراتب العلم والمعرفة، فإنّ هذه العلوم ظاهريّة،

وهناك علوم باطنيّة ومراتب لها. إنّ مثل هذا الملَك مع هذه السعة الوجودية التي 
اء إلاّ في هذه المرتبة، لكن إذا كان هذا الملَك قد وصل في حركة سيره يمتلكها لا يمكنه البق

)لأحرقَ  إلى مكان هو فوق سعته الوجودية فعندئذٍ لن يستطيع البقاء، وهناك لا وجود لجبرائيل،
المراد بالتجلّي هو التجلّي الذاتي، حيث لا يبقى في ذاك التجلّي الذاتي لا  نور تجلّيه تعالى جناحي(

يل ولا ميكائيل ولا إسرافيل، لا يبقى هناك أحد، بل الذي يبقى هناك هم الخلائق التي جبرائ
لديها استعداد لتلقّي التجلّي الذاتي، وهم البشر؛ أحدهم هو رسول اللـه، منهم أمير المؤمنين 

https://madrasatalwahy.org/


  6 
 

منهم سائر المعصومين الاثني عشر: السيدة فاطمة الزهراء وأبنائها، فهؤلاء هم في المرتبة 
لية، وبعدهم يأتي مواليهم وأولياؤهم وأولياء اللـه الذين ساروا في هذا الطريق وطووا العا

المراحل، لم يقتصروا فقط على قراءة الكتب، فإنّ قراءة الكتب تترك الإنسان في هذا الحد فقط 
 لا أكثر.

 قصة توسيع الحرم المكي على زمن الإمام الكاظم عليه السلام

ب الذي تم طبعه مؤخراً )كتاب الاجتهاد والتقليد للمرحوم اليوم كنت أنظر في الكتا
، وقرأت مقدمته، حيث نقلت هناك مسألة لا بد أن الرفقاء قرأوها، وهي أنّه في يوم 1العلامة(

من الأيام تشّرف أحد علماء طهران بالذهاب إلى مشهد؛ حيث توفّي أحد أقربائه وكنت برفقة 
لك في الشتاء، وبعد مدّة أتى إلى منزلنا ليقدّم الشكر، وجرى المرحوم العلامة في التشييع وكان ذ

حديث عن المنازل التي يتم هدمها لتوسيع حرم الإمام الرضا عليه السلام، وأنّ هناك مدرسة 
دينية هُدمت في هذا المشروع وما إلى ذلك، وكان منزعجاً من هذه الأمور، وقال بأنّ المدرسة 

رمة مسألة شرعية لا يمكن لأحد أن يرتكبها، ولا يمكن لأحد وقْف وتخريب الوقف حرام، فالح
أن يضع يده على الوقف، فالحرم وإن كان صغيراً ولا يسع الزوار لكن الزيارة مستحبة وتخريب 
الوقف حرام، ولا يمكن أن نضع الأمرين في خانة التعارض، وأمثال هذا الكلام. إلى أن قال: 

ن لا يزال على قيد الحياة والآن انتقل إلى رحمة اللـه، ذهبت إلى طهران وتحدّثت مع شخص كا
وكان متأثراً جدّاً من هذا الكلام ومنزعجاً من ذلك، وحمل التلفون واتصل بالمسؤولين حتى 

 لا يقع هذا الأمر، لكن كانت الأمور قد حصلت قبل ذلك...
موسى بن جعفر وبعد أن انتهى من حديثه قال المرحوم العلامة: ورد أنه في زمن الإمام 

ـ ظاهراً وإن كانت هذه المسألة مروية في زمن المنصور الدوانيقي أيضاً ـ كان زوّار بيت اللـه 
قد كثروا وضاق عليهم المكان، فجمع المنصور الفقهاء واستشارهم بما ينبغي فعله، وقال لقد 

                                                           
 هذا الكتاب لم تتم ترجمته بشكل تام بعدُ، ولكنه في مراحله الأخيره.]المترجم[ 1
 

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

فعل؟ هل نأخذ هذه اشترينا العديد من المنازل حول الحرم، ولكن البعض لا يريد البيع، فماذا ن
المنازل من أصحابها غصباً؟ والحال أنه لا يمكن أن نضمّ الغصب إلى المسجد. ومن جهة 
أخرى، المكان لا يسع الزوار والحجاج. فقال الفقهاء جميعهم: لا يمكن ذلك، فإنّ رضا 
أصحاب المنازل شرط، ولا يمكن أخذ مال الغير دون رضاه. بعض من كان هناك قال: 

د موسى بن جعفر، حيث كانت الحلول كلّها تعود في النهاية إليهم، كما هو الحال عند الحل ّعن
الأول والثاني؛ حيث كانا يلجأن إلى أمير المؤمنين لحل ما يعترضهم من مشكلات، وبعد أن 
يحلّ لهم المشكلة كانوا يتركونه في منزله، هكذا كان عملهم دائمًا ولا زال. فأرسل رسالة إلى 

وسى بن جعفر إلى المدينة، يا إبن رسول اللـه لقد وقعنا في مشكلة، فقد اشترينا منازل الإمام م
حول المسجد، ولكن بعضهم لا يريد أن يبيع، ومهما دفعنا له لا يريد البيع، فماذا نفعل؟ فأجاب 

أنتم الإمام: اسألهم هل أنتم أتيتم إلى هنا أولاً ثم بنيت الكعبة، أم أنّ الكعبة هي التي كانت و
بنيتم حولها؟ فإن كان وجود الكعبة هو السابق، فإن ضاق المكان فحقّ التقدّم ومنح المكان 
إنما هو لحجاج الكعبة، لا لكم، بل عليكم أن تذهبوا وتبنوا في مكان آخر، فإن رضوا بالقيمة 

 !العرفية التي تعطيهم إياها، وإلا فاهدم منازلهم وأعطهم قيمتها سواء رضوا أم لم يرضوا
عندما وصل جواب الإمام، تحيّر الجميع منه وتعجبوا من جوابه: هل الكعبة هي التي 
بنيت أولاً وبعد ذلك أتيتم أنتم، أو أنكم أنتم الذين أتيتم في البداية ثم بنيت الكعبة على شرفكم، 
وبعد ذلك دعا الفقهاء وسألهم هل تقبلون بهذا الكلام أم لا؟ وعلى كل حال تم العمل بهذا 

 لأمر، فهدمت البيوت وأجريت التوسعة.ا

 صعوبة فهم كلام العظماء من قبل الناس العاديين

وما إن انتهى المرحوم العلامة من نقله هذا حتى انتفض ذاك العالم وقال ماذا تقول 
سيدنا! فكلامك هذا مثل من لا يجد ماء للإتيان بغسل الجمعة المستحب، فيقوم بسرقة مال 

غسل. فإن سرقة المال حرام، بينما غسل الجمعة مستحب. وهنا كذلك؛ فزيارة الغير لشراء ماء ال
 الإمام الرضا مستحبة، أما هدم الوقف حرام، فلا ربط بين ما ذكرته وبين ما نحن فيه.

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

ثم أتى بدليل آخر فقال: الكعبة بنيت أولاً ثم أتى الناس وسكنوا حولها، أمّا هنا فالإمام 
ناس؛ حيث كان هناك قرية باسم سناباد وعندما قتله المأمون في الرضا هو الذي ورد على ال

طريق عودته إلى بغداد دفنه فيها، إذاً الإمام هو الذي دخل على الناس في هذه القرية، لا أنه كان 
قبل الناس فيها. وبعد ذلك لم يتكلّم المرحوم العلامة بشيء بل بقي ينظر إلى هذا الرجل وما 

 يقوله.
الي، كنت برفقته ذاهباً إلى الحرم، فقلت له: بالنسبة إلى ما جرى بالأمس أعتقد وفي اليوم الت

بأن هؤلاء لا يفهمون كلامك حتى يفكّروا فيه ويناقشوه، يعني أنك تكلّمت من أفق لا يمكن 
لهؤلاء الأشخاص فهمه حتى يروا ما فيه من سقم أو صحة. فمثلًا إذا أردت أن تحدّث طفلًا ذا 

يمكنه أن يفهم شيئاً من كلامك.. بعد ذلك قال المرحوم العلامة: نعم! فهؤلاء خمس سنوات لا 
يعلمون ظاهر بعض الأحكام فقط، وبعض المفاهيم من الألفاظ، فأنى لهم الوصول إلى متن 
الواقع وحقيقة الدين؟ ألف وقف وأمثال الوقف ينبغي أن تكون فداء لزيارة الإمام الرضا عليه 

أنّ استحباب زيارة الإمام الرضا عليه السلام مثل استحباب أكل الجبن السلام، هؤلاء يرون 
بالجوز، فإنّ أكل الجبن وحده مكروه وأكله مع الجوز مستحب، أو عندما تريد الدخول إلى 
المرحاض ـ نعوذ باللـه من أن نقيس هذا بذاك ـ تدخل برجلك اليسرى، فهم لا يرون فرقاً بين 

ك اليسرى وبين زيارة الإمام الرضا عليه السلام؟ بل استحباب دخول المرحاض برجل
يعتبرون كلاً منهما مستحباً، وكذا لا يرون فرقاً بين استحباب أكل الجبن مع الجوز ورفع الكراهة 
به وبين زيارة الإمام الرضا، بل كلاهما مستحب. هذا ليس استحباب، بل الإمام الرضا هو كل 

ا هو ديننا وعرضنا وغيرتنا ودنيانا وآخرتنا، وهو وجودنا شيء بالنسبة للإنسان، الإمام الرض
وشريعتنا وطريقتنا وحقيقتنا، هو كل شيء بالنسبة لنا. بناء عليه ما هو الشيء الذي يمكنه أن 
يقف مقابل الإمام؟ في أي كتاب يمكنك أن تحصل على هذا المستوى من المعرفة؟ فهل يمكن 

من الدراسات الفقهية؟ ومن خلال هذه المسائل  ذلك؟ هل يمكن الوصول إلى هذا المستوى
 والكتب المصطلحة والعلوم المتعارفة؟

https://madrasatalwahy.org/


  ٩ 
 

 مضاعفة ثواب الزيارة بزيادة المعرفة

إذاً لماذا رُوي من يزور الإمام الرضا فثوابه ثواب حجّ وعمرة، أو عشر حجج وعشر عمر، 
اك شيء حتى يحصل هذا أو ألف حجّة وألف عمرة؟ فلمن هذه المراتب إذاً؟ لا بد أن يكون هن

الثواب، وإلا فالإمام الرضا واحد في الحالتين جميعاً، فالمسألة هي في الزائر الذي يزيد أو ينقص 
من ثوابه، فأحدهم يزور ويأخذ ثواب حجّ وعمرة، والآخر يأخذ ثواب حجتين وعمرتين، 

ة المعرفة، والثالث يأخذ ثواب عشر حجج وعشر عمر.. فهنا نرى أن المسألة خاضعة لزياد
وهكذا الثواب يزداد إلى أن تصل المسألة أن الذي يزور هو ولي اللـه؛ مثل السيد الحداد عندما 
يذهب لزيارة الإمام الرضا، فما هو ثواب هذه الزيارة؟ ثواب زيارته هو ما ذكره النبي من أن 

ف حجّة، لا حدّ كل ما تفرضه ثواباً لزيارته فليس يُحصى؛ ألف حجّة، عشرة آلاف حجّة مائة أل
 لها.

الزيارة الواحدة التي يزورها العارف الكامل، من أي أفق يزور ومن أيّ منطلق؟ هذه 
 مراتب متفاوتة.

، أيّ مرتبة من المراتب يريد؟ هل يريد »عظم يا سيدي أملي«حسناً، عندما يقول الإمام 
ن يذهب ويأكل الخبز مرتبة خبز الجنة وجبنها والجوز فيها؟ هل هذا هو الأمل العظيم؟ هو أ

والجبن في الجنة؟ أو يتناول التفاح والإجاص الجيّد؟ فهل هذا هو العظيم؟ أليس هذا مضحكاً؟ 
نحن الذين لا نفهم شيئاً نضحك من هذا الكلام! وأمّا إذا علمنا شيئاً فإنّ المسألة ستكون 

 أعظم.

 معنى الفداء بذبح عظيم في قصةّ إسماعيل

، حيث يحملها البعض على أنّ 1﴾وفديناه بذبح عظيم﴿مسألة أشرت فيما سبق إلى أنّ 
 جبرائيل أتى بكبش من الجنة، وأمر إبراهيم بذبحه بدلاً عن إسماعيل.

                                                           
 .۱۰۷سورة الصافات: الآية  1
 

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

المطلب الذي يطرح في المقام ـ دون النظر إلى الروايات وغيرها ـ هو هل أن الكبش 
ه تعالى فديناه بذبح عظيم؟! الذي يأتي من الجنة يساوي شيئاً أمام النبي إسماعيل حتى يقول اللـ

إسماعيل الذي وصل إلى مقام الوحي وصار من جملة الأنبياء وبلغ مرتبة الخلافة.. هل قيمته 
تساوي الكبش لكي يقول اللـه تعالى وفديناه بذبح عظيم، أين عظمته؟! فإنه كبش، إما أن يكون 

نة ـ له خصوصيات أخرى، لكن مثل هذه الخراف التي نراها بيننا، أو أن يكون ـ بما أنه من الج
ما ربط هذا بمقام النبي إسماعيل، فإسماعيل قد وصل إلى تلك المقامات العالية ويريد أن يصير 
مثل أبيه النبي إبراهيم! وبعد ذلك يقال له: لقد أرسلنا لفدائك كبشاً كبيراً له رأس كبير وذيل 

إلى مكان بعيد.. هذا معنى العظمة!  كبير.. أنظر إلى صوفه، أنظر إلى لحمه وشحمه، وصوته يصل
ألا يضحك الإنسان من هذا الكلام؟! لكن عندما ننظر في الروايات نرى أنّ المراد من الذبح 
العظيم هو ما جرى في كربلاء، فنعرف أنّ ذلك ممكن، وهذا هو الذي يمكن أن يكون فداء عظيمًا 

يل عليه، إذ لفظ العظمة لا يؤدّي لإسماعيل، إذ يستحق أن يوصف بالعظمة، بل لفظ العظمة قل
المعنى المراد من العظمة الموجودة فيه وذاك المقام والموقعيّة التي لديه. وهناك شواهد 

 وقرائن على ذلك.
حسناً، عندما يقول الإمام السجاد أملي عظيم! فما المراد من هذه العظمة التي يريدها 

 في بالوصول إليه.الإمام؟! وفي مقابل هذا الأمل العظيم عملي لا ي
 إن شاء اللـه تتمة المطلب تأتي في ليلة أخرى إذا وفّقنا اللـه تعالى لذلك.

 معرفة قدر النعمة في إدراك شهر رمضان

الحمد لله لقد وصل شهر رمضان، ومنّ اللـه علينا أن أدركنا هذا الشهر الفضيل مرة 
أخرى، واقعاً عندما يدخل شهر رمضان يشعر الإنسان بأنّ أمطار الرحمة الإلهية قد بدأت، واللـه 
تعالى يقول لنا: ما فعلته في هذه السنة فقد فعلته، لقد أرسلت أمطار رحمتي، وعلى الإنسان أن 

رف قيمة ذلك. فكم من الأشخاص الذين كانوا معنا في السنة السابقة، وليسوا معنا هذه يع
السنة، فقد أغلق ملفهم! إذ كلّ ما فعلناه انتهى، كم من الأشخاص الذين كانوا يتمنوّن إدراك 

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

شهر رمضان، لكنهّم رحلوا قبل إدراكه! علينا أن ندرك قيمة أن اللـه تعالى منّ علينا بإدراك 
رمضان السنة، إذ من غير المعلوم هل نبقى أحياء إلى السنة القادمة؟ والحال أنّه لا ضمانة  شهر

 لأحد في ذلك، فبناء على قول الدراويش بأنّ الحياة غنيمة، علينا أن نتعامل مع الجهة الفعلية،
 صوفي ابْنُ الوَقْت باشد اى رفيق *** نيست فردا گفتن از شرط طريق

  وكن ابن يومك، فإنّ من شروط الطريق ترك التسويف إلى غد[.]يا رفيقي كن صوفياً 

 ضرورة الاهتمام بالمراقبة والتوجهّ ونبذ الخواطر والوساوس في شهر رمضان

ينبغي أن يزيد الإنسان من المراقبة والتوجّه، فعندما يشعر بأنّ خاطرةً من خواطر التعلّق 
لخاطرة تدخل إلى ذهنه، فبعد أن تدخل قد حصلت لديه، عليه أن يعيد ذهنه ولا يدع هذه ا

يصعب إخراجها، فلا تدعها تدخل أصلًا، نعم، قد يحصل في البداية شيء من الضغط والإصرار 
لكن آثاره وتبعاته ونتائجه ستكون مفيدة. علينا أن نعلم بأنّه لا يعطى الإنسان كل شيء دفعة 

ياً فبها، وإلا فسيأتي شهر رمضان واحدة، بل يعطى بشكل تدريجي، فإن استطعنا التحرّك تدريج
 ويذهب وسيكون نصيبنا منه قليلًا!

بناء على ذلك، علينا أن نعمل ما قيل لنا، ولا ندع الخواطر والوساوس الشيطانية تأتينا، لا 
نترك ذهننا يشتغل بما يجعلنا نميل أكثر إلى هذه الدنيا، لا ندع أنفسنا تتأثر بما يجري من أمور 

لأمور تمنعنا من الوصول إلى ما ينبغي الوصول إليه، فالدنيا لها أهلها ولها وأحداث، فهذه ا
زبائنها، فلا نحمل همّ الدنيا، يقول المرحوم العلامة: لا تحملوا هم الدنيا فللدنيا زبائنها، شئنا 
أم أبينا للدنيا زبائن، وزبائنها كثر واقفون في الصف، هذا يقول أعطني حقّي وذاك يقول اعطني 

لي، وهذا يقول: لا تنس حقي عليك! وذاك يقول سيدنا نحن هنا.. الجميع ينتظرون دورهم ما
وهم واقفون في الصف، والصف طويل جداً لا يستطيع الإنسان رؤية نهايته]من كثرة الناس 
الواقفين فيه[، هؤلاء جميعهم زبائن الدنيا.. أمّا نحن فعلينا أن نقف في الصف الذي ليس فيه إلا 

ليلة ليس أكثر، وإلاّ فلن نرى نهاية هذا الصف حتى بواسطة التلسكوب، فلو استطعنا أن ثلّة ق
نشاهد الهلال من وراء الأفق، لن نستطيع رؤية نهاية هذا الصف، فعلام نضع أنفسنا في هذا 

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

الصف؟! ونمزج أنفسنا مع هؤلاء الأشخاص ونخلط أفكارنا بأفكارهم، بل علينا أن نحصل 
ا على نصيب وحظّ، وأن نتذوق شيئاً مما تذوقه العظماء في هذا الشهر، أن من شهر رمضان هذ

نفهم شيئاً منه، ويمكن أن نفهم ذلك بأن نجمع حواسنا ونركّز اهتمامنا ونخرج عن حالة 
التشتّت التي فيها، أن نعرف شيئاً عن مجتمعنا الواقعي، أن نخرج عن الاهتمام بالأخبار وأمثالها.. 

ا أبداً.. علينا أن نخرج ولو قليلًا كي نفهم، واللـه لقد عرفنا ما الذي يوجد في فإنها لا قيمة له
الدنيا، وعرفنا ما هي الأوضاع وماذا هناك، فهذا كاف، إلى متى نبقى نسعى وراء هذا وذاك، 
ونرى هنا ماذا جرى وهناك ماذا حصل! لقد رأينا ماذا حصل، فالإنسان يمكنه أن يفهم أوضاع 

لال شهر واحد فقط، نعم يكفي شهر واحد ليعرف الإنسان ماذا هناك! يكفيه شهر الدنيا من خ
واحد ليعرف الحقيقة ويفرّ من جميع هذه الأمور، لقد مرّ من عمرنا عشرات السنين، ألا يكفي 
ذلك؟! أم أننا نريد البقاء في هذه الحالة؛ نرى ما حصل هنا وما جرى هناك، أقول لكم: هذه 

السابقة، والسابقة مثل التي كانت قبلها لا فرق بينهما أبداً، فالدنيا هي هذه، فيها السنة مثل السنة 
العالي وفيها السافل، ومعرفة أنّ هذا الذي كان في الأسفل ارتفع وذاك هبط إنما هو لإشغالنا 

ة نحن، لذا علينا أن لا نقع في الفخ، فهل رأيتم ماذا جرى؟! ماذا قلنا وماذا جرى؟ لكن في النهاي
انتهى كل شيء بتوجيه وتأويل وانتهى الأمر. لكننّا فهمنا ماذا هناك، فإن فهمنا، علينا أن نتّجه 
بالاتجاه الآخر أكثر، لنرى ماذا هناك! فهؤلاء الذين أتوا وعرفوا.. أنظروا إلى المناجاة الخمسة 

مام السجاد! هل عشر للإمام السجاد عليه السلام لنرى ما الذي فعلوه، واقعاً ما الذي فعله الإ
يوجد في هذه المناجاة أن شغّل الراديو واستمع إلى الأخبار؟! هل ترى في المناجاة الخمسة 
عشر هذه العبارة؟ أو افتح التلفزيون وشاهد ماذا يجري في القسم الآخر من الدنيا، من كرة 

في المناجاة  القدم، ومن الذي ضرب ومن فاز، هل تجدون في المناجاة شيئاً من ذلك، هل تجدون
من الذي صار رئيساً ومن صار مرؤساً ومن صار سيّداً ومن ارتفع ومن هبط... أصلاً ليس فيها 
شيء من ذلك! والحال أن الإمام كان يعيش في عصره، ألم يكن في عصر الإمام مثل هذه الأمور؟! 

 لماذا لم يتحدّث بذلك، لماذا تحدّث الإمام بشكل آخر؟

https://madrasatalwahy.org/


  13 
 

زة، يكاد يذهب بعقل الإنسان، إنّه يُري الإنسان الطريق ويبين له انظروا إلى دعاء أبي حم
الأخطار، ويقول: إذا أردت أن تمشي في هذا الاتجاه، فلن يكفيك عمر نوح فقط، بل لن يكفيك 
عمر خلق الدنيا كله، بل ستبقى واقفاً مكانك تتخبّط، وأمّا إذا أردت التقدّم فعليك أن تأتي 

 مل به.. تفضّل فهذا ميدان العمل. ولينظر الإخوة ماذا يفعلون.وتستمع لهذا الكلام وتع

 اللـهم صل على محمد وآل محمد

  

https://madrasatalwahy.org/

	معنى العظمة
	الأمل العظيم هو طلب مقام الخلافة
	مقام الخلافة لا يستطيع حتى جبرائيل الوصول إليه
	قصة توسيع الحرم المكي على زمن الإمام الكاظم عليه السلام
	صعوبة فهم كلام العظماء من قبل الناس العاديين
	مضاعفة ثواب الزيارة بزيادة المعرفة
	معنى الفداء بذبح عظيم في قصّة إسماعيل
	معرفة قدر النعمة في إدراك شهر رمضان
	ضرورة الاهتمام بالمراقبة والتوجّه ونبذ الخواطر والوساوس في شهر رمضان

