
 

 

 

  

 هو العليم 

  

 حسن الظن بين الإفراط و التفريط

  

 المحاضرة السابعة –هـ ق  ۱٤٣٢سنة  -شرح دعاء أبي حمزة الثمالي 

  

  محاضرة ألقاها

 آية الله الحاجّ السيّد محمّد محسن الحسينيّ الطهرانيّ 

 قدس الله سره

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 أعوذ باللـه من الشيطان الرجيم

 بسم اللـه الرحمن الرحيم

 الحمد لله ربّ العالمين

 والصلاة والسلام على سيدّنا ونبينّا أبي القاسم محمد

 وعلى آله الطيبين الطاهرين

 واللعنة على أعدائهم أجمعين

  

  
 

 تعامل الله عزّ وجلّ مع العباد مرآة لنظرتهم إليه وظنهّم به

يقول الإمام في هذه الفقرة: يا إلهي حقّق رجائي وأملي وطمعي.. ولا تردّني خائباً بين ذين 
الجرأة على سؤالك مع إتياني ما تكره، وذلك لجودك الأولى هو:  "ذين"وذين. والمشار إليه في 

، فهذان هما الأمران الأولان. وأما الأمران الآخران اللذان يمثّلان وكرمك العميم الواسع
فلو أنّي كنت رأفتك ورحمتك مع قلّة حيائي في ما يسخطك، زادي ورأسمالي في الدنيا فهما: 

 أستحيي وأخجل لامتنعت عن القيام بهذه الأمور.
حسناً فالإمام يقول إنّ هذه الأمور الأربعة جعلتني في مقام لا يُسلب منيّ الأمل بك.. 

سول الله صلّى الله عليه وآله، الأمل بسعة رحمتك وشمول جودك وكرمك، وقد روي عن ر
أنا عند ظنّ عبدي »وكذلك عن الأئمّة عليهم السلام حديث قدسي مفاده أنّ الله تعالى يقول: 

 ، أي أنا أعتمد في علاقتي مع عبادي المؤمنين على ما يعتقدونه بي... «المؤمن بي

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

الظنّ في الأرض هل رأيتم نوعاً من الناس دائمًا لديهم سوء ظنّ في كلّ شيء؟! يسيئون 
والسماء.. أصلًا هذه هي فطرتهم، إذا ما سمعوا باسم أحد فإنّّم يقولون: لا تذكر فلاناً فهو لا 
يمتلك شيئاً من الصواب، وإذا ما سمعوا بآخر قالوا: لا، دعه! فهذا ليس بإنسان أصلًا لتسمع 

الناس من خلال رؤية كلامه، وإذا سمع ثالثاً قال نحو ذلك وهكذا... فهو دائمًا يتعاطى مع 
تشاؤميّة، ومنشأ هذه الرؤية هو نفسه؛ فنفسه معوجّة وليست مستقيمة، وبما أنّّا منحرفة معوجّة 
فهي تنقل اعوجاجها إلى الآخرين.. فتجده دائمًا يقول: لا تأت بذكر فلان ولا تصغِ إلى كلام 

ذا؟ لأنّه هو نفسه أعوج، فلان ولا تتّبعه... وهكذا فهو دائمًا يحكم على الناس بالسلب، لما
 والأعوج يرى الناس كلّهم معوجّين.

 النبيّ والأئمةّ والأولياء كالمرآة الصافية التي يرى فيها الإنسان حقيقة نفسه 

كان النبيّ جالساً فمرّ به رجل وكان من أهل الانحراف، وكان النبيّ يتيح للناس أن 
أن يتفوّهوا بأيّ كلام! لا.. بل كان كلّ رجل  يقولوا له ما يحلو لهم، ولم يكن ليعدمهم بمجرّد

يعبّّ له عمّا في قلبه، فاقترب هذا الرجل من النبيّ وقال له: يا رسول الله لمَ أنت كذلك؟! فأنا 
عندما أراك لا أسّر لمَرآك ولوجهك، فأنت لست جميلًا، والخلاصة اذهب وأعد النظر في نفسك 

 ما يرام. فقال له النبيّ: صدقت. ثمّ مرّ به رجل آخر فحالك ليس جيّداً أبداً، وأمرك ليس على
فقال له: ما شاء الله! يا لحسن وجهك! كم أنت جميل أيّها النبيّ، فأنت نبيّ وكذلك أنت حسن 
الوجه وجميل، وقد اجتمعت فيك المحاسن.. نور على نور، فقال له النبيّ: صدقت. فسأل 

ك نفسه معوجّة، فهو يراني معوجّاً، فأنا كالمرآة؛ الصحابة الحاضرون النبيّ عن ذلك، فقال: ذا
عندما ينظر إلّي يرى نفسه، غاية الأمر هو لا يريد أن ينسب القبح إلى نفسه فينسبه إلّي، فيقول: 
كم أنت قبيح المنظر! كم هي قبيحة هيأتك! هو كذلك، عندما تتكلّم معه مدّة دقيقتين تلمس 

ورته إليك فهمت ما هي حقيقة الأمر، ولكن هو يرى كم لديه من الكدورة، فإذا انتقلت كد
ذلك في النبيّ، أمّا ذاك الرجل الآخر فهو طاهر ومستقيم ومؤمن ونورانّي، وبما أنّي مرآة فعندما 

 ينظر إلّي فإنّه يرى صفاءه فّي أنا.

https://madrasatalwahy.org/


  4 
 

 وهذه المسألة عجيبةٌ جدّاً، وقد كناّ نلمسها في أيام المرحوم العلّامة وفي أيام أستاذه،
فالذين كانوا يأتون إليه كان بعضهم يقول: كم هو رجل نورانّي! كم هو رجل عظيم! كان 
صدرهم ينشرح. في حين كان آخرون يقولون: أهذا هو السيّد الطهراني الذي يتكلّمون عنه!؟ 
هذا هو الذي أثار الضجيج؟ فنحن لا نشعر بشيء، ترى ما هو الأمر الذي أعجب الناس فيه، 

 يئاً!! نحن لا ندرك ش
، فذهبنا إلى مكان ما برفقة المرحوم العلّامة، وكان هناك 1كناّ ذات يوم في مدينة قم هذه

بعض الطلاب اثنان أو ثلاثة، وكان أحدهم سيّئ الأدب، حيث أنّ صديقه سأله عن السيّد 
... العلّامة بصوت خافت: من هذا؟ فقال له بهدوء عبارةً عربيّةً تخلو من الأدب وأنا لا أنقلها

حينئذٍ وجدت كلام النبيّ هذا مجسمًا بنفسه، فكأنّ رسول الله كان جالساً وقد تكررّت تلك 
الحادثة بعينها... لن أنقل العبارة التي ذكرها ولكن كان معناها أن: لا تنظر إلى الصورة الخارجيّة 

ى نفسه، أوَليس فالباطن خالٍ، والحال أنّه لا يعرف حتّى اسمه، ولكنهّ بمجرّد أن ينظر إليه ير
أولياء الله أصفياء مطهّرون وهم كالمرآة، ما إن تنظر إليه حتّى يريك حقيقة نفسك، ولكن كان 
أحد هؤلاء الحاضرين قد تأذّى كثيراً لكلام صديقه، رغم أنّّم أصدقاء إلا أنّه تأذّى وقال له: ما 

علّي؟ كان ينبغي أن تؤيّدني، دمت لا تعرفه فلا تتكلّم! فتأذّى هذا الصديق منه أن لماذا تعترض 
ولقد رأيت أنّ ملامح وجه هذا الشخص الثاني قد صارت ملامح متواضعة للمرحوم العلامة، 
حتّى أنّه دنا منه ليقبّل يده فامتنع المرحوم العلّامة. لقد جاء ذاك وقال تلك العبارة القبيحة مع 

تقول: لا تنظروا إلى ظاهر هيأته فإنّ أنّه لا يعرف المرحوم العلامة، فما دمت لا تعرفه فلماذا 
 باطنه خاوٍ، لقد كان هو الخاوي والخالي. 

من العجيب جداً أنّ الإنسان عند مواجهته للحقّ يظهر حقيقة نفسه، وقد ذكرت لكم في 
الليلة الماضية أنّ بعض الناس ليسوا إلاّ مظاهر خادعة، فقط يفكّرون كيف يتكلّمون، ولكن 

 ما ولا يعود هناك تظاهر ولا مجال للتظاهر فإنّّم يظهرون ما في عندما يواجهون حقّاً 
ضميرهم... لقد كنت يوماً برفقة المرحوم العلامة في إحدى المطارات، وكان هناك مسؤول 

                                                           
 وذلك باعتبار أنّ سماحته كان يلقي المحاضرة في مدينة قمّ.   1

https://madrasatalwahy.org/


  5 
 

يستلم البطاقات والحقائب، وبينما كان ينظر إلى المرحوم العلّامة نظرت إليه فوجدت أنّه إنسان 
وم بتيسير أمور المسافرين ولكن ما إن وصل إلى المرحوم العلامة سيّئ جداً، وبالفعل كان يق

ووقعت عينه عليه حتّى أرجع البطاقة، ولم يقبل، وأخذ يختلق المشكلات، لقد قبل بطاقات 
الجميع، ولكن ما إن وصل إلى المرحوم العلّامة حتّى توقّف، أليس هو خبيث الباطن؟! فهنا 

وا بمرايا، لذا فهم يأتون وينجزون أعمالهم دون أن يحدث يظهر خبث باطنه، سائر الأفراد ليس
أيّ إشكال، أما هذا ]أي السيّد العلّامة[ فهو مرآة، عندما يأتي فينظر فيها تظهر له حالته الباطنيّة، 
فيشرع بالأذى، والعجيب هو أنّه ما إن انقضت هذه المسألة حتّى التفت إلينا المرحوم العلّامة 

صّرف هذا أيها الأبناء؟ )وكنت في السابعة عشرة من عمري(، ثمّ قال: كان وقال: أرأيتم كيف ت
رسول الله صلّى الله عليه وآله جالساً فمرّ به رجل وأخذ بشتمه وذمّه ... ]وحكى لنا تلك 
القصّة[، وهذا الرجل لم يكن لديه أيّة مشكلة مع أحد، ولكن ما إن وصل إلينا حتّى فعل ما 

عنا هو نفس تلك المسألة بعينها. فلا تظنوّا أنّ الأمر مختصّ برسول الله فعل، فهذا الذي جرى م
صلّى الله عليه وآله، فلو صار قلب الإنسان مرآة لانعكست فيه الصور المقابلة فلا يزيد عليها 

 ولا ينقص، قال: هل رأيتم كيف جاء هذا ورأى ما في نفسه؟!. 
يأتي إلى أولياء الله بعض الأفراد وهم لا  والأمر كذلك في الطرف المقابل أيضاً؛ فقد كان

يعرفونّم، ولكن بمجرّد أن تقع أعينهم عليهم فإنّم يشعرون بالأنس والسرور، لم يكونوا 
يعرفونّم ولكن بنظرة واحدة تدخل محبّة أولياء الله في قلوبهم فيتوقّفون؛ لقد كنت يوماً في 

ف بالذهاب إلى مدينة مشهد، وذلك بعد أن المطار برفقته رضوان الله عليه وكان يريد أن يتشّر 
جاء إلى طهران لمعالجة مرض أصابه، وكان ذلك تقريباً قبل ثلاث سنوات من وفاته، فكناّ 
جالسين في مطار طهران، وقد كان من المقرر أن يذهب برفقته إلى مشهد بعض الرفقاء، ولذلك 

 كنت جالساً اقتربت منيّ امرأة ولم لم يكن غرضي من المجيء معهم إلا توديعه ومشايعته، وبينما
تكن تراعي الحجاب بشكل دقيق، أي أنّّا كانت متحرّرة وغير ملتزمة بالأحكام الشرعية 
وكانت متوسّطة العمر فقالت: عفواً يا سيّد لديّ سؤال، فقلت لها: تفضّلي لعلّه خير، قالت: هل 

 هذا السيّد من أقاربكم؟ 

https://madrasatalwahy.org/


  6 
 

ك أمر أو حاجة؟ )و كان السيّد الوالد يتحدّث مع أحد : نعم.. هو والدي، فهل لديفقلت
 الأشخاص(.
 عندي سؤال، فهل يمكن أن تسأله هذا السؤال نيابة عنيّ؟ فقالت:

فأردت أن أتفحّص وأستكشف سبب اختيارها للسيّد العلّامة من بين كلّ أولئك الأفراد؛ 
حتّى أنّ بعضهم كان مسناًّ ، فقد كان هناك الكثير من أهل العلم حاضرين في المطار حينئذٍ، 

وكانوا يريدون أن يتشّرفوا بالذهاب إلى مشهد، حيث كان هناك أحد المناسبات الخاصّة ولا 
أذكرها بالدقّة، والظاهر أنّه بسبب هذه المناسبة كان هناك العديد من أهل العلم ذاهبين إلى 

إنّ كلّ هؤلاء العلماء  هناك، وكان عددهم حوالي عشرة أو خمسة عشر شخصاً... فقلت لها:
موجودون هنا، فلماذا لا تذهبين وتسألينهم؟ )و كنت أريد بذلك امتحانّا لكي أعرف لماذا 

 اختارت أن تقصد السيّد العلّامة بالخصوص(.
 : يا سيّد أنا لا أرغب في سؤال أيّ منهم أصلًا..فقالت
 : لماذا ذلك؟فقلت

 : أنا أشعر بالنفور منهم جميعاً!فقالت
 : فكيف إذاً أعجبك سماحته )أي السيّد العلّامة(؟فقلت

: لا أدري.. ولكن عندما وقع نظري عليه، فإنّ محبّة هذا السيّد وقعت في قلبي، أمّا فقالت
 الباقين فلم تقع محبّتهم في قلبي.

في نفسي: أنا هنا أستسلم، فليس من وظيفتنا بعد الآن أن نسأل: لماذا؟ ومن أجل  فقلت
قلب هو الذي يعمل هنا، والنفس هي التي تعمل هنا، فقلت لها: جيّد جدّاً، وذهبت ماذا؟ فهذا ال

إلى السيّد العلّامة ونقلت له سؤالها، وكنت أعرف الجواب، ومع ذلك ذهبت إلى السيّد العلّامة 
وقلت له إنّ هذه السيّدة تسأل هذا السؤال، ومن جانبه فقد أظهر سماحته لها لطفاً ومحبّة، فأثّر 

ك فيها كثيراً وسعدت بشكل لا يُتصوّر، فأخذت جوابها وذهبت مسرورة. إنّ هذه النظرة ذل
 الواحدة تؤثّر كثيراً.. نظرة واحدة! 

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

و لو أردت أن أنقل لكم الحكايات التي من هذا القبيل التي حصلت مع سماحته، ومع 
 غيره من أولياء الله، لطال بنا المجلس حتّى مساء الغد دون أن تنتهي! 

حسناً.. من هم هؤلاء الأفراد؟ إنّّم أشخاص بحسب الظاهر لم يكونوا من أهل 
الالتزام.. ]فتلك المرأة[ لم يكن عندها التزام شديد.. لم تكن تجرّ خلفها عباءة طولها مترين، ولم 
تكن تلبس ثلاثة أغطية للوجه، ولم تكن من أهل دعاء السمات وأبي حمزة الثمالي والافتتاح، 

م فقد كان شكل هؤلاء الأفراد حاكياً عن ذلك، ولكن ماذا؟ القلب طاهر، هذا وبشكل عا
القلب طاهر، وعندما يكون القلب طاهراً، فإنّ العلاقة تنشأ مع القلب أيضاً لا مع الظاهر، 
فالربط والعلاقة ليسا من شأن الظاهر، بل هما من شأن القلب، رغم أنّه بحسب الظاهر فإنّ 

 اً، إذ لم يكن لهم ظاهر صالح ومناسب، فهؤلاء مستضعفون وجاهلون.الأمر لا يساعد كثير
إنّ أولياء الله، والأنبياء والمعصومون يوجّهون حديثهم إلى قلوب الأفراد لا إلى قالبهم 
وجسمهم، إنّّم يتكلّمون مع قلوب الناس، ويقيمون العلاقات مع القلوب، ويزرعون المحبّة 

ان القلب صافياً، فستجده ينجذب إلى أيّة نقطة يجد فيها النور، والصميميّة في القلوب، فإذا ك
فيتجه إلى ذلك الجانب، وليس من الضروري أن يكون ذلك الشخص صاحب النور من أولياء 
الله، بل يكفي أن يكون إنساناً مستقيمًا من أهل المعنى.. أن يكون قلبه صافياً... في هذه الحالة 

 إليه، وميله سيكون بهذا الاتجاه. ستجدون أنّ ذلك الشخص سينجذب

 بيان معنى الولاية، وحقيقة الفرق بين ولاية النبيّ وولاية الإمام وولاية الوليّ الكامل

يعني هناك حقيقة واحدة وواقعيّة واحدة تجري وتسري في كلّ مكان، وقد ذكرت في الليلة 
ية الأمر أنّ حقيقة الولاية تكون البارحة أنّ حقيقة الولاية سارية وجارية في جميع المظاهر، وغا

في أحد المظاهر بصورة بحرٍ ومحيط مثل ولاية رسول الله، وفي مكان آخر نجد أنّ حقيقة الولاية 
تلك ليست بشكل ذلك البحر بل هي في دائرة أكثر محدوديّة مثل العرفاء الإلهيين، فالعرفاء لهم 

تكون بشكل جدول ماء صغير.. نفس مراتب مختلفة بحسب سعتهم وظرفيّتهم، وفي مكان آخر 
حقيقة الولاية تلك، ولكنهّا تسري في جدول ماء، فالماء ماء واحد، ولو أخذتم الماء إلى المختبّ 

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

لتحليله، فستجدون أنّ ماء البحر ذاك، وهذا الماء الموجود في الجدول شيءٌ واحدٌ، ولا فرق 
 بينهما.. غاية ما في الأمر أن هذا كثير وهذا قليل.

ذا هما أمرٌ واحد؟ لأنّ الولاية التي هي حقيقة اتصال الأسماء والصفات، وظهور لما
الأسماء والصفات... فنفس تلك الأسماء والصفات هي التي تتبلور وتتحقّق بصورة الأسماء 
والصفات الجزئيّة، فهما ليسا أمران مختلفان ومتفاوتان، فالجدول الذي يجري فيه الماء لا يملك 

ه، بل هو قد أخذ الماء من النهر، والنهر بدوره قد أخذ الماء من البحيرة، والبحيرة ماءً من ذات
أخذت من البحر، والبحر يأخذ من المحيط.. فهي أمر واحدٌ لا أكثر، وغاية الأمر أنّه من ناحية 
السعة يوجد بينها مراتب مختلفة، وهذا الأمر لا شكّ فيه، فمن حيث السعة نجد أنّ دائرة نفس 

ل الله كالمحيط، وحتّى الأئمّة بعد رسول الله هم دون رسول الله من ناحية السعة، فليسوا رسو
، إنّ كونّم نوراً  "كلّهم نورٌ واحد"مساوين له بل هم أدنى منه، ولكنّ الواقعيّة واحدة، فـ 

واحداً يعني أنّ حقيقة الولاية فيهم واحدة، ولكن يختلفون بلحاظ السعة والمحدوديّة، 
 كرار في التجلّي لا معنى له.والت

و أمّا بالنسبة للأولياء الإلهيين فالأمر كذلك أيضاً، ونحن من هنا نستفيد أنّه: رغم وجود 
، ولكن من ناحية الحقيقة النوريّة والولائيّة «لا يقاس بنا أحد»روايات عن لسان الأئمّة تقول: 

عند رسول الله بالنحوّ الأتمّ، نفس  فهم أمرٌ واحد ولا تفاوت بينهم، فتلك المعرفة الموجودة
هذه المعرفة موجودة عند أمير المؤمنين بالنحو التامّ، فالأتمّ هو رسول الله، وبالتالي فأمير 

اللهمّ إنّي أسألك بالتجلّي الأعظم في هذا »المؤمنين ليس أتماًّ، فالتجلّي الأعظم في رسول الله: 
لّي رسول الله، وبعد رسول الله أمير المؤمنين وفاطمة فالتجلّي الأعظم هو تج..  «الليل المعظّم

الزهراء، وهكذا الأئمّة واحداً بعد الآخر حتّى يصل الأمر إلى حضرة بقيّة الله صلوات الله 
وسلامه عليهم أجمعين، وبعد حضرة بقيّة الله أولئك العرفاء والأولياء الواقعين تحت ولاية 

لاية بقيّة الله.. نفس الولاية! لا أنّّما أمران في عرض حضرة بقيّة الله، فولايتهم هي نفس و
بعضهما، فلا معنى لوقوعهما في عرض بعضهما، فنحن عندنا ولاية واحدة لا أكثر، وهذه الولاية 
هي الولاية الإلهيّة التي تنشأ من حقيقة الذات، وبواسطة الولّي )أي رسول الله صلّى الله عليه 

https://madrasatalwahy.org/


  9 
 

ر الخارجيّ والعينيّ، ولها تجلٍّ خاصّ في كلّ نفس من نفوس وآله( تجد طريقها إلى الظهو
المعصومين عليهم السلام، حتّى نصل إلى زماننا الحالي.. فالآن نجد أنّ تلك الولاية لها ظهور 

 وبروز خارجيّ في نفس إمام العصر عجّل الله فرجه الشريف.
في عالم الوجود بواسطة الأسماء  ما هو معنى الولاية؟ إنّّا تعني الوساطة في تنزيل إرادة الله

الكلّية والصفات الكلّية.. هذا هو معنى الولاية، وبالتالي فبناء على هذا، عندما يصل أحد 
.. وعندما أي عندما يصل إلى الفناء، فتضمحّل بذلك أنانيّة النفسالأولياء إلى مقام الولاية.. 

ب النفسانيّة وتزول بالكليّة وهو ما نعبّّ تزول كدورة الغيريّة من البين.. وعندما تنمحّي الشوائ
عنه بالفناء الذاتي، فإنّ البقاء الذي يصل إليه هو نفس تلك الولاية الخالصة الصافية الخاليّة من 
الغلّ والغشّ والكدورة والظلمة وشوائب الكثرة، فهو يأخذ من تلك الولاية النابعة من نفس 

ن ويبّزها! فما الفرق إذاً بينه وبين الإمام عليه السلام؟ الولّي الحيّ الذي هو إمام العصر والزما
 لا شيء! لم يعد هناك فرق.

أمّا من ناحية السعة الوجوديّة فالفرق موجود وثابت، فالإمام عليه السلام بحرٌ، وأمّا 
الولّي فمن الممكن أن يكون نّراً كما بيّنا قبل قليل.. فذلك الفرق موجود بالتأكيد، فالواسطة 

أنتم الصراط الأقوم، وشهداء دار الفناء »لى هي الإمام عليه السلام، فلا شكّ في ذلك أبداً.. الأو
فالصراط المستقيم وواسطة الفيض من الله تعالى عبارة عن نفس الإمام ..  «وشفعاء دار البقاء

حر إلى عليه السلام، ولكنّ الكلام ]ليس عن السعة[ بل كلامنا عن أنّه عندما يأتي الماء من الب
النهر فإنّ الماء لا يتغيّر ولا يتبدّل، ولا يصير خلاًّ.. ولا يصير عصير الفاكهة أو خلّ التفاح أو 
أيّ نوع آخر من السوائل! بل نفس ذلك الماء الموجود في البحر يأتي هنا، فإذا شئت أن تذهب 

إمكانك أن تأتي إلى البحر، وتشرب منه الماء فإنّك ستُروى وسترفع عنك العطش، وإذا شئت فب
إلى النهر لتشرب منه، فإنّك أيضاً ستروى وسترفع عنك العطش دون أدنى فرق، وبإمكانك أن 
تأتي إلى الجدول أيضاً )بشرط أن يكون صافياً، لم يتلوّث ماؤه بالغبار والطين ها! ولم يتغيّر لونه 

اشرب فلا فرق أيضاً.. وطعمه! بل هو مرآة صافية تماماً..فينبغي أن يكون مرآة!(، تعال هنا و
 جميعها أمرٌ واحدٌ ولا فرق بينها.

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

إذا ذهبتم إلى رسول الله صلّى الله عليه وآله وسمعتم الكلام منه، فينبغي أن تعملوا به 
وتطبّقوا، وإذا ذهبتم إلى أمير المؤمنين عليه السلام وسمعتم منه، فيجب أن تعملوا بأمره 

بوا إلى رسول الله فتقولوا له: يا رسول الله.. لقد كنت عند وتطبّقوا أيضاً، ولا يحقّ لكم أن تذه
علّي اليوم، وسمعت منه هذا الكلام، فهل أعمل به أم لا؟ هذا خطأ، فالأمر لا يحتاج إلى سؤال 

 ولا إلى أخذ الإذن والإجازة.
فعندما يقول لك أمير المؤمنين عليه السلام: اذهب ونفّذ هذا العمل، فلأيّ شيء تريد أن 

؛ فعلٌي عليه السلام قد  «كلّنا نورٌ واحد»تذهب لأخذ الإذن من رسول الله؟! والسّر في ذلك أنّه: 
 حاز على نفس مرتبة الولاية تلك، فلأيّ شيء تريد أن تسأل؟

بل  ولكن ليس أيّ شخصٍ آخر غيره ها!!إلى سلمان،  أو إذا شئت فبإمكانك أن تذهب
سلمان! فإذا ذهبت إلى سلمان، وقال لك سلمان: اذهب وافعل الأمر الفلانّي، فليس من 

، لقد «سلمان مناّ أهل البيت»الضروريّ أن تذهب وتستأذن رسول الله وأمير المؤمنين، لأنّ 
مان وتعمل بأمره فإنّ أمير المؤمنين صار سلمان من أهل البيت! ولهذا عندما تذهب إلى سل

بعملك، وما فعلته كان صحيحاً، فكلّ ما  "أصبت"، وقد وقع ذلك .. "أصبت"سيقول لك: 
، ولكنّ الأمر ليس كذلك بالنسبة للآخرين.. الآخرون ليسوا كذلك، فسلمان  يقوله سلمان حقٌّ

البعض في إشكالات قد وصل إلى مرتبة الولاية، وها هنا مسائلٌ وأسرارٌ ، بحيث وقع 
 وشبهات..

و حتّى في الروايات، وفي الحكايات وفي التاريخ ... جميع ذلك يرجع إلى حيثيّة الولاية 
الموجودة هنا، وبواسطة حيثيّة الولاية تلك، يصير المظهران الاثنان مظهراً واحداً، ولن يكونا 

فأمير المؤمنين  ]هناك فرق،[أجل.. من ناحية السعة الوجوديّة.. مظهرين متفاوتين بعد ذلك.. 
 عليه السلام بحرٌ ومحيط، أمّا سلمان فنهر.. أجل، وهو بنفسه يعترف بذلك... 

و لكن كلامنا في هذا المطلب: عندما يقول سلمان: افعل هذا العمل، فهل تكون بذلك 
لمان كلامُ عليٍّ كلامَ سالحجّة علينا تامّة من الناحية الشرعيّة والعقليّة؟ بلى تامّة.. لماذا؟ لأنّ 

، وهذا ينطبق على كلام سلمان فقط دون الآخرين كعمّار وكلامُ رسول الله صلوات الله عليهما

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

أو غيره، فهؤلاء لهم مراتبهم الخاصّة، ولا علاقة لبحثنا بهم، فالله أعلم بحالهم ولا علم لنا نحن، 
كلام رسول الله.. سواءً سمعته ولكن بالنسبة لسلمان فعندنا يقيٌن بأنّ كلام سلمان كلام علّي و

من رسول الله أم سمعته من سلمان، ومن المحال أن يكون هناك تفاوت بين كلام سلمان وكلام 
علّي وكلام رسول الله.. إنّ ذلك مستحيل وغير ممكن! ولو كان ذلك ممكناً فهذا يعني أنّ سلمان 

 ة فلا معنى حينئذٍ للاختلاف! لم يصل إلى مرتبة الولاية، لأنّه إذا وصل الشخص إلى الولاي
أجل.. يمكن لنفس الإمام عليه السلام أن يقول كلاماً مختلفاً أحياناً، فمن الممكن أن 
يقول كلاماً في واقعةٍ ما، ثمّ يقول كلاماً آخر في واقعةٍ أخرى، فذلك لا إشكال فيه لأنّ الدواعي 

اقعة واحدة، والموضوع واحداً، إذا كانت الومتعدّدة، ولكن كما قلت في الليلة الماضية: 
والمخاطب واحداً.. فليس من الممكن أبداً أن يكون هناك اختلاف بين كلام الولّي وكلام 

 المعصوم!

 كلام أولياء الله مصداق تام للحقّ و هو واجب الاتبّاع

و بالتالي فنفس تلك الحُجّة الموجودة في كلام المعصوم عليه السلام موجودةٌ بعينها في 
م سلمان، وغاية الأمر أنّّم لا يقولون لنا: تعالوا واسمعوا كلامنا نحن... فسلمان لم يكن كلا

ليقول: تعالوا واسمعوا كلامي! ولكنّ السامع يجب أن يكون عاقلًا.. المخاطب يجب أن يكون 
 عاقلًا..

أهل  السيّد الحدّاد ما كان ليقول للناس: تعالوا وأطيعوني.. لماذا؟ لأنّ هؤلاء ليسوا من
يا عزيزي.. افتح عينك.. افتح الادّعاء والدعوة إلى أنفسهم! ولكنهّم كانوا يقولون هذا الكلام: 

، كانوا يقولون مثل هذا الكلام، فهذا لا عقلك وفهمك.. وحيثما رأيت الحقّ فاتّبعه وأطعْه
 إشكال فيه.. أطعه واتّبعه، وهذا هو الدليل عليه أيضاً!

مة للمرحوم المطهّري؟ قال له: إذا كان عندك شكّ فيه ]أي ما الذي قاله السيّد العلاّ 
سماحة السيّد الحداد[، فقم وامتحنه.. قمْ واختبّه بنفسك! والحقير كان موجوداً في المنزل في 
ذلك الوقت عندما جاء الشيخ المطهرّي رحمه الله، وصعد إلى السطح مع سماحة السيّد الحدّاد 

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

لأكثر من ساعة واحدة بقليل، وكان الوقت عصراً... وعندما  رضوان الله عليه، فجلسا هناك
خرجا من السطح كان وجه الشيخ المطهّري يتلألأ بشكلٍ عجيب، فنظر الشيخ المطهّري إلى 

 السيّد العلّامة وقال له: إنّ هذا السيّد مُحيٍ.. مُحيٍ! 
بدّ أنّه قد رأى شيئاً.. لا بدّ ! فلا "مُحي"حسناً.. لولا أنّه كان قد رأى شيئاً لما قال عنه بأنّه 

أنّه قد حصل عنده شعور وإدراك ومعرفة بحيث أنّه قال )باطمئنان كامل(: إنّ هذا السيّد مُحيٍ! 
واضح؟ وعندما خرجوا إلى الخارج قال الشيخ المطهّري للسيّد الوالد: اطلبوا لي دستوراً 

راً من السيّد الحدّاد، وكان الشيخ سلوكيّاً من السيّد الحدّاد، فأخذ له السيّد الوالد دستو
المطهّري يعمل طبقاً لدستور السيّد الحدّاد ذاك.. وبالطبع فإنّ هذا الأمر متعلّق بتلك الفترة، 
حيث أنّه بعد ذلك بمدّة حصلت بعض الأمور فأدّت إلى حصول بعض البعد، ثمّ بعد ذلك 

بشكل آخر، وقد ظلّ هذا التواصل  نشأت بينه وبين السيّد العلّامة علاقة أقوى من جديد ولكن
 الأخير مستمرّاً إلى أواخر حياته.

لقد ذهب الشيخ المطهّري وامتحن واختبّ، ثمّ بعد ذلك أذعن وقَبلِ، فهل كان من 
الممكن لسماحة السيّد الحدّاد أن يقول ابتداءً للشيخ المطهرّي: هيّا.. قم فعليك أن تطيع 

صل أبداً، فولّي الله لا يقول: تعال وأطعني، فذلك خطأ، ولكنهّ أوامري حتمًا؟! كلاّ إنّ ذلك لا يح
يقول: اذهب وأطع الإمام.. أطع الرسول.. اذهب وأطع الحقّ.. انظر فحيث وجدت الحقّ 

 فاتّبعه:
من نگويم خدمت زاهد گزين يا مى فروش *** هركه حالت خوش كند در خدمتش 

 چالاك باش
لا للزاهد ولا لبائع الخمر... ولكن انظر بنفسك فمن يقول: أنا لا آمرك أن تكون خادماً »

وجدت أنّه مفيد لحالك ]أو من وجدته صاحب حالٍ جيّدة بحسب اختلاف قراءة البيت[ 
 «فاتّبعه وكن نشيطاً في خدمته

 هذا هو أسلوبهم وهذه طريقتهم...

https://madrasatalwahy.org/


  13 
 

أن  و من ناحية أخرى فقد كناّ نشاهد في نفس ذلك الزمان بعض الأفراد يأتون، وقبل
يتعرّفوا على السيّد العلّامة الطهراني ويستمعوا إلى مطالبه كانوا يقولون: من هذا؟! من هذا الذي 
جاء إلى هنا وألقى بساطه هنا؟! من أجل ماذا؟! )و كان بعضهم من أهل العلم وبعضهم من 

لس غير أهل العلم( لماذا قام هذا السيّد بتأسيس مجلس عزاء؟! ألا يوجد عدد كافٍ من مجا
 العزاء؟! فهل هذا واجب بعد ذلك؟! 

و نحن كناّ نجيب هؤلاء: يا عزيزي.. لم يوجّه أحدٌ لكم دعوةً للقدوم إلى هنا.. ولم يرسل 
أحدٌ لكم بطاقة دعوة يرجوكم فيها أن تأتوا إلى هنا وتحضروا في هذا المجلس، فإن لم ترغبوا 

من أراد المجيء فليأتِ، ومن لم يرد بالحضور فلا تأتوا!! إنّ مجلس العزاء مفتوح للجميع ف
 المجيء فلا يأتِ.

أو كان يأتي بعضهم فيقول: هل يوجد قصدٌ للقربة في هذه المجالس؟! وهكذا كان كلّ 
واحد منهم يأتي ويقول ما يحلو له... وفي نفس الوقت كان بعض الأشخاص يأتون ويجلسون 

ن نصيبهم من الفائدة والفيض، وبعد في تلك المجالس التي كانت تقام بين الطلوعين، فيأخذو
 أن ينتهي المجلس كانوا يقومون ويذهبون إلى أعمالهم... فالأفراد مختلفون.

، فأنا عندي نفس تلك «أنا عند ظنّ عبدي المؤمن بي»إنّ الله سبحانه وتعالى يقول ها هنا: 
 عبدي بي حسناً، العلاقة مع عبدي التي يقيمها هو معي، فما هو ظنّ عبدي بي؟ إذا لم يكن ظنّ 

 فأنا سأكون كما توقّع منيّ، فالأمر ذو طرفين، وهذه القضية لها طرفين.

 التعرضّ لأولياء الله بالإيذاء والاستخفاف يبدلّ نعمة القرب إلى نقمة البعد

في زمان المرحوم السيّد الحدّاد.. عندما جاء سماحته إلى إيران كان الحقير يشارك عادةً في 
تلك المجالس التي يتمّ تشكيلها خصوصاً في الليل، ورغم أنّ سنيّ كان صغيراً في ذلك الوقت، 
إلاّ أنّ العلاقات والأحداث انتقشت في ذهني بشكلٍ كامل منذ ذلك الحين، والخاطرات 

دة في ذهني عن تلك الفترة خاطراتٌ ملفتةٌ جدّاً، ومن العجيبٌ جدّاً كيف أنّ التاريخ الموجو
يكرّر نفسه بشكلٍ دائم، فأنا رأيت نفس تلك الحالات تتكرّر بعد مدّة، وما زلت أراها.. نفس 

https://madrasatalwahy.org/


  14 
 

تلك التصّرفات، ونفس كيفيّة التعابير، ونفس ذلك التوجّه.. لقد كنت أشاهد بعض الأفراد 
لى مجالس سماحته تلك، ولكنهّم كانوا حريصين على أنّه إذا تحدّث سماحته، أو برز من يأتون إ

سماحته أثرٌ ملفت فأدّى ذلك لحصول جوّ وحالةٍ ما فإنّّم كانوا يعملون على استباقه ومنعه من 
التأثير في نفوس الحاضرين ممنّ لهم به علاقة وارتباط؛ مثلًا كانوا يجلسون بجانب أحد 

حتّى إذا تحدّث سماحته، وبيّن مطلباً ما، أو ذكر مسألة أخلاقيّة أو توحيديّة، تجدهم الأشخاص 
فجأة يقولون )باستخفاف(: إنّ ما ذكره موجود في الكتاب الفلانّي أيضاً.. بنفس هذه العبارة.. 
إنّ كلامه مكتوب في ذلك الكتاب الفلانّي، فما هو مرادهم من هذا الكلام؟ إنّّم يقولون ذلك 

تّى ينحرف ذهن ذلك الشخص عن التوجّه إلى سماحته.. إنّ هذا شيطانٌ ها! وسماحته كان ح
 يفهم ما يجري، إلاّ أنّه لم يكن يهتمّ بذلك:

 داند وخر را همى راند خموش *** بر رخت خندد براى روى پوش
)يقول: إنّه يعلم ما يجري، ولكنهّ يسوق حماره بصمت، ويضحك أمامك ليحجب وجهَه  
 وراءَ بسماته(عنك 

واهٍ من هذه الضحكات، فكم هي مخيفة ومؤثّرة!! فهذه من أجلك أنت! إنّه يضحك 
عليك ويقول لك: أجل.. أجل.. إنّ ما تقوله صحيح تماماً.. أجل .. الأمر كما تفضّلتم.. نعم.. 

 نعم.. وذلك الطرف يقول ايضاً: نعم هكذا الأمر!
 ... *** بر رخت خندد براى روى پوش 

ا لا يخفى أنّ هذا البيت ليس متعلّقاً بمثل هذا الموضع، بل هو متعلّق بمحلّ آخر.. و ممّ 
إنّه يتحدّث عن مقام العفو والإغماض عن الخطأ وتجاهله، ولكننّا نحن استخدمنا هذا الشعر 

 لمولانا في هذا الموضع.
اص فيتأثّر و نظير ذلك ما كان يفعله بعضهم عندما كان سماحته يقول مطلباً لأحد الأشخ

هذا الشخص ويسبّب ذلك له حالة من النشاط والوجد، فقد كان هؤلاء الأفراد يبادرونه سريعاً 
 بالقول: ما بالك؟! لماذا اضطربتَ وتغيّرت أحوالك؟! لقد اضطربتَ وتأثّرتَ أكثر من اللازم! 

https://madrasatalwahy.org/


  15 
 

لقد كنت أسمع ذلك كلّه... كنت صغيراً حينها، فعمري كان حوالي إحدى عشرة سنة أو 
اثني عشرة سنة، ومنذ ذلك الوقت كنت أتعجّب من هذا الكلام.. فما معنى كلامهم هذا؟ ولم 
كانوا يقولون ذلك؟! ثمّ مرّت مدّة من الزمان فإذا بنفس أولئك الذين كانوا يقولون تلك 

ا وابتعدوا.. هم بعينهم ذهبوا ومالوا إلى طرف آخر، فالأمر لا يبقى على حاله العبارات قد تركو
 دائمًا بل إنّ محكّاً يأتي ويفصل كالتيزاب الجيّدَ عن الرديء!

لقد ذهبوا وشكّلوا لأنفسهم جلسة خاصّة بهم، وأقاموا مجالس العزاء، وما شابه ذلك، 
ا لهم بالشكل المناسب، يرتّب أمر العالم والخطيب وبعد ذلك فإنّ الله تعالى يرتّب الأمور ويهيّئه

ويهيّئهما، ويهيّئ لهم قارئ العزاء وإمام الجماعة والخطيب والمنشد ]تبسّم من سماحة السيّد[... 
إنّ الله يهيّئ لهم كلّ الأمور بحيث لا ينقص محفلهم أيّ شيء، لأنّه لو بدا فيه النقص لتنبّه بعضهم 

يوجد نقص هنا؟! كلّا .. بل يجعل محفلهم كاملًا ومرتّباً، ففي مجلس وقالوا: ما هذا؟! لماذا 
العزاء، يبدأ الأمر بالمحاضرة وقراءة العزاء ثمّ يطفئون الأنوار ويبدؤون بلطم الصدور بقوّة، 
وعندما تنتهي هذه المراسم في الحادية عشرة ليلًا تمدّ سفر الطعام وفيها ما لذّ وطاب من 

طون ويخرج الناس قائلين: لقد كان المجلس ممتازاً هذه الليلة.. كان ممتازاً الأطعمة، فتمتلئ الب
بالفعل، خصوصاً المقطع الأخير منه، ذلك المقطع الذي يحتوي على السفرة.. فقد كان جذّاباً 

 جدّاً!!
لقد كانوا يسيرون في هذا الاتّجاه، وكانت الزاوية تزداد انفراجاً بالتدريج، حتّى حصل 

امّ، ففي البداية لم يكونوا لينتقدوا ولا ليقولوا شيئاً، ثمّ بعد فترة يبدأ نقل الكلام والقيل البعد الت
والقال، ثمّ بعد ذلك يبدأ الانتقاد والطعن، ثمّ يصير الطعن ذمّاً، ثمّ يصل الأمر إلى السبّ 

لأمر والشتم.. لقد وصل بهم الأمر إلى السبّ يا عزيزي! فنفس أولئك الأشخاص انتهى بهم ا
إلى سبّ سماحة السيّد الحدّاد والسيّد العلّامة، بل كانوا يتبّّكون بذلك!! لقد رأينا كلّ ذلك يا 

 عزيزي حتّى شبعنا !

https://madrasatalwahy.org/


  16 
 

 نور وليّ الله يجذب النفوس المخلصة

حسناً.. وأمّا من الناحية الثانية فنجد الأشخاص الذين يتلألأ النور في قلوبهم.. فهؤلاء 
ائل دفعتهم بالتدريج إلى الابتعاد عن أولئك، فرغم أنّّم كانوا مع قد حصلت لهم قضايا ومس

أولئك الأفراد في البداية، ويعيشون وسطهم، ولكنهّم مع كلّ ذلك ابتعدوا عنهم، وجاؤوا إلى 
هذا الطرف، وهو أمرٌ عجيب واقعاً؛ فبعض الأشخاص كان والده هناك، ولكنهّ مع ذلك ابتعد 

كان أخوه أو ابن عمّه هنا، ولكنهّ رغم ذلك ابتعد وجاء إلى هذا  وجاء إلى هذا الطرف، وبعضهم
الجانب... فلماذا حصل ذلك؟ لأنّ النور يجذب النور! فالتمايل الذي كان عنده إلى الشمال يتحوّل 
بالتدريج إلى ميل نحو جهة اليمين، وهكذا يجد نفسه ميّالاً إلى هذا الجانب لأنّه يرى أنّ حاله هنا 

وجد استقامة نفسه في هذا المكان، وأحسّ فيه بالأمان والبساطة والانشراح، فلا  أفضل، وأنّه
 أحد يجبّ أحداً فالباب هنا مفتوح كما أنّ الباب هناك مفتوح.. إنّ كلا البابين مفتوحٌ.

و من هنا نجد أنّ الإمام السجّاد عليه السلام يبيّن لنا هاهنا مسألةً مهمّةً، وهو هذا 
: أنّنا لا ينبغي أن نسيء الظنّ بدون سبب.. لا ينبغي أن نسيء الظنّ بالأفراد، الدستور السلوكي

ولا يصحّ أن نكون متشائمين في علاقتنا مع الأفراد بدون داعٍ، ولا ينبغي أن نتّهم الناس بدون 
ب دليل سواءً في قلبنا أم على لساننا، بل ينبغي أن نترك مجالاً لحسن الظنّ دائمًا، وينبغي أن نغلّ 

 حسن الظنّ ما أمكن...

 حسن الظنّ الزائد عن حدهّ عواقبه وخيمة كسوء الظنّ 

و لكن ينبغي أن نلتفت أيضاً إلى هذا الأمر، وهو أنّ حسن الظنّ الزائد عن حدّه يعتبّ 
غلطاً أيضاً؛ فبعض الأفراد كما ذكرنا تميل نفوسهم إلى الجانب السلبي وإلى سوء الظنّ بشكل 

 ينتقدون الناس، ويحطّون من قدرهم ويبعدونّم، فنفوسهم معوجّة... دائم، فتجدهم دائماً 
تجدهم يقولون: دعك من هذا.. ودعك من ذاك فهو ليس ذا قيمة، واترك هذا الشخص لأنّه 

 ."اتركه"و "دعك منه"ليس محترماً ... اترك .. اترك... لا تسمع منهم إلاّ 

https://madrasatalwahy.org/


  17 
 

انب المقابل؛ فتجدهم يحسنون الظنّ و من ناحية أخرى نجد صنفاً آخر قد سقطوا في الج
بكلّ الناس، ويرتّبون الآثار على حسن ظنهّم هذا، وهذا خطأ أيضاً، فقوّتا الإنسان الدافعة 
والجاذبة ينبغي أن تصلا إلى حدّ التوازن والاعتدال، وإلاّ إذا لم تكونا في حدّ الاعتدال فإنّ تغليب 

 حسن الظنّ سيجرّه إلى الانحراف!
سبحانه وتعالى قد جعل للإنسان بعض الآيات والعلامات لتصحيح مسيره، إنّ الله 

ولكي تخرجه من ذلك الخطأ والاشتباه، فنحن أحياناً نحسن الظنّ بشكل زائد في شخصٍ من 
الأشخاص، وحسن الظنّ هذا يجذبنا باستمرار نحو هذه الجهة، وفجأةً تحصل مسألةٌ مّا أمامنا!! 

ان أن يتأمّل في هذه المسألة التي حصلت ويتفكّر فيها، ولا ينبغي له حسناً.. هنا يجب على الإنس
ِّنْ مِّنْ آيةٍَ ﴿أن يحسن الظنّ بدون سبب ولا داعٍ... ولا ينبغي أن يكون ممنّ قال الله فيهم  ي 

َ
وَ كَأ

يهْا وهُمْ عَنهْا مُعْرِّضُون
ونَ عَلَ رضِّْ يَمُرُّ

َ
ماواتِّ والأ  .1﴾فِِّ السَّ

بمدح أحد الشخصيّات لكم قائلًا: إنّ كلّ ما يقوله هذا الشخص  افرضوا أنّ شخصاً قام
صحيحٌ، وكلّ ما يتنبّأ به يحصل ويتحقّق، وهو ينفّذ كلّ ما يقوله.. فهذا الشخص جسمه في 

 الأرض واسمه في السماء، وما شابه ذلك من المديح والتمجيد...
ومثل هؤلاء الأفراد حسناً.. إنّ هذه الصفات التي يعدّدها لك ستترك أثرها فيك، 

موجودون بطبيعة الحال، وبعضهم يقومون بهذه المسائل لأغراضهم ومصالحهم الخاصّة، كما 
 أنّ البعض الآخر يفعل ذلك بسبب قلّة الفهم.. بسبب قلّة الفهم!

ذات مرّة في الزمان السابق كنت أريد الذهاب من قمّ إلى طهران، وفي ذلك الزمان كان 
ة سيّارات الأجرة العموميّة، فجلست في إحدى تلك السيّارات في المقعد التنقّل يحصل بواسط

الأمامي، كما جلس شخصان أو ثلاثة في المقعد الخلفي، وكان واحدٌ منهم معمّمًا، ودار الحديث 
عن أحد الأفراد، وكان من الأفراد العاديّين، فالتفت ذلك المعمّم إليهم )و هو ما زال على قيد 

أجل.. أجل.. يا عزيزي.. نحن ماذا نعرف، وما يدرينا؟! )و كان يقول ذلك بحالة الحياة( وقال: 
، ولكنهّا في الواقع لم تكن ملكوتيّة ]بل تمثيل شيطانّي[، ولكنهّ كان يتخيّل نفسه "ملكوتيّة"

                                                           
 من سورة يوسف. 5۱۰الآية    1

https://madrasatalwahy.org/


  18 
 

كذلك!!( كان يقول: أجل.. ماذا يدرينا؟ إنّ فلاناً يدخل إلى الغرفة الفلانيّة... ومن يلاقي هناك 
! من يرى هناك؟ ومع من يتكلّم؟ وهو عندما يخرج يقول المطلب الفلانّي، وما يقوله مطابق ؟!

 للواقع تماماً!
فقلت له: يا عزيزي.. لماذا تلقي الكلام من خلال الكناية والتلميح إلى هذا الحدّ؟ ولماذا 

داعي أن تلمّح تخدع الناس؟ تعال وقل بصراحة: أنا عندي ارتباط واتّصال مع إمام الزمان! ولا 
بهذه الطريقة ]من الكلام مع صوت متماوت لتوحي للآخرين بما تريد[، فأيّ طريقة من الكلام 
هذه؟! ولماذا تحاول أن تخدعنا؟! ولماذا تكذّب على الناس؟ وأيّ نفع ترتجيه من هذا الكذب؟ 

ي إلى ذلك؟ يعني ما الذي يحوجنا إلى اللجوء إلى الكذب من أجل تثبيت مواقعنا ؟! ما الداع
فلنتحدّث بصدق مع الناس! يعني هل تظنوّن أنّنا إذا كناّ صادقين فإنّ الله سيتركنا، ولن يحمينا، 
وسيحلّ الشيطان محلّه ويصير داعمًا لنا؟! وأمّا لو كذّبنا، أو قلنا شيئاً على أساس الجهل فذلك 

  يا عزيزي!هو الذي سيثبّت موقعيّتنا؟! إنّ هذا لم يعد حقّاً .. لم يعد حقّاً 
و ما هي مسؤوليّتنا تجاه الحقائق؟ هل نحن مسؤولون بعنوان الولاية؟ إنّ الولاية ليست 
متعلّقة بنا، فنحن لسنا أولياء الدين، بل نحن عندنا وكالة فقط ودورنا هو الوساطة لا غير، 

بما يفعل، فنحن وسيلة ليس إلاّ، بينما ولّي الدين شخصٌ آخر وفردٌ آخر، وهو موجود وهو أدرى 
 فلماذا نقول أمراً لسنا على يقين منه؟

التفتُّ إليه وقلت له: سأحضر لك مصحفاً، فضع يدك عليه، وأقسم بالله أنّك متيقّن مماّ -
 تقوله. 

 فقال: كلّا.. لست مستعدّاً لأن أقسم!-
فقلت له: فلماذا تقول هذا الكلام إذاً؟! فما دمت غير مستعدّ للقسم فلماذا تقول ذلك -

إذاً؟! ولماذا لا تقول الحقيقة؟ لماذا ينبغي ألاّ نكون صادقين مع الناس؟! )إنّ هذه مسألة مهمّة، 
 ها( لماذا لا تكون صادقاً؟!

حسناً.. انظروا .. هذه المسألة تستمرّ بهذا الشكل، ونحن نبيّنها بهذا الشكل للناس، 
يجلس ويضع مقدّراته في يدي أنا وأمثالي، ولكن فجأة نرى أنّ الله تعالى يقوم بعمله أيضاً، فالله لم 

https://madrasatalwahy.org/


  19 
 

لأنّه إذا سلّمني مقاليد الأمور فلن يكون هو الإله، بل سأكون أنا الإله، فهل يسلّمنا الله كلّ 
مقدّراته ويقول للملائكة: كلّ ما يقوله فلان اكتبوه ونفّذوه؟! فلو أردتُ الآن أن تصير هذه 

يب: نعم.. فأنا جالس هنا وكلّ ما يأمر به جنابكم الأعمدة الأربعة من الذهب، فالله تعالى يج
 فعلى الملائكة أن ينفّذوه؟! كلّا يا عزيزي .. إنّ هذا الكلام لا أصل له ولا واقعيّة.

فالله تعالى يقول لك: أنت لا تُرِد ذلك، وأنت أصلح إرادتك ورغباتك.. أنت أصلح 
الخاطئة أن تنمو في نفسك؟ لماذا؟! تفكيرك، وأنت تصّرف بشكل صحيح.. فلماذا تسمح للأماني 

وبدلاً من أن تجعلنا مكلّفين بتنفيذ أوامرك وأمانيّك قهراً، قم أنت بتصحيح آمالك وأمانيك؛ 
فلا تجعل عملنا صعباً، وتعقّد الأمور لنا ولملائكتنا، ولا تسبّب لنفسك وجع الرأس، وبدلاً 

تتخطّى حدودك، وأن تحافظ على  من ذلك قم أنت بتصحيح أفكارك وآمالك.. عليك أنت ألاّ 
 حريمنا!

فليس الأمر بحيث أنّ كلّ ما نريده فإنّ الله جالس ليأمر بتنفيذه، فالدم الذي يجري في 
عروقنا ليس أفضل من الدم الذي يجري في عروق النبيّ والإمام الحسين عليهما أفضل الصلاة 

يهم؟! وبالتالي فالواجب علينا والسلام!! ومع ذلك فما الذي حصل لهم، وأيّ مصائب وقعت عل
 أن نعمل طبقاً لتكليفنا وطبقاً للمشيئة الإلهيّة.. 

 على الإنسان ألاّ يعرض عن الآيات التي يبرزها الله له 

و هنا يأتي الله تعالى ويرينا الآيات والعلامات بشكل واضح: هذا الخطأ والاشتباه 
طاء والأغلاط تحصل أمام ناظريك، فالله أمامك.. ها! انظر.. فهذه الآيات أمامك، وهذه الأخ

يبّزها لنا ويرينا إيّاها، ثمّ يقول لنا: الآن افتح عينيك، إنّ قلبك كان صافياً نقيّاً، فخُدعت 
وانطلت عليك الحيلة، جيّد جدّاً.. ولكننّي جئت وأظهرت لك آياتي، فإذا أعرضت وأخفضت 

نا يحقّ لي أن أقول لك: إنّك تستحقّ رأسك فحينئذٍ ستكون أنت المسؤول وأنت المقصّر، وه
ِّنْ مِّنْ آيةٍَ فِِّ ﴿ما حصل لك! فلو أنّني لم أبيّن لك الآيات ... ]حينئذٍ ستكون مصداقاً لـ [ ي 

َ
وَ كَأ

يهْا وهُمْ عَنهْا مُعْرِّضُون
ونَ عَلَ رضِّْ يَمُرُّ

َ
ماواتِّ والأ   ﴾السَّ

https://madrasatalwahy.org/


  20 
 

خُدعت، فوظيفتي أن أبيّن فعندما يكون قلبك طاهراً، وأنت تبحث عن الحقّ، ومع ذلك 
لك الطريق وأظهر لك الآيات، وأريك الخطأ، فقم باستخدام هذا المخّ قليلًا، فقد حافظت 
عليه جديداً دون استعمال لمدّة طويلة.. هذا يكفي.. فذلك حيفٌ يا عزيزي.. افتح دماغك 

تزال جديدة لم تستعمل..  وشغّل عقلك، واستعمل هذه الخلايا قليلًا.. ما شاء الله.. إنّّا جميعاً ما
شغّلها قليلًا حتّى تفهم من هو الذي تواجهه؟ ولكي تعرف لمن قد سلّمت قلبك ودينك؟ 

 وممنّ تأخذ دينك ومن هذا الذي يعيّن لك اتّجاه مسيرك؟
إذاً عليك أن تجعل تلك الخلايا تعمل قليلًا، إنّ الله عزّ وجلّ وضع فيه ]يشير سماحة السيّد 

ا حيّة ولم يجعل فيه الجصّ المتحجّر ولا الاسمنت بل جعل فيه خلايا، وعليك إلى رأسه[ خلاي
ونَ عَلَيهْا﴿أن تستفيد منها؛ وهذا هو معنى  ِّنْ مِّنْ آيةٍَ ﴿الواردة في آية  ﴾يَمُرُّ ي 

َ
 .﴾وَكَأ

كم هو الأمر عجيب!! »عندما يفهم الإنسان حقيقة الأمر، حينها يتعجّب، وسيقول: 
وسيبقى « ذا لكننّا لم نفهم ذلك! واعجباه فلقد قالوا لنا شيئاً آخر!!فحقيقة المسألة هي ك

 يتعجّب ويتعجّب، وهذا التعجّب يبدأ بتصحيح اتّجاه الإنسان ومسيره.
ولكن! لو أنّنا لم نقبل بالحقيقة، ووضعنا رأسنا في التراب، وبدأنا بالتبّير، وصرنا نقول: 

الأمر صحيح!! وهل من الممكن أنّ يكون جميع  لا.. نحن ما يدرينا؟ وليس معلوماً أنّ هذا
هؤلاء مخطئون؟! وهل من الممكن كذا .. ؟! انظر الناس ماذا يصنعون !! حينها إن كان الوضع 
على هذا النحو، فإنّ الله عزّ وجلّ يقول: حسنٌ جداً، إن كان الأمر كذلك إذاً فسأكلك إلى 

ويذهب الإنسان، حينئذٍ يكِل الله الإنسان  نفسك، ولم يعد لي شأنٌ بك، فاذهب إلى حيث أردت،
إلى نفسه، وعندما يكون الأمر كذلك، فمن غير المعلوم أين ستكون عاقبته، لم يعد الأمر 

 معلوماً...، وبالتالي فحسن الظنّ الزائد خطأ أيضاً. 
ا لقد كان المرحوم الأنصاري جالساً يوماً من الأيام، فذُكر أحد الأفراد بالخير ـ لكنّ هذ

الشخص لم يكن من تلامذته بل كان شابّاً صغيراً له نفس طيّبة جداً ـ فقال: هناك عيبٌ واحدٌ 
في هذا الشاب؛ وقبل أن يكمل جاء نفس هذا الشخص، وكأنّه كان المقدّر أن يحصل هذا 
الحديث عنه عندما يأتي هو أيضاً، فقالوا: عندما لم تكن موجوداً، كان سماحة الشيخ يتكلّم 

https://madrasatalwahy.org/


  21 
 

وقد قال: فلان فرد جيّدٌ جداً، ولكن فيه عيبٌ وحيدٌ، ونريد أن نعلم ما هو هذا العيب؟  عنكم،
عيبه هو أنّ »)كان الجميع يراه شاباً صالحاً، وهو كان كذلك بالفعل(، فقال الشيخ الأنصاري: 

، فعلى الإنسان أن يكون حسن الظنّ لكن بالمقدار « حسنّ ظنهّ أكثر من المقدار اللازم
ب لا أكثر!! وحسن الظنّ الذي يؤدّي بالإنسان إلى الانحراف ليس بصحيح، فهل المطلو

يمكن للإنسان أن يرى صدور معصيةٍ من شخص ما، ثمّ يغضّ النظر؟! فهو في ذلك كمن يقول 
، لكنّ ذلك غير صحيح. قالوا له: انظر هو « هي قطّة.. إن شاء الله تكون قطّة»عن الكلب: 

وا له: إنّه ينبح، فقال لهم: بل قطّة لكنّ صوتها مبحوح !! أيّها العزيز: إنّه كلب، قال: بل قطّة، قال
 ينبح فلا داعي لأن تقول: إنّّا قطّة. 

بلى نحن نرى المعصية، لكننّا نقول: لا هذا ليس بشيء، إن شاء الله ليس بمعصية، ليس 
 مماّ ينبغي أن يُعتنى به.

 لا.. إنّ تصّرفنا وقولنا هذا خاطئ ولا ينبغي أن نفعل ذلك.  
وقد اتّفق أنّ نفس هذا الشابّ بعينه )وهو لا زال على قيد الحياة، ونسأل الله أن يكون 
الجميع مورداً لرحمته ومورداً لعطفه، فهذا الشاب كان إنساناً جيّداً، ونفسه طيّبة، وهو لازال على 

ى أنّ نفس هذه الصفة التي ذكرها الشيخ الأنصاري رحمه الله هي التي قيد الحياة( والحقير ير
تسبّبت بخسارته للعديد من المواهب، فخسر العديد من الفرص، بسبب حسن الظنّ الذي 
وقع في غير موقعه !! وقد تكلّمت معه عدّة مرّات، وأردت أن .. لكن رأيت أنّه لا يريد.. 

نا أن نتركه كما هو، فإن كان كذلك فماذا نفعل نحن؟! حتّى فالبعض لا يرغب في أن يتغيّر، يريد
أنّني في إحدى المسائل المهمّة قلت له: أيّها العزيز إلى أيّ حدّ ستفعل كذا وكذا... ؟! فقال: لا 
.. لا .. ليس بالأمر المهم.. ينبغي أن نقوم بما علينا نحن، وإن شاء الله يوفّق الله لما فيه الخير... 

لكن سيأتي على الإنسان زمنٌ يتحسّر فيه على كلّ شيء؛ لأنّ العمر قد مضى ويداه  حسنٌ جداً،
 فارغتان، وكلّ ذلك بسبب حسن الظنّ الزائد. 

 حسناً لقد اتّضحت المسألة...

https://madrasatalwahy.org/


  22 
 

 جود الله وكرمه ورحمته لا حدّ لها، لذا ينبغي أن يحسن الإنسان ظنه بالله دائما  

لا ينبغي أن يَترك الإنسان حسن ظنهّ بالله، ولا ينبغي أن إنّ الإمام عليه السلام يقول هنا: 
يّبَ بَيْنَ ذَيْنِ وَذَيْنِ مُنيَْتيِ»يكون لديه سوء ظنٍّ بالله:  ، فيا إلهي أنا لم يزل  «وَقَدْ رَجَوْتُ أَنْ لاَ تُخَ

جرأتي على » عندي رجاءٌ بين هذين الأمرين وبين ذينك الأمرين الآخرين؛ فما هما الأوّلان؟
، فأنا لدي حسن «حجّتي يا الله جودك وكرمك»وحجّتي ما هي؟ « مسألتك مع إتياني ما تكره

ظنٍّ بك، لأنّه في قبال أعمالي القبيحة هناك جودك وكرمك، فلو لا وجود جودك وكرمك لكانت 
 أعمالي الخاطئة قد أوبقتني، لكننّي أحسّ بجودك وكرمك. 

د يعطينا دستوراً هاهنا، فهذا أمرٌ ودستور، يعني هذا الدعاء عبارة التفتوا! إنّ الإمام السجّا
عن دستورٍ سلوكيٍّ لكنهّ جاء بقالب دعاء؛ والإمام يقول فيه: إلهي إنّ جودك وكرمك هو الذي 

 أشعل هذا الأمل في قلبي، فلو لم يكن جودك وكرمك لكنت قد ذهبت وتركت. 
خاطئ بحيث لا يستطيعون التراجع عنه،  هل رأيتم بعض الأفراد الذين يقومون بعملٍ 

فتقولون لهم: لماذا لا تذهب إلى فلان لتصلح المسألة؟! فيقول: بأيّ وجهٍ أذهب؟! هذا الإنسان 
 ليس لديه حسن ظنّ، ليس عنده حسن ظنّ. 

أمّا إن كان ذلك الإنسان الذي أخطأ بحقّه من أهل والمغفرة والتسامح، وممنّ يغض نظر 
وإن كان من أهل الرحمة والعفو، حينها كلّما تذكّر هذا المخطئ كلّ ذلك فإنّ  عن هذه الأخطاء،

الأمل سيظلّ حيّاً في قلبه مهما فعل ومهما كان ذلك الفعل قبيحاً، وسيقول في نفسه: إنّني إذا 
ذهبت إلى ذلك الإنسان فإنّه سيفتح بابه لي حتمًا، وهذا التوقّع والأمل لا يزول من قلبه؛ لأنّه 

ل: إنّ الإنسان الذي آذيته رجلٌ متسامح فلو فعلت معه أكثر من ذلك فإنّه مع ذلك يقو
سيستقبلني وسيفتح لي الباب أيضاً.. هناك أملٌ، وهذا الأمل الموجود في القلب لا يزول من 

 القلب.
والإمام السجّاد عليه السلام يقول هنا: إنّ جودك كرمك يا ربّ بعث على أن يبقى الأمل 

، حتّى لو عصيناك !! وحتّى لو ارتكبنا جرماً!! وحتّى لو ارتكبنا فعلًا تكرهه ولا ترضى في قلبنا
عنه!! وأنا أعلم أنّ غضبك هي من أجلنا وأنّك تقول: لماذا قام عبدي بتضييع الفرصة التي 

https://madrasatalwahy.org/


  23 
 

منحته إياها، وبالتالي فإنّ تلك الحصّة الوجوديّة لن يحصل عليها بعد الآن؟! فانزعاج الله من 
جلنا نحن. إنّ الإمام السجّاد عليه السلام يقول: إنّ جودك وكرمك يحافظ على بقاء هذا أ

 المصباح مضاءً، وهذان هما الأمران الأوّلان. 
، ففي  «وعدّتي في شدّتي مع قلّة حيائي رأفتك ورحمتك»أمّا الأمران الآخران فما هما؟ هما: 

وفي مواطن العسر وفي المهمّات حيث أكون الجانب الثاني هناك رأس مالي وزادي في الشدائد 
قلّة »شدّتي<وحيداً فريداً في عَرَصات يوم القيامة وحين أقف بين يديك للحساب، فهناك تكون 

، فلو أنّ لي حياءً لما عصيت ولما أخطأت ولما استحيَيت في موقفي هذا، وما كنت لأغضّ  «حيائي
م بذلك نفسي من رحمتك، فيا ربّ إنّ عدّتي الطرف عن كلّ هذه الآثار الوجوديّة لفعلي وأحر

وزادي في هذا الموقف هو رأفتك ورحمتك، فأنا أعلم أنّك رؤوف وأعلم أنّك رحمن رحيم، أنا 
 أعلم ذلك فأنت وصفت نفسك بذلك، وأنا عرفت ذلك. 

كم هو جيّد للإنسان أن تكون لديه المعرفة؛ لأنّه في نّاية المطاف نحن نخطئ ونعصي، 
النهاية بشر، والبشر يعصي ويخطئ، ولكن إن كان الإنسان عالمًا.. لديه اطلاع.. يقف فنحن في 

على حقيقة الرموز.. مطّلع على الأسرار.. حينها لن ييأس من رحمة الله عزّ وجل أبدا ولن يتركه 
إن كان يعلم كم هي رأفة الله كبيرة وكم هي رحمته  ذلك إن كان مطّلعاً !!في حال من الأحوالً، 

 واسعة، وكم أنّ كرمه وجوده عظيمان، فإذا علم الإنسان ]ذلك لم يترك الله أبداً[.
 ... .1يُقال أنّ با يزيد

حسناً، هؤلاء الأعاظم والأولياء والعرفاء، لهم عوالمهم الخاصّة، لهم حسابهم الخاصّ 
بيعة عند الله، وفي بعض الأحيان واجههم ببعض الأمور، ويتدلّل عليهم بعض الدلال، وبط

 الحال يوجد بين المحبّ والمحبوب أسرارٌ وعلاقةٌ لا يعلم عنها أحد: 
 ميان عاشق ومعشوق رمزي است *** چه داند آنكه اشتر مى چراند

)يقول: إنّ بين العاشق والمعشوق لأسرار خفيّة *** فأنّى لراعي الإبل أن يدري بحقيقة 
 ما يجري(

                                                           
 المراد هو با يزيد البسطامي. )المترجم(.   1

https://madrasatalwahy.org/


  24 
 

ي أسألك كذا وكذا..، فكان يستعطيه ويسأله، خلاصة الأمر.. إنّ با يزيد كان يقول: إله
لكنّ الله لا يعطيه ما يريده بهذه السهولة، وإلاّ لو أنّه يعطيه ذلك بهذه السهولة لما كان الإنسان 
ليعلم قيمة ما أُعطي ولا قدره، ولن يستفيد تلك الفائدة منه، وعادةً ما تُجعل الأشياء المهمّة 

إلاّ بالعناء والتعب أمّا المسائل العاديّة فتعطى سريعاً، للأخير ولا يحصل الإنسان عليها 
كالمصالح الشخصيّة والأدعية والمطالب والحاجات، أمّا تلك المسائل المختصّة بالعبوديّة 
فإنّّا لا تعطى بالسهولة بل تحتاج إلى المقارعة.. يقول له: تعال اجلس بجانبي نتكلّم قليلًا .. 

فقد نفذ صبّي، لقد كنت أقوم الليالي.. يقول له: كنت تقوم الليل يجيبه: إلهي أعطني ما طلبت 
لكي تشعر بالسعادة لا لأجلي، يجيبه: إلهي نحن ننتظر طلبتنا تلك .. ذلك الوصال الذي وعدتنا 
به.. ذلك الجمال الذي أريتنا نزراً يسيراً منه.. ذلك المصباح الذي أشعلته قليلًا .. ذلك البّق 

بنا لحظاتٍ.. فكيف بنا نحن بعد أن أريتنا ذلك وأشعلت قلبنا.. كيف تفعل الذي أبرقته في قل
 ذلك ثمّ تذهب؟!! نعم بين الأحبّاء بعض المسائل التي لا نعلمها ... . 

في النهاية وجد با يزيد أنّ التعامل مع الله بهذا الأسلوب لم يأت بنتيجة ]يبتسم سماحة 
جتي التي طلبتها.. وإمّا سأخبّ الخلق عن ذرة واحدة .. السيّد[ ، فقال: إلهي إمّا أن تعطيني حا

فقط ذرة واحدة.. سأرفع حجاباً واحداً وأخبّ الناس عن ذرّة واحدة من لطفك ورأفتك رحمتك 
بحيث أنّّم لن يعبدوك إلى يوم القيام بعد أن يعلموا مقدار رأفتك الحقيقيّة. ]يبتسم سماحة 

.. وقال له: كلّا.. كلّا.. لا تفعل ذلك فسنعطيك حاجتك!! السيّد[ حينها أجابه الله إلى مراده 
فقال با يزيد: بلى، إذا لم تعطيني ما أطلبه، فسألجأ إلى طريق آخر.. ففي جعبتي الكثير من الأسرار 
التي تعلّمتها، سآتيك من طريق آخر، سأخبّ الناس عن رأفتك وعن رحمتك الواسعة وعن 

سأذكر لهم النزر اليسير عنها، بحيث سيقول الناس إن عفوك الكبير وعن كرمك وجودك، فقط 
كان إلهنا بهذا الكرم والجود والعطف والرحمة إذاً فلن نلتزم بأيّ تكليف !! حينها وجد الله تعالى 
أنّ المسائل صارت مشكلة ]يبتسم سماحة السيّد[ ومن ثمّ فإنّه يأمر ملائكته ليعطوه ما يريد... 

على من مقامات الملائكة، لأنّ المقامات الواقعة في حدّ الملائكة ولكن بالطبع هذه المسائل أ
وأمثالها فإنّ الله يمنحها عادةً، أمّا تلك الأمور المختصّة به هو.. في تلك الأمور المختصّة به 

https://madrasatalwahy.org/


  25 
 

يتعزّز ويتدلّل ولا يعطي شيئاً بسهولة! أمّا تلك المراتب التي تكون دون الأسماء ومظاهر 
 لتعامل فيها مختلف. الأسماء والصفات فا

ونحن نقول ما سمعناه فقط ]يبتسم سماحة السيّد[ ، ننقل للأصدقاء والرفقاء ما سمعناه 
 من الأعاظم. 

خلاصة الأمر، نحن لدينا إلهٌ عظيم، وبحسب تعبير المرحوم العلامة: الحمد لله لدينا إلهٌ 
نا رحمته أكثر مما كناّ نتصوّر، إنّ الله جيد، لدينا إله يفوق ما كناّ نتصوّر، فتح لنا بابه، وأفاض علي

 فتح لنا رحمته. 
حسناً إنّ الإمام السجّاد عليه السلام يقول: إلهي لقد علمت كم هي رأفتك بي كبيرة، وأنا 
وقفت على هذا السّر، لقد علمت جودك وكرمك.. وصحيح أنّني أعصيك.. صحيح أنّ أفعل 

ك مع قلّة حيائي منك، لكن في نّاية المطاف ما تكره.. صحيح أني أفعل ما يُسخطك ويُغضب
أنا أعلم مع من أتعامل، وأعلم من الذي أقف في قباله، وأعلم أين أنا، فهذا هو المهم، فليس 
تعاملي مع زيد أو عمرو أو خالد الذين يقولون: طالما أنّ العين تحت الحاجب فلن نسامحك أبداً.. 

 لا ، بل أنا أتعامل معك أنت يا ربّ. 
أملي هو ذا.. وحسن  «فقد رجوت أن لا تخيّب بين ذين وذين منيتي»ءً على هذا، أقول: بنا

ظنيّ بك هو ذا .. وهذه طلبتي، وهي: أنّ تحقّق أمنيتي ولا تخيّبني فيها ولا ترجعني صفر اليدين، 
فحقّق رجائي، واسمع دعائي، يا خير من دعاه داعٍ، »وذلك بواسطة حسنّ الظن الذي عندي.. 

 «من رجاه راجٍ  وأفضل

 اللهم صلّ على محمدّ وآل محمدّ

https://madrasatalwahy.org/

	تعامل الله عزّ وجلّ مع العباد مرآة لنظرتهم إليه وظنّهم به
	النبيّ والأئمّة والأولياء كالمرآة الصافية التي يرى فيها الإنسان حقيقة نفسه
	بيان معنى الولاية، وحقيقة الفرق بين ولاية النبيّ وولاية الإمام وولاية الوليّ الكامل
	كلام أولياء الله مصداق تام للحقّ و هو واجب الاتّباع
	التعرّض لأولياء الله بالإيذاء والاستخفاف يبدّل نعمة القرب إلى نقمة البعد
	نور وليّ الله يجذب النفوس المخلصة
	حسن الظنّ الزائد عن حدّه عواقبه وخيمة كسوء الظنّ
	على الإنسان ألاّ يعرض عن الآيات التي يبرزها الله له
	جود الله وكرمه ورحمته لا حدّ لها، لذا ينبغي أن يحسن الإنسان ظنه بالله دائماً

