
 

 

 

  

 هو العليم 

  

 أهميةّ فهم الدقائق السلوكية

  

 المحاضرة الرابعة -هـ ق ۱٤۱٥سنة  -شرح دعاء أبي حمزة الثمالي 

  

  محاضرة ألقاها

 آية الله الحاجّ السيّد محمّد محسن الحسينيّ الطهرانيّ 

 قدس الله سره

  

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 أعوذ باللـه من الشيطان الرجيم

 بسم اللـه الرحمن الرحيم

 الحمد لله ربّ العالمين

 والصلاة والسلام على سيدّنا ونبينّا أبي القاسم محمد

 وعلى آله الطيبين الطاهرين

 واللعنة على أعدائهم أجمعين

  

  
 «مِنْ أَيْنَ لَِِ النَّجَاةُ وَلاَ تُسْتَطَاعُ إلِاَّ بكَِ » قوله عليه السلام:

لله؛ وذلك لأنّ النجاة تعني الخلاص لقد أوضحنا في المجلس السابق أنّ النجاة من عند ا
ِّ نَجِّني﴿من الهلكة، فهي إمّا بمعنى الفلاح أو بمعنى أعمّ من الفلاح كما في قوله:  مِّنَ القَْومِّْ  رَبج

الِّميَ  يعني خلصّني من الهلكة. فالنجاة تعني: الوصول من البحر إلى الساحل، والخروج  ﴾الظَّ
لتعب إلى الراحة، ومن الشدّة إلى اليسر، هذا هو معنى من الضيق إلى السعة، والانتقال من ا

 النجاة، وهذه مصاديق النجاة. 
وعندما يكون ابتعاد الإنسان هو المنشأ لهذه الشرور ويكون الجنوح عن مقام القرب 
والانغمار في الدنيا ومظاهرها مصدر الشرور والهلكة، سيكون الطرف المقابل بالضرورة هو 

، «إلِاَّ مِنْ عِندِْكوَ لاَ يُوجَدُ  مِنْ أَيْنَ لَِِ الْخيَْرُ يَا رَبِ »الخير والسعادة التي يعبّّ الإمام عنها بقوله: 
فإنّ هذا الخير هو بالطبع من ناحية الله عزّ وجلّ، والعبارة الأولى تفسّر العبارة الثانية، والعبارة 

 الثانية يمكن أن نقول بأنّّا بدل أو عطف بيان للعبارة الأولى.

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

دة؟ من أيّ مكان تتيسّر لِ النجاة؟ وكيف لِ أن أخرج من عالم الطبع الذي هو عالم الما
 فهل لِ القدرة لأن أتحرّك خطوة إلى الأمام ولو بمقدار رأس الإبرة؟

 كلا! فليس لِ قدرة حتّى لأخطو خطوة واحدة.
ِّ لَنْ يََلْقُُوا ذُباباً وَ لوَِّ اجْتَمَعُوا لََُ وَ إِّنْ ﴿قال الله تعالى:  ينَ تدَْعُونَ مِّنْ دُونِّ اللََّّ إِّنَّ الََّّ
بابُ شَيئْاً  الِّبُ وَ المَْطْلُوبيسَْلُبهُْمُ الَُّّ . فإن لم يكن لدينا القدرة ﴾ لا يسَْتنَقِّْذُوهُ مِّنهُْ ضَعُفَ الطَّ

ولو قليلًا لأن نخطو خطوة بمقدار جناح بعوضة، فكيف لنا أن نحصّل النجاة من أنفسنا؟! 
 وهؤلاء الذين ابتلوا في هذه المخمصة والبلاء وقعوا فيها بسبب أمور أخرى، نعم. 

 ع السير إلى اللهطرف من موان

ولابن سينا كلام في هذا الصدد، مع أنه لم يكن كسائر الناس، نعم كان رجلًا ذا قدرات 
إذا كان هناك شخص يستطيع أن يطّلع على حقائق وأسرار عالم "خارقة، قال في إحدى عباراته: 

يبكي  ، وعندما قال هذه العبارة سقط على الأرض، وقيل كان في آخر عمره"الوجود فهو أنا
. "إلهي يدي تقصر عن كلّ شيء وأنا في حال ارتحال"ساعات يومياً، وكان يقول:  ۱۰حوالِ 

 وفي أواخر عمره تغيّرت أحواله، فأدرك أنّه لا يملك من الأمر شيئاً.
وفي يوم من الأيام، كان لأحد أصدقائنا بعض الحالات، فأتى وأخبّني بحالاته، وكانت 

ائر الأصدقاء والرفقاء. نعم، كان في حالة من البهجة الشديدة، حالاته بنحو يوجب الحسرة لس
كان يقول: أنا عندما أذهب لزيارة العلامة، أذهب مع كيس من الورد ويد مملوءة إلى سماحته ـ 
ولم يكن يعجبني منه هذا الكلام ـ وكان يقول: أحوال الناس مختلفة، أحوال الأشخاص في 

بعضهم لديهم الاستعداد لهذا الطريق، وبعضهم ليس لديهم تشّرفهم بمحضر العلامة مخلتفة، ف
ذلك الاستعداد، وأنا أرى في نفسي أنّي أستطيع أن أطوي هذا الطريق، إلا أنّه في نّاية المطاف 

 تغيّرت أحواله وساءت أوضاعه.
نْ أَيْنَ لَِِ مِ »؟ ما هذا الكلام؟! ما معنى: أنا أرى في نفسي الاستعداد؟! «مِنْ أَيْنَ لَِِ النَّجَاةُ »
 ؟ من أين أحصل على النجاة؟ من أين النجاة؟ «النَّجَاةُ 

https://madrasatalwahy.org/


  4 
 

نقَْضَ ﴿فالله تعالى يقول لنبيّه: 
َ
ي أ حْ لكََ صَدْرَكَ ، وَ وَضَعْنا عَنكَْ وِّزْرَكَ ، الََّّ لمَْ نشََْْ

َ
أ
لمَْ يََِّدْكَ يتَيماً فَآوى﴿وقبل ذلك يقول:  ﴾ظَهْرَكَ ، وَ رَفَعْنا لكََ ذِّكْرَكَ 

َ
، وَوجََدَكَ ضَالاًّ  أ

غْنيفَهَدى 
َ
ِّلًا فأَ  ، أنت كنت ضالاً! ﴾، وَ وجََدَكَ عائ

يصف الله عبوديّة الإنسان له هنا من خلال قَوْلَبتها في شخص النبيّ، فأيّ فرق بينك وبين 
الخطاب وإن كان متّوجهاً نحو النبيّ إلا أنّ المقصود منه جميع  ﴾ضالاً ﴿باقي الناس؟! وقوله:

الناس، فلولا اتّصال النبيّ بمقام الربوبيّة، لم يكن بين النبيّ ويزيد أيّ فرق! لم يكن بينهما أيّ 
فهو  «ربّنا لا تكلنا إلى أنفسنا طرفة عين أبداً في الدنيا والآخرة»فرق! أبداً! فعندما يقول النبيّ: 

 ق في قوله، وهو يعني ما يقول، فهذا رأيه. صاد

 التوحيد والولاية

قام الولائيّون بوضع مجال يفصل بين التوحيد والكثرة، ثمّ أنشأوا برزخاً في الوسط سمّوه 
 الولاية
ونحن نعتقد أنّّم يتسامحون في هذا الأمر، لكنهّ حقّ وأمر واقعيّ لا يخالطه الشكّ أبداً،  

 لِّ يتسامح فيه.لكننّا نعتقد أنّ الو
وكلّ من يريد أن ينسب هذه المسألة إلى نفسه ولو بمقدار رأس الإبرة ويريد أن يفصل 
حسابه عن حساب الآخرين، فعليه أن يعلم أنّه هبط عندها إلى مرتبة من مراتب جهنم، وأنّه 

مسكنة ابتعد بنفس ذلك المقدار عن الجنةّ وعن رضوان الله. وكلّما رأينا في أنفسنا حالة ال
فلنعلم أنّنا ربحنا؛ لأنّ حقيقة ماهيّتنا تكمن في الفقر والحاجة، وحقيقة هويّة الله عزّ وجلّ هي 
الغنى وعدم الحاجة، وكلّما نسبنا الخيرات والبّّ والحسن إلى منشأ الكمالات، نكون عندها قد 

أكثر، وينبغي أن لا نغيّر مكان اقتربنا من الحقّ، وكلّما رأينا في أنفسنا العجز كلّما اقتربنا من الحقّ 
كَفْتيّ هذا الميزان و نبدّلها، بأن نجعل الحقّ باطلًا والباطل حقّاً، وكلّ هذه الأمور تعود إلى أنّنا 

 لم نستطع أن نستردّ مكانتنا الحقيقية.

https://madrasatalwahy.org/


  5 
 

لقد استطاع مولانا في هذا المقام أن يعرض حكاية أياز والسلطان محمود بشكل رائع 
 شعره الآن، ولكن قصّته معبّّة جداً؛ حيث كان أياز رجلًا فهيمًا ولديه شمة جداً، لا استحضر

من الحق واستطاع بفهمه هذا أن ينتصر على الوشاة، لقد كان يفهم الحقيقة، ولكن بالطبع كان 
يفهمها من جانب السلطان، من الجهة الظاهريّة، وأدرك أصل الفكرة وأصل المسألة، وفهمها 

 ان. في علاقته بالسلط
هذا المثل لنا نحن، فنحن الذين أتينا إلى هنا ينبغي علينا أن نعلم أنّه لولا انتسابنا إلى 

 حضرة العلامة لما كان لنا شيء.

 الله مصدر الخير والكمال

إشراقة من وجه " إن هذه الخيرات ومظاهر الجمال والعنايات التي نراها عند الأعاظم هي
ية واحدة تضفي على تلك الماهية السوداء العمياء الظلماء ، عنا1 "الساقي انعكست في الكأس

التي لا قيمة لها عوالم من الوجود بمجرّد نظر الولاية إليها، مثلًا: نرى أحياناً بعض الناس الذين 
لا صلة بيننا وبينهم ولكن بمجرّد أن نسمع أنّّم قد خطوا في طريق تهذيب النفس والتقوا بالسيد 

حالنا معهم، ماذا حصل؟ لقد صار هذا من المرتبطين بالولاية، ولذلك نجده الوالد حتّى يتغيّر 
 قد تغيّر، ننظر إلى وجهه فنجد أنّ حاله قد تغيّر عمّا كان عليه قبل هذا الارتباط!

وفيه صورتان له، صورة قبل تشيّعه  "لماذا اخترت مذهب التشيّع"للأنطاكي كتاب اسمه 
فهو في الصورة الأولى يشبه عمر!! أمّا في الصورة الثانية بعد وصورة بعده، والفرق بينهما واضح 

اختياره مذهب أهل البيت عليهم السلام، فترى كم يتمتّع فيها بحال من الانبساط وحال من 
الخضوع!! وذلك ظاهر في عينيه، أصلًا لا داعي لأن يخبّوك، بل يكفي أن تضع الصورتين 

يّاً منهما التقطت في زمان التشيّع وأيّهما قبل ذلك، فهذه فعلًا أمامك لتحدّد تاريخ كلّ منهما، وأنّ أ

                                                           
 *** اقتباس من بيت من الشعر لحافظ يقول فيه:   1

 اين همه عكس مى و نقش و نگارى كه نمود *** يك فروغ رخ ساقى است كه در جام افتاد 
ومعناه: ما الصور الجميلة التي انعكست في مرآة قلوب العارفين إلاّ إشعاعة من جمال وجه الساقي الأزلِّ قد انعكست في 

 الكأس.

https://madrasatalwahy.org/


  6 
 

يشبه فيها عمر، عيناه في هيئة خاصّة ووجهه... أما تلك فانقياده للحقّ ينبئ عن أنّ الولاية قد 
سلخت جلده، وفعلت فيه فعلها ورتّبت له أمره ترتيباً!! في الصورة الأولى تظهر في نفسه آثار 

لقى كلّ ذلك وراءه.. لقد خضع للعديد من الامتحانات القاسية، وها هو عمر، والآن تراه أ
الآن رجل هادئ.. لقد أصبحتَ الآن إنساناً جيّداً.. كل ذلك لماذا؟ كل ذلك بسبب إكسير 

 العشق:
اكسير عشق در مسم آميخت زر شده ام *** گفت گويند روى تو چه زرد كرد 

 سعديا
 رد شده ام... *** اكسير عشق در مسم آميخت ز

)يقول: لقد مزج إكسير العشق في نحاسي فجعلني ذهباً، فراحوا يسألون: ما الذي جعل 
 وجهك أصفر يا سعدي؟ أجبتهم: إنّ إكسير العشق قد امتزج بنحاسي فصيّرني أصفر اللون(.

ماذا يصنع العشق بحيث أنّه عندما يوضع على شيء يبدّله إلى ذهب، صحيح أنّ لون هذا  
طف ويصبح أصفر، ولكنه سيتحوّل إلى ذهب، لقد كان ذلك الشيء نحاساً، وكان الشيء سينخ

مجازاً ومجرّد لون أو صبغة؛ فبعضهم يصنع أواني من الجصّ ويطليها بلون الذهب وبمجرّد أن 
 تحكّها بظفرك تظهر حقيقتها، وكلّما حككتها أكثر صارت حقيقتها لك أجلى وأوضح.

 والحقيقةدور الولي في الوصول إلى الحق 

إنّ الارتباط بالولِّ يفعل في الإنسان فعل الإكسير والكيمياء، ماذا يؤثّر؟ يبدّل حقيقته، 
والإنسان يشعر بهذا التبدّل. وقد سمعت أحدهم يقول لآخر: لقد غرسنا بذرة الولاية فيك، 

أمر آخر، وعليك أنت أن تقوم برعايتها، وما يجب علينا فعله قمنا به، وإذا ما أهملت أنت فهذا 
انظروا الآن وتأمّلوا من هم الذين لا يوفّقهم الله للارتباط بهذه الدائرة على وجه الأرض؟ من 

؟ لا يدري الإنسان ماذا يصنع؟ يبقى حائراً. أتى الإمام الحسين عليه «من أين لِ النجاة»هم؟ 
نفسه ويمشي نحو السلام بنفسه إلى عبيد الله بن الحر، نعم صاحب مقام الولاية الأرفع يقوم ب

خيمة إنسان لا شيء له في الدنيا والآخرة، يأتي ويقول له: لقد جئت لآخذ بيدك، لأضع التاج 
على رأسك، فقال: خذ سيفي وهذا فرسي فرس جيّد، فقال له: أيها الأحمقّ لو كنت أبحث عن 

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

زهير سيف وفرس لبايعت يزيد، ماذا أصنع في كربلاء؟ هذا من جهة ومن جهة أخرى نجد أنّ 
بن القين كان يفرّ من الإمام الحسين عليه السلام، فإذا نزل الإمام وخيّم تقدّم هو في السير، وإذا 
سار الإمام تخلّف هو، وكان يفصل بينهما دائمًا منزل واحد، حتى لحق به الإمام عليه السلام في 

من »ه يأتي إليك، ولكن النهاية، فأرسل إليه فأتاه، فمزج نحاسه بإكسير العشق... ، فالإمام بنفس
؟ فالولِّ بنفسه يأتي إلى إنسان فيدعوه فيقول: لا أريد! لا آتي معك! هذه المطالب «أين لِ النجاة

التي نراها هنا وهناك من الأولياء العظام هي متابعة من قبلهم ودعوتهم، كلّ ذلك هو عرض 
يلبّي؟ لقد جاء بعضهم في لما عندهم. سمعت من أحدهم يقول: ها نحن قد بسطنا المائدة فمن 

وقت من الأوقات ثمّ رجع ثم عاد، ثمّ انقلب، من شاء أن يرجع فليرجع ولكن لماذا السخرية؟ 
ولماذا الخداع؟ ولماذا الطعنات؟ لقد جاء أخ المرحوم الوالد مع كلّ تلك الخصوصيّات، ثم 

كان يأتي مدّة إلى رجع، من الذي بخل أو منعه؟ لقد كنت بنفسي شاهداً، وكذلك الشيخ فلان 
المرحوم العلامة، وقد بيّن له الكثير من المطالب، إلا أنّه ختم علاقته بقوله: أنا أظنّ أنّ كلام 
هؤلاء لا يتلاءم مع مظاهر الشريعة. ونحوه سماحة الشيخ مرتضى مطهّري حيث التزم لسنوات، 

لم يستشر المرحوم العلامة وكانت أحواله قد تبدّلت، ولكنهّ على أيّ حال اختار طريقاً آخر، و
في أهمّ مسألة من مسائل حياته واستقلّ برأيه فيها، وقد كان المرحوم العلامة قد واجه مثلها 
من قبل، لكنه وبإشارة واحدة من السيّد الحدّاد أزيحت كافّة المسائل جانباً، لماذا كلّ ذلك؟ لأنّ 

قد كان الخواجة عبد الله يقول: الناس هذا قد انتُخب من البداية فسيستمرّ وذاك لم ينتخَب، ل
كلّهم يخافون من العاقبة وأنا أخاف من البداية أنْ ماذا كتبت لِ فيها؟ البداية ليست بمعنى الزمن 
الأوّل، بل منذ كانت بيننا معيّة، فأنا أخاف مما قدّر لِ في الأزل، هذا ما أنظر إليه. فهؤلاء الأفراد 

وحظّهم هو الرجوع؛ تعال إلينا! تعال واقترب ثم اقترب،  الذين رجعوا، كان حدّهم هو ذلك
إلى هنا توقّف! وهنا كانت تبدأ السخرية والتعاطي مع الأمور بالهزل والباطل، وهنا كان يبدأ 

 بجمع الأتباع والمريدين؛

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

زند مسكين كنند *** وز تحسّر دست بر سر مىطوطيان در شكرستان كامرانى مى
 1مگس

 )يقول: تمرح طيور العشق في حقول السكّر بينما تضرب الذبابة المسكينة على رأسها تحسّراً(.
 هر عنايت كه داري اى درويش *** هديه حق شمرد نه كرده خويش

)يقول: كلّ عناية حظيت بها أيّها الدرويش انظر إليها كهديّة من الحقّ تعالى، لا أنّا شيء من  
 صنع نفسك(.

أنّ هذه النجاة والاستقامة هي من عند أنفسنا فإنّنا سنواجه المشكلات هناك، وإذا اعتبّنا 
فلا بدّ أن نعلم أنّا نكون من المطلوبين والمقرّبين والمرضّي عنهم إذا ما كناّ على معرفة تامّة 

 بالحال التي نحن عليها، وتحصيل ذلك أمر ممكن، ينبغي أن تكون مكانتنا واضحة لنا.

 كبوترقصة الحاج جعفر 

لقد كان الاختلاف بين المرحوم الحاج جعفر كبوتر آهنگى وبعض الكبار حول هذه 
المسألة، هل أنّ الذاتيّات تتغيّر، وهل ماهية كلّ إنسان قابلة للتغيّر أم لا؟ فقد كان يقول: إنّّا 

وهذا محلّ  تتغيّر، بينما كان الآخرون يقولون: إنّّا لا تتغيّر وتبقى على الحالة التي جعلت عليها،
بحث، المهمّ قالوا له ماذا نصنع بيّن لنا أنّّا قابلة للتغيير، أي: ماهيّات الأفراد من عوارض 
وذاتيّات وشقاء وسعادة، فقال اذهب وائت لِ بأحد الناس، ذهب فوجد رجلاً صاحب كلاب، 

ه إلى المرحوم فقال: لا أجد خيراً منه في هذا البلد، وقال له: خذ هذا المال وامض معي، فجاء مع
الحاج جعفر كبوتر آهنكي ـ وكان من المجتهدين والعلماء وكان مرجع تقليد ـ فنظر إليه 
المرحوم نظرة جعلته يتأوّه ويسقط على الأرض والدموع تنهمر من عينيه؛ فالنجاة من أين إذاً؟ 

ماذا نكون؟ الآن إنّّا من نَفَس ولِّ، مِن نَفَس درويش، مِن نَفَسٍ إلهيّ، أما نحن فمن نكون؟ و
إذا ارتبطنا بالسيّد العلامة فهل يرتفع الحساب والكتاب..!!؟ لا! فالسيّد العلّامة يتعامل معنا 
بتواضع شديد، ولم يكن ذلك من سيرة الماضين، كان يتواضع بشدّة، ولو اطلعنا على ما كان 

                                                           
 .6۷2*** ديوان حافظ، بيت من الغزل   1

https://madrasatalwahy.org/


  9 
 

لخجل، ولأغلِق الباب يجري في قلبه وكيف نتعامل معه، لما أمكننا أن ننظر إلى وجهه من شدّة ا
 في وجهنا ولما فتح أبداً، ولقلنا علينا أن نعمل بما يمليه علينا رأينا.

 بيان السر في الفقر والفاقة إلى الله

وبعضهم يمنوّن بأنّّم ارتبطوا، فليتركوا ولا يرتبطوا! من طلب منك أن ترتبط بالعلامة؟  
، كان ذلك افتخاره لأنّه يفهم هذه «مّدعبد من عبيد مح»لقد كان افتخار أمير المؤمنين أنّه 

الحقيقة، كان يدرك أنّ كلّ ما لديه هو من محمّد صلى الله عليه وآله، وإلا فما الفرق بينه وبين أخيه 
عقيل الذي ذهب إلى معاوية فأغدق عليه المال، هذا أخ وهذا أخ، ولم يكن قد وصله شيء من 

ا له، فقال: حسناً! إن لم تعطني ذهبت إلى معاوية. أمير المؤمنين سوى تلك الحديدة التي أحماه
فذهب إلى معاوية وملأ له جيبه، فهذا علّي وهذا عقيل. لذا فنحن نشاهد مسألة الفقر والحاجة 
في كافة أدعية أهل البيت عليهم السلام، فانظروا إلى أمير المؤمنين في دعاء كميل، وانظروا إلى 

صراخاً وعويلًا: أنا فقير، فالإمام الحسين يصرخ ويبكي الإمام الحسين في دعاء عرفة، نجد 
 ونحن نقول: لا، نحن أغنياء، ونحن نملك كذا وكذا.

ولذا يقال: إنّ القِيم في آخر الزمان قد اختلفت، فالعارف يطلق على من؟ على الطفل ذي 
د والوكيل الثلاثة عشرة سنة، فالعرفاء في زماننا هذا هم أبناء هذا السنّ!! العالم والمتعهّ 

والمسؤول على من تطلق؟ جيّد فهذا آخر الزمان في النهاية، من الذي يطلقون عليه لفظ العالم؟! 
لقد تغيّرت جميع هذه الأسماء وصارت تُطلق على غير أهلها، فنحن قد صرنا في آخر الزمان، و 

 صارت هذه المصطلحات مقلوبة.
نحن فماذا نفعل؟ نحن مصّرون على اختيار الإمام الحسين يقول الحق وينطق بالحقيقة، أمّا 

الطرف المقابل! ومن هنا علينا أن نعلم أنّ أولئك الذين وضعوا أنفسهم في المقام الصحيح، 
وكانوا يطلبون الوصول إلى الحق، فإنّ الله سيوصلهم بأي طريقة وبأيّ وسيلة إلى الحقّ، ولا 

لمسألة والواقع، ويكون صادقاً فيما بينه ينبغي أن نخدع أنفسنا، فالشخص الذي يريد أن يفهم ا
وبين الله في هذا الطلب، فإنّه سيصل وسيفهم، وسيلهمه الله الحقّ سواء في المنام أو في اليقظة، 

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

دع نفسك "فالمناط ليس القرب والبعد المكانّي الظاهريّ والماديّ، بل العمدة والقاعدة هي: 
ك فالوصول مضمون، والمطلب سيصل وعند ذل"دع نفسك" ؛ اذهب وحقّق مسألة"وتعال

إليك حتّى لو من رفيف الطير، ولو من حركة حيوان ما، ولو من إشارة أو كناية، ولو بالإلهام 
أو المكاشفة، سوف يصل المطلب إليك بشرط أن تكون في المقام والمكانة اللازمة للتلقّي، 

ولا نسمح لمسائل أخرى  بشرط أن نكون صادقين في التلقّي وطلب الفهم، فلا نخدع أنفسنا
أن تدخل وتؤثّر، فإذا تأكّدنا من ذلك فإنّ المطلب سيصل إلينا بالتأكيد، والرواية الواردة عن 

 الإمام العسكري تشير إلى هذا الأمر وتؤكّده.
بل الأمر أعلى من ذلك وأرقى؛ حيث إنّه لو كان الإنسان طالباً للحق واقعاً، فمن الممكن 

أشخاصاً آخرين في هذا المخاض باعتبارهم واسطة؛ وذلك من أجل  أن يدخل الله سبحانه
هداية ذلك الشخص المخلص وجذبه إلى الحقّ. وكثيراً من الأحيان يكون العديد من 
الأشخاص المؤثّرين في إحدى القضايا وسائط وأدوات لهداية غيرهم، نسأل الله أن لا يجعلنا 

أتي شخص ما ويغيّر مسار القضيّة وتحصل أحداث مجرّد وسائط لهداية غيرنا فقط، فأحياناً ي
وأمور...، مماّ يؤدي إلى دخول شخص آخر في الموضوع، ولكنّ الواقع أنّ الهدف هو هداية هذا 
الشخص الثاني، وأمّا الشخص الأوّل فلم يكن إلا واسطة ووسيلة فقط، وأمّا هو فهل يصل إليه 

وضوع آخر ومطلب آخر، ولكنّ الهدف من هذا نفع أو فائدة من الموضوع برمّته أم لا؟ هذا م
 الحدث كان هداية ذلك الشخص الثاني.

بناء على ذلك، إنّ ما يشكّل الحجر الأساس في السير والسلوك، والأمر الذي يعتبّ بمثابة 
عمود الخيمة في بناء السالك هو هذه الجهة؛ جهة الفقر والحاجة، وعدم رؤية النفس في مقابل 

، وفي مقابل الحقّ ـ طبعاً في مقام الولاية لا فرق بينهما ـ فإذا بدأنا بتدعيم وإحكام حقّانيّة الولِّ 
هذا الأساس بشكل صحيح أوّلاً، فسوف نرتقي ونرتفع بشكل سليم من بداية الطريق، وأمّا 
 إذا لم نحكمه من أول الأمر فإنّ بناءنا سيكون مائلًا مهزوزاً، يميل تارة إلى هنا وتارة إلى هناك،

وأحياناً يكون الميل والانحراف كبيراً، وأحياناً قد يكون صغيراً، وهذا يرجع إلى رحمة الله 
 ولطفه.

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

ولذا يجب أن ندعو الله ونسأله أن يوفقّنا لتحقيق هذه المسألة في نفوسنا بأسرع وقت 
فإنّ  ممكن؛ لأنّ هذا التوفيق إذا كان من نصيبنا وتم إحكام هذه المسألة وتحقيقها في نفوسنا،

الطريق بعد ذلك سيكون سهلًا يسيراً، وسيكون بمثابة النزول من مرتفع، ليس فيه صعوبة ولا 
هْلَ القُْرى﴿عناء، قال تعالى 

َ
نَّ أ

َ
ماءِّ وَ  وَ لوَْ أ قَوْا لفََتَحْنا عَلَيهِّْمْ برََكاتٍ مِّنَ السَّ آمَنُوا وَ اتَّ

رضْ
َ
 فماذا فعلنا بهم؟ أمهلناهم. ؛ يعني هؤلاء جاؤوا وكفروا وعصوا وطغوا،1﴾الْْ

 ضرورة الإخلاص في العمل

ورد لدينا في الروايات، أنّه عندما تصلّوا ينبغي أن تكون الصلاة خالصة لوجه الله، ولكن 
إذا جعلنا لله شريكاً فيها، فإنّ الله يقول: أنا غيور، وغيرتي تجعلني لا أرضى أن يكون لِ شريك 

ي سهمي من هذا العمل للغير الذي كان شريكي فيه. فالله عزّ في أي عمل ينتسب إلِّ، وأنا أعط
وجلّ لا يقبل أن يكون شريكاً في أيّ فعل من الأفعال المنسوبة له ولو بمقدار رأس إبرة. والآن 
انظروا ماذا سيكون لو دخل قلب غير هذا القلب، فماذا سيفعل الله حينها؟ حينها لا محيص من 

ك الغير إلى القلب. والآن يخطر على بالِ أنّ الدعاء الوحيد الذي أن خروجه تعالى، ثم دخول ذل
يمكن لنا أن ندعوه وأن نتوجّه به من بين أدعيتنا وأفكارنا وفي تأمّلنا في أنفسنا، هو نفس مسألة 

 ﴾وَ وجََدَكَ ضَالاًّ فَهَدى﴿شقائنا وانعدام الحيلة من أيدينا، وضلالتنا الذاتية التي يعبّّ عنها بـ 
 نلتف إلى أنّنا:  وأن

 بی عنايات حق وخاصان حق *** گر ملك باشد سيا هستش ورق
 )من دون عنايات الحقّ وخواصّ الحق *** حتّى الملك وجوده حبّ على الورق( 

فهذا الأمر لنا، وكلّ ما لدينا من امتياز عن الآخرين، ليس إلاّ تلك الالتفاتة التي التفت 
فيها الولِّ نحونا، هذه هي ميزتنا، فأين هو المتاع الذي جلبناه نحن إلى السوق؟! ماذا صنعنا 

 نحن؟! لا شيء، لم نصنع أيّ شيء. 

                                                           
 من سورة الأعراف 96الآية    1

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

قصّة  1 "مولانا"لتي يذكر فيها أنا لا أدري هل ذكرت هذه القصّة أم لم أذكرها! وهي ا
ذلك القاضي الذي كان في حلب وحاصلها: أنّ ما أتينا به هو لا شيء، أمّا الباقي ما هو؟ لا شيء. 
فكلّ الأشياء وسائر الآثار ومظاهر الكمال هذه ـ إن شاء الله تكمل كلّها وتتمّ بأكملها ـ جميعها 

تفاتة تأتي العنايات والفيوضات كلّها، أمّا إن لم عبارة عن نظرة من الولِ لا غير. فإذا التفت ال
 يلتفت فلا تسأل عن خبّ من الأخبار.

لقد رأيت بعض الأفراد الذين كانت لديهم حالات؛ بحيث لو أنّا رأينا حالاتهم لدهشنا 
من ذلك، لقد كان لديهم حالات توحيديّة، لا مجرّد مكاشفات صوريّة!! ولكن عندما أشاح 

هم، ذهب هؤلاء إلى قعر جهنمّ، فيا ليتهم توقّفوا في مكانّم فقط، واقتصر الولِّ بنظره عن
هبوطهم على ذهاب حالاتهم وفقط، بل أحرقوا القرآن، أحرقوا كتاب المفاتيح، وأنا رأيت 

 الأمر بعيني، لم كان كلّ ذلك؟ لأنّه أشاح بوجهه عنهم. 
. فقالوا: لقد قال هذا الأمر لماذا حصل معهم ذلك؟ لأنّه قال لهم: اصنعوا الأمر الفلاني

لك، ولم يقله لِ، وأنا سأفعل الفعل الفلاني. لقد وقفوا في قبال الولِّ. قال: لا، أنا بحسب رأيي 
 هذا الأمر جيّد، فقام بما يحلو له. ثمّ انظروا إلى ما حلّ به.

ن يسلب لا تعتقدوا أنّ الأمر حصل دفعة واحدة، لا، بل رويداً رويداً، فإذا كان يفترض أ
 ما كان عنده، فإنّ الأمر يحصل رويداً وبالتدريج. 

لذا ينبغي أن نسأل الله عزّ وجلّ أن يستجيب لنا أدعية الإمام السجّاد، وأن يلفت نظرنا 
إلى هذه المسألة الأساسيّة، وإلى نقصاننا الواقعي؛ من أنّ كل ذلك ناشئ من جهلنا، فنحن 

 فماذا يمكن أن نفعل أكثر من ذلك؟جهلاء. لقد أرونا الطريق، فلم نقبل، 
عندما قلت لأحد الأشخاص: يا سيّدي هذه المسألة التي ذكرتها مع وضوحها الذي لا 
يعلوه غبار لماذا لا يقبلون بها؟ فقال: ماذا تفعل إن لم يشأ الله أن يهدي شخصاً من الأشخاص، 

 وأيّ سبيل يمكن أن تسلكه معه.

                                                           
 منظوره مولانا جلال الدين الرومي صاحب المثنوي.   1

https://madrasatalwahy.org/


  13 
 

ن هذا الطريق، وتسلك معه ذلك الأسلوب، وتتودّد فمهما تفعل لا يقبلون، تدخل له م
 له، وتتلاطف معه، وتبيّن له المسألة، لكنهّ لا يريد. فماذا تفعل أكثر من ذلك؟

 بعد ذلك قال: اللهم اجعل عواقب أمورنا خيراً.

  

 اللهم صلّ على محمدّ وآل ومحمدّ

https://madrasatalwahy.org/

	طرف من موانع السير إلى الله
	التوحيد والولاية
	الله مصدر الخير والكمال
	دور الولي في الوصول إلى الحق والحقيقة
	قصة الحاج جعفر كبوتر
	بيان السر في الفقر والفاقة إلى الله
	ضرورة الإخلاص في العمل

