
 

 

 

  

 هو العليم 

  

 اللهم إني أسألك بمعاني جميع ما يدعوك به ولاة أمرك

 ٢٢۱المحاضرة  -شرح حديث عنوان البصريّ  

  

  ألقاها:

 آية الله الحاجّ السيّد محمّد محسن الحسينيّ الطهرانيّ 

 قدس الله سره

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 أعوذ باللـه من الشيطان الرجيم

 بسم اللـه الرحمن الرحيم

 الحمد لله ربّ العالمين

 والصلاة والسلام على سيدّنا ونبينّا أبي القاسم محمد

 وعلى آله الطيبين الطاهرين

 واللعنة على أعدائهم أجمعين

  

  

 خصوصيةّ شهر رجب عن شهر رمضان: غلبة جنبة التوحيد

ء هذا الشهر هو شهر رجب، والرفقاء مطّلعون على أهميّة هذا الشهر وبركاته، والأصدقا
مطّلعون على وصايا الأعاظم المتعلّقة بهذا الشهر وبالأشهر اللاحقة، بل إنّ إحدى السيّدات 

 أرسلت لي سؤالًا ، وقالت: 
طالما أنّ شهر رجب له جميع هذه الخصوصيّات التي طرحتموها، وبما أنّ البُعد التوحيديّ 

مضامين الأدعية الواردة فيه والآثار التوحيديّة تتجلّى فيه أكثر من غيره، وهو ما يتّضح من 
شهر رجب شهر كذلك؛ فلماذا إذن نجد أنّه تمّ التأكيد على شهر رمضان، حيث ورد في الرواية: 

. فلماذا نجد أنّه تمّ التأكيد والًهتمام بشهر رمضان، )(الله، وشعبان شهري، ورمضان شهر أمّتي
 رمضان؟ ولماذا نرى كل تلك الحالًت التي تنقل عن الأولياء في شهر 

والجواب هو أنّ شهر رجب يغلب عليه البعدُ التوحيد والخصوصيّات التوحيديّة، والذين 
يستفيدون من هذا الشهر استفادةا عظيمةا هم الذين يمتلكون درجاتٍ ومقاماتٍ من ناحية 

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

، وستكون تلك  إدراك المعارف التوحيديّة، فهؤلًء ستكون استفادتهم من شهر رجب عظيمةا
ة، ونحو ارتباط نفوسهم مع تجلّيات الله عزّ وجلّ وفيوضاته في هذا الشهر التجليّات التوحيديّ 

 ـ والتي تتجلّى في نفس السالك ـ تجلّياتٍ خاصّة، وستكون لهم حالة وشعور متميّزين. 
ولكنّ شهر رمضان، هو شهرٌ تكون فيه رحمة الله عزّ وجلّ متّسمة بالسعة والشمول؛ أي 

ل على كلّ إنسان فيه، مقدارٌ من الرحمة يتناسب ومرتبته التي هو أنها تكون عامّة فيه، وسيتنز
 فيها. 

إذن لكلّ شهرٍ من هذين الشهرين خصائصه التي تميّزه، ولً تداخل لأحدهما بالآخر، 
 فلشهر رجب نوعٌ خاصٌّ من التجلّيات التي تتجلّى للإنسان، أمّا شهر رمضان فله نوعٌ آخر.

لوقت نحتاج أن نستنشق الأوكسيجين، ولً تتنافى حاجتنا نحن نتناول الطعام، وفي نفس ا
إلى أحدهما مع حاجتنا إلى الآخر، وكلاهما ضروريٌّ لنا، ولً نستطيع أن نقول: نحن سنستنشق 

، وسنستغني عن الطعام.   الهواء، ثمّ نستغني عن شرب الماء، أو أنّا سنشرب الماء مثلاا
رفع بعض المشاكل، لكنهّم بدلًا من ذلك هناك من يعيش مدّة على الماء فقط من أجل 

 يُبتلون بأنواع الًبتلاءات والأمراض. 
، وكذلك الدواء  ، والهواء ضروريٌّ إذن الماء ضروريٌّ لنا، وكذلك الطعام ضروريٌّ
، كلّ واحدٍ منها في مقامه، فذلك التأثير الذي ينتج عن الماء، وذلك الإحساس الذي  ضروريٌّ

، وهو يختلف عن ذلك الإحساس الذي تحسّون تحسّون به بعد شرب الما ء، هو إحساسٌ خاصٌّ
به بعد تناول الطعام. فهل لهما إحساسٌ واحدٌ؟! لً، بل يختلف الًحساس فيهما. فالماء يُوجِد 
فيكم حالةا من الحالًت، أمّا الطعام فيُوجِد فيكم حالةا أخرى. لو اختنقتم وقُطع عنكم التنفّس 

الة التي تحصل لكم؟ ثمّ بعدها حينما يعود إليكم التنفّس، فستحصل عدّة لحظات، فما هي الح
لكم حالةٌ خاصّةٌ، هذه الحالة لً تحصل لكم عند تناول الطعام ولً عند شرب الماء، هل التفتم 

 إلى الأمر؟ 

https://madrasatalwahy.org/


  4 
 

 اختلاف الناس في الاستفادة من شهر رجب وعدم اختصاصه بالأولياء 

لتي تحصل للإنسان فيه، تلك التجلّيات إنّ خصوصيّات شهر رجب، والتجلّيات ا
التوحيديّة، هي لكلٍّ إنسان بحسب المرتبة التي هو فيها، فعلى العوام ـ في حال كانوا من أهل 
الصلاح ـ أن يقوموا بالأعمال الحسنة، ويزيدوا من مراقبتهم ضمن هذا المستوى. ولً ينبغي أن 

مختصٌّ بالمرحوم العلّامة الطهرانّي نقول: يا عزيزي! إنّ شهر رجب مختصٌّ بالأولياء و
ا، أوَلسنا  وبالمرحوم الحدّاد والسيّد القاضي، لً، أو نقول: هو للأئمّة! لً، بل هو لنا نحن أيضا

ا من عباد الله.  من عِباد الله؟ نحن أيضا
إنّ لكلّ إنسان ارتباطاا بالله بنفس تلك المرتبة التي هو فيها، فمجرّد تواجدكم هنا الآن، 

، فلو لم يكن لديكم أيّ وسعي كم لفهم المطلوب والمباني، يعني أنّ لديكم ارتباطاا واتصالًا
ارتباط لما تواجدتم هنا، ولكنتم في مكانٍ آخر، نفس مجيئكم إلى هنا لكي تستمعوا إلى شرح رواية 
، لو لم يكن هناك ارتباط، لجلس أحدكم  عنوان البصري، سببه هو أنّ لديكم ارتباطاا واتصالًا
يستمع إلى قصّة خياليّة، أو يشاهد مباراة كرة القدم.. الكرة ذهبت إلى اليمين.. الكرة ذهبت إلى 

ا:[ فهذا أحد الأعمال التي يمكن القيام بها!!   اليسار، ]يقول سماحته ساخرا
حسناا، إنّ مجيئكم إلى هنا كان سببه الجنبة الربطيّة التي لديكم، وهذا الًرتباط، إنّما يكون 

 ر المرتبة والموقعيّة التي يكون عليها الإنسان. بمقدا
أذكر أنّ المرحوم الوالد كان يتحدّث أحياناا، كان يتحدّث في بعض المجالس، في مجالس 
عصر الجمعة، أو في ليالي شهر رمضان المبارك، كان يُنبّه على بعض المسائل، وذلك بحسب 

ا بالنسبة لنا، وكان عدد الحضور ظروف ذلك الزمان، وكانت أحاديثه تلك جميلةا وجذّاب ةا جدًّ
، فهو يختلف باختلاف  ، وأحياناا خمسة عشر رجلاا ، وأحياناا ثلاثين رجلاا عشرين رجلاا
ا عن الآخر،  ا مختلفا المجالس. وحينما ينتهي من حديثه، كناّ نرى أنّ كلّ فردٍ منهم قد فهم أمرا

قول أحدهم: فهمتُ كذا، والآخر يقول: الكلام واحدٌ، والحديث واحدٌ، ولكن عندما نسألهم، ي
 …فهمتُ كذا، والثالث يقول: فهمتُ بهذا المقدار، والرابع يقول: لً.. رأي العلّامة كان كذا

ا من الفهم يختلف عن  ألم تلتفت له حينما قال كذا...، هل التفتّم؟ كان لكلّ واحدٍ منهم نوعا

https://madrasatalwahy.org/


  5 
 

ا. مع أنّ الكلام  الآخر، وكان يحاكم المطالب على أساس فهمه هو، وكان يرتّب على ذلك أثرا
ا.   كان واحدا

يعني: كلّ إنسان سيفهم المسائل بمستواه، وبقدر ما له من الًرتباط والًتصال، وبقدر 
 ما له من سعة وجوديّة ومعلومات، وبقدر ما ينسجه من معلومات، لً أكثر. 
ن الخصوصيّات، نعم في بعض الأحيان، يقع اشتباه في الفهم، وهو يرجع إلى نوعٍ م

ا إذا ما أردنا  والمواقف التي يمكن لنفس الإنسان أن تتخذها، وهنا تصبح المسائل دقيقةا جدا
 أن نبيّن ما هي جذور وعلّة هذا الًختلاف. هل التفتّم؟

حسناا، هذه هي وظيفتنا وتكليفنا بالنسبة إلى شهر رجب والفيوضات التي تتنزّل فيه، 
لأيّ فردٍ من الأفراد أن يتجاهل الًرتباط بالله عزّ وجلّ، فيقول: وهذه هي مرتبتنا، ولً يمكن 

إنّ هذا الشهر هو لأولياء الله، ولً علاقة لنا به. إنّ أولياء الله يحصلون على نصيبهم منه، ولكن 
هل يعني ذلك أن ننزوي بأنفسنا؟ إنّ أولياء الله يأخذون حصّتهم وحظّهم، ويحصلون على 

ي لهم من المقام والرتبة، والتجلّيات التي تحصل لهم تتناسب مع سعتهم نصيبهم، بالمقدار الذ
: ورد في القرآن عن النبي موسى أنّه:  ا تَََلََّّ رَبُّهُ للِجَْبَلِ جَعَلهَُ دَكًّا وَ خَرَّ }الوجوديّة، مثلاا فَلمََّ

هرة بأمرٍ مادّيٍ، ماذا ، حينما تجلّى الله عزّ وجلّ للجبل، وحينما تعلّقت إرادته القا{صَعِقًا مُوسى
ا في  حصل لذلك الجبل في قبال إرادة الله تلك؟ صار مثل الريشة، تصدّع وتفتّت وصار متناثرا
ا. يريد الله عزّ وجلّ هنا أن يقول: إنّ المادّة لً يمكنها أن  الهواء كذرّات القطن، وصار مندكا

ل وغير المادّة حتّى، هي في مقام تقاوم مسألة التجلّّ والقدرة التي تتنزّل، فهنا كلّ مادةٍ ب
الًنفعال، والجنبة الفاعليّة ]التي لله عزّ وجلّ[ هي التي تأتي وتؤثّر، وتغيّر في هذه المادّة، 

 وتخرجها عن حالتها الأولى. 
ا ووقع على الأرض وأغشَي عليه {صَعِقًا وَ خَرَّ مُوسى}حسناا،  ، هنا النبيّ موسى خرّ صعقا

الآن هو: لو كان هناك أحد الأنبياء مكان موسى أو أحد الأولياء من ذوي بسبب ذلك، والكلام 
ا؟ قد لً يحصل معه نفس  المقام الأرفع من مقام موسى عليه السلام، فهل كان سيصعق أيضا

https://madrasatalwahy.org/


  6 
 

 …الأمر. فالنبيّ موسى هو الذي حصل معه هذا الأمر في هذه الحادثة، أمّا لو كان هناك فردٌ آخر
 . 

ا:[ الآن لو أردت أن أفصّل في الأمر أكثر وأعمّقه أكثر، فينبغي أن ]يقول سماحته مماز حا
 نراعي عواقب الأمر! 

ما حصل إنّما حصل مع النبيّ موسى، ويحتمل أنّه لو كان هناك إنسان آخر له مرتبة أعلى 
وكان أقوى من ناحية الًستعداد والقابليّة، ومن ناحية فعليّة المراتب الوجوديّة، فيحتمل أنّه ما 
ا، فحصول حالة الإغماء والصعق  كان ليُغشى عليه، ولً ليُصعق. نعم لو كان ذلك موجودا

سبة له تحتاج إلى تجلٍّ أعلى أقوى، هل التفتم للأمر؟ فليس الأمر سواء للجميع، بحيث لو بالن
ا. لً، بل  حصل مع النبيّ الأكرم صلّى الله عليه وآله ما حصل مع النبيّ موسى لصعق هو أيضا
من الممكن أنّه كان يستطيع أن يحتملها ولوقف أمام عظمة الله ينظر إلى الجبل والسماء 

ا هكذا وهو يقول: سبحان الله والحمد لله. مع أنّ النبيّ موسى والصحرا ء، ولكان ظلّ واقفا
ا لم يكن.  ا يقف هكذا وكأنّ أمرا  صُعق وأغمي عليه، لكنّ النبيّ محمّدا

أمّا الأمر الذي ينبغي أن يُغيّر حالة النبيّ صلّى الله عليه وآله، فإنه إذا ما جاء يفتّت المُلك 
]وليس الجبل وحده[، ولً يكفيه ذلك التجلّّ الذي يُخرج النبيّ موسى عن والملكوت بأكملهما 

ا.   حالته! بل التجلّّ الذي يحتاجه مختلف تماما
، هذا الدعاء وارد في ليلة السابع والعشرين من شهر "اللهم إنّي أسألك بالتجلّّ الأعظم"

الله عليه وآله، وهو  رجب، وهي ليلة المبعث، وهو الدعاء الذي ورد بحقّ رسول الله صلّى 
يشير إلى هذه الفكرة، وهنا ]في هذا الدعاء[ نلتفت إلى أنّ التجلّّ الذي وقع للنبيّ موسى، والذي 
ا ويقاوم، ويثبّت نفسه ويحفظها، كان هو تجلّّ الولًية، وقد جاء على  لم يتمكّن معه أن يبقى واقفا

 يُصعق. ، هذا التجلّّ هو الذي جعل النبيّ موسى{كن فيكون}نحو 
ا هذه كلّها أسرارٌ وإشاراتٌ، فلماذا ينبغي أن تحصل للنبيّ موسى؟ وما الذي كان  طبعا
يحصل في نفس النبيّ موسى بحيث يرسل له الله عزّ وجلّ هذه الإشارة وهذه الفكرة ويُبرزها 

 له، ففي نهاية المطاف، ينبغي أن يكون هناك سبب لحصول هذه المسائل! هل التفتّم للأمر؟ 

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

، لكلّ إنسان حاله الخاصّ به، وارتباطه الخاصّ، فالنبيّ موسى له مقامه الخاصّ ع لى كلٍّ
به، والنبيّ عيسى له مقامه الخاصّ به، ورسول الله صلّى الله عليه وآله يختلف عنهم فله مقام 

، وله تلك الأوضاع والأحوال والفيوضات التي كانت تفاض على نفسه، "أوّل ما خلق الله ..."
ذا مختصٌّ به، وكذلك الأئمّة عليهم السلام لهم مقاماتهم الخاصّة بهم، والأولياء لهم مقاماتهم وه

الخاصّة بهم .. نحن كذلك لنا مراتبنا الخاصّة بنا، فلكلٍّ مقامه الخاصّ به، وإلًّ فلماذا نأتي وندعو 
ه، ولً ينبغي أن ييأس، ولً . نعم ينبغي على الإنسان أن يطلبَ من الله أن يزيدربّّ زدني علماا الله: 

ينبغي أن يغفل عن رحمة الله عزّ وجل، بل ينبغي أن يطلب من الله أن يزيد له هذه السعة، وينبغي 
أن يخطو في سبيل تطوير وزيادة هذه السعة، وعليه أن يتقدّم نحو الأمام، وأن يستشعر المسائل 

والآخر، وعلى كلّ حال علينا أن نعلم التي أضيفت له، إذن إنّ حالًت الإنسان تختلف بين الحين 
 أنّ الأولياء لم يذكروا هذه الوصايا ] التي توصي بالًهتمام بشهر رجب[ بلا سبب. 

كان المرحوم العلّامة ]الطهراني[ رضوان الله عليه في مثل هذه الأيّام، )حينما كان يسكن 
ين الحين والآخر يبيّن بعض في طهران، وكذا حينما اعتكف بالعتبة الرضويّة المقدّسة(، كان ب

المسائل لأصدقائه عند حلول بعض المناسبات والشهور، ومن جملة المسائل التي أذكر أنّه 
ا أو  بيّنها في شهر رجب لأصدقائه، هو شرح أدعية شهر رجب، فقد كان يبيّن كلّ سنةٍ دعاءا

يشرح هذه الأدعية  دعائين منها، سواء أكان المجلس خصوصيًّا أم عموميًّا في المسجد، فكان
 التي وردت في شهر رجب، والتي تمّ التأكيد عليها. 

أذكر أنّه في ليلةٍ من الليالي )عندما كنت في السابعة عشر أو الثمانية عشر ، ولم أكن معمّماا  
حينها(.. في ذلك الزمان كناّ نذهب أحياناا بصحبته إلى المسجد، وأحياناا كان يسبقنا، ثمّ نلحق 

ا آنذاك، وكنت به إلى ال مسجد. في تلك الليلة سبقني ، ثمّ لم أذهب ولم ألحق به، كنت متعباا ومُرهقا
أشعر بالصداع، أضف إلى ذلك كسلّ، فأنا لً أبرئ نفسي من الكسل، بل وبالإضافة إلى الصداع 
والإرهاق، كان هناك كسل من جانبي، والخلاصة أنّي لم أذهب إلى المسجد، وكان قد سبقنا، 

 عاد سألني: يا فلان، لماذا لم تذهب إلى المسجد؟! فقلت له: سيّدنا، لم أكن على ما يرام . وحينما
، فالليلة تحدّثنا عن هذه الفقرة ]يشير سماحته إلى الفقرة التي  فقال: لقد خسرتَ خسارةا كبيرةا

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

... ، "كاللهم إنّي أسألك بمعاني جميع ما يدعوك به ولًة أمر"أمامه في كتاب الأدعية[، وهي: 
، ولً أذكر أنّه شرح هذه الفقرة مرّةا أخرى، وفي  فقلت: وا ويلاه، فعلاا خسرتُ خسارةا عظيمةا
تلك الأيّام لم تكن محاضراته تسجّل، لم تكن هذه الآلًت متوفرة بسهولة، وهو لم يكن يسعى لأن 

ردت في شهر يتمّ تسجيل ما يطرحه من مسائل، ولكنيّ أتذكّر أنّه شرح سائر الأدعية التي و
 رجب. 

 شرح دعاء اللهم إني أسألك بمعاني جميع ما يدعوك به ولاة أمرك

فلنقم الليلة بشرح بعض فقرات هذا الدعاء للرفقاء ، ولكن أين هذا من ذاك؟! فلا 
تجلسوا على أمل أن تسمعوا تلك المطالب، كلّا يا عزيزي، فهذا بياني أنا لها، و أنا حالي معلوم، 

ان أولئك العظماء؟! و الحقيقة أنّ مثل هذه الأدعية إنّما ينبغي أن تُفسّر على لسان فأين هذا من بي
 أولئك.

  اللهمّ إنّي أسألك بمعاني جميع ما يدعوك به ولًة أمرك...]يقول الإمام عليه السلام:[ 

 سند الدعاء ومصدره

لغيبة لقد روي هذا الدعاء عن حضرة صاحب الزمان عليه السلام، و وصلنا في زمن ا
الصغرى عن طريق النائب الثاني من النواب الأربعة و هو محمّد بن عثمان، حيث أمره الإمام 

 عليه السلام أن يوصله لشيعته وينشره بينهم.
النائب الأوّل هو عثمان بن سعيد، و الذي كان من أصحاب الإمام الهادي و الإمام 
العسكري عليهما السلام، ثمّ إنّه لما حصلت الغيبة الصغرى، صار النائب الأوّل، و من بعده 

ا بزيارة قبره في بغداد، فقبور النوّاب الأ ربعة جاء ابنه محمّد بن عثمان نائباا ثانياا، و قد تشّرفنا يوما
كلِّهم هي في بغداد، و قبل سنتين أو ثلاث عندما ذهبنا للتشّرف بالزيارة، وصلنا إلى قبره صدفة 
حيث كناّ في بغداد و أردت أن أصلّ الظهر في بغداد، فوجدت أنّ بعض الناس يذهبون إلى بقعة 

زمان عليه خاصّة فذهبت إليها فإذا بقبر محمد بن عثمان هناك ، وهو النائب الثاني لصاحب ال
السلام. أمّا النائب الثالث فهو الحسين بن روح، و الرابع كان جناب علّ بن محمّد السمري، و 

https://madrasatalwahy.org/


  9 
 

قد كان هؤلًء الأربعة ـ ولمدّة خمسة و سبعين سنة التي تمثّل الغيبة الصغرى ـ هم الواسطة بين 
 الإمام و شيعته.

ريّ عليه السلام، إلًّ أنّ وقد توهّم البعض بأنّ هذا الدعاء هو من طرف الإمام العسك
محمّد بن عثمان لم يكن له تلك الموقعيّة في زمان الإمام العسكري، بل كان والده هو صاحب 
الإمام العسكريّ لً هو، و من هنا يتبيّن جليًّا أنّ هذا الدعاء إنّما هو من طرف صاحب الزمان 

 عليه السلام.
، يعني يا ربّ إنّي أطلب منك؛  لًة أمرك()اللهمّ إنّي أسألك بمعاني جميع ما يدعوك به و

 لأن السؤال هنا بمعنى الطلب لً بمعنى الًستفهام، فالسائل هو الذي يطلب شيئاا من الإنسان.
أسألك بتلك الحقائق وتلك المراتب وتلك  )... بمعاني جميع ما يدعوك به ولًة أمرك(

لك الحقائق والمعاني التي يرتبطون المسائل التي يدعوك بها ولًة أمرك، ويطلبون منك بها، وبت
بك من خلالها، وبتلك القضايا والمعاني التي انطوت عليها نفوسهم المطهّرة، فأنا أطلب منك 

 مثل تلك المسائل!
وفي الحقيقة ، عندما يقرأ الإنسان هذه العبارات فإنّه يحتار ويعجب أنْ ما الأمر؟! و ما 

قائق التي يرتبط بها ومن خلالها ولًة أمر الله به عزّ و القضيّة؟! فالحديث عن تلك المعاني والح
 جل!

 حقيقة مقام الأمانة على سرّ الله ومظاهره في سيرة الأئمة عليهم السلام

، إنّهم الأمناء  ) المأمونون على سّرك(حسناا، فمن هم هؤلًء الذين نتحدّث عنهم؟ إنّهم 
، فمقام السّر هو مقام الإرادة، و مقام مشيئة على حقيقة مشيئتك و تقديرك المعبّر عنه بمقام السّر 

الله تعالى الذي لً يعرفه أحدٌ و لً يطّلع عليه أحدٌ، و لً يناله أحد، فذاك المقام هو مقام السّر، 
 فهؤلًء هم الأمناء على مقام السّر هذا.

 في عنقه، إنّ الأمين على مقام السّر هو ذاك الذي يجلس في منزله، فيأتي القوم و يلقون حبلاا 
ويجرّوه بالإجبار إلى المسجد ليبايع، هذا هو الأمين على مقام السّر! هل التفتّم؟ حتّى يصل 

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

الأمر إلى أن تعترض عليه زوجته التي هي بنت رسول الله صلّى الله عليه و آله أن: ما الذي 
ات التي تحمّلها حصل؟! و ما الذي حلّ برسالة أبّ؟! و ماذا حصل بنبوّة أبّ؟! و ماذا عن المشقّ 

طيلة ثلاثٍ و عشرين سنة؟! و ما هو مصير تلك الحروب و الغزوات؟! و ما هي نتيجة الجراح 
 التي تحمّلها؛ فقد جرح وكسرت رباعيته، وكسرت رجله؟! ما الذي حصل بها وما نتيجتها؟!

ا ليبايع بالإجبار هو الأمين على  مقام فهذا الذي يجلس في منزله، فيأتون و يجرّونه مقيّدا
 السّر! إنّ هذا هو الذي عنده اطّلاع على تلك المشيئة والإرادة! هل فهمتم؟

من هو المأمون على السّر؟! إنّه ذاك الذي عندما أراد أن يخرج من المدينة المنوّرة، جاء 
إليه أخوه محمّد بن الحنفية ، وقال له: ما الذي يجعلك تخرج؟ و إلى أين تذهب؟! ألً تدري ما 

ري في الدنيا؟! ألً تدري أوضاع يزيد و ما ينوي أن يفعله ؟! إنّ جميع الناس سيكونون الذي يج
! هذه هي مشيئة الله.  ضدّك. فأجابه: إنّ الله شاء أن يراني قتيلاا

، فلماذا تأخذ النساء و الأطفال إذن ؟!  فسأله بعد ذلك: إن كانت مشيئة الله أن يراك قتيلاا
 رب ؟! فأجابه: إنّ الله شاء أن يراهنّ سبايا.هل تحسن النساء القتال و الح

 هذا هو الأمين على السّر! 
فبناءا على ذلك، من هو المأمون على السّر؟ الأمين على السّر هو ذلك الشخص المطّلع 

 على مشيئة الله تعالى! فمن يكون ذلك ؟ إنّه الإمام.
أنا إمام ؟! أنا الذي لً  ؟! هل "إمام"فهل عرفنا من هو الإمام؟! و من الذي يطلق عليه 

أعرف من الذي يقف خلف هذا الجدار ! وحتّى لو ذهبت إلى هناك خلف الجدار، فمع ذلك لً 
أدري من هناك حتّى أفتح عيني و أنظر، فلو وضع أحد يده أمام ناظِريّ ، فلن أعرف كذلك من 

ا؟!  هناك! فهل أكون حينئذٍ إماما
تي لها اطّلاع على مشيئة الله و إرادته، و حينئذٍ هل إنّ الأمين على السّر هو تلك الذات ال

شاء الله أن "يمكن لها أن تقوم بأمر مخالف لها؟! هل يمكن ذلك؟! فذلك الذي اطّلع على أنّه 
، هل يمكن أن يخالف تلك المشيئة بعد ذلك؟! فعندما تكون مشيئة الله أن تسبى "يراهنّ سبايا

له، و عندما تتعلّق إرادة الله بأن تُكشف بنت أمير المؤمنين ذراري رسول الله صلّى الله عليه و آ

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

عليه السلام أمام الناس، و عندما تكون مشيئة الله أن تقاد ذراري رسول الله بالسلاسل 
والأغلال إلى مجالس يزيد وابن زياد وشوارع الشام وعبر الصحاري والبلدان، فمن الذي يطّلع 

 مام زين العابدين عليه السلام، فهو الأمين على السّر.على تلك المشيئة ويجريها؟ إنّه الإ
إنّه ذلك الذي يأتي في اليوم الثالث عشر من محرّم، فيجد الأفراد حيارى لً يدرون كيف 
ا بلا رؤوس، فمن يدري أين الإمام الحسين عليه  يدفنون تلك الأجساد؛ إذ كانت الأجساد جميعا

يب؟! لً يعرف أحد من أحد... لقد نفّذ الإمام السلام ، وأين حضرة أبّ الفضل، وأين حب
ا فإنّ مشيئة الله  الحسين عليه السلام مشيئة الله تعالى إلى هنا، و أمّا من هذه النقطة فصاعدا
ستجري و تنفّذ على يد الإمام زين العابدين عليه السلام، و ذلك أنّ الذي جاء يوم الثالث عشر، 

فقال لهم: ادفنوا هذا هنا، و ادفنوا ذاك هناك، فهذا عمّي  و ركب على الناقة و جاء إلى كربلاء،
وهذا والدي وهذا أخي علّّ الأكبر.. ذلك الإنسان هو نفسه المقيّد بالأغلال والذي يقاد الآن 
مع قافلة السبايا نحو الكوفة! لقد قُيّد عنقه بنوعٍ خاص من الأغلال يجعل كلّ يوم يمرّ عليه 

 بمثابة عاشوراء جديدة!
ذهبت ذات مرّة إلى أحد البلدان، و زرنا مكاناا تعرض فيه آلًت متعلّقة بالسجون في  وقد

العصور الماضية، و أدوات السجون التي كانت تستعمل منذ ألف سنة و أمثال ذلك، و بينما 
كنت أنظر إلى الأدوات، فوقع نظري على قيدٍ غريب، فأخذت أتأمّله لأعرف ما هو، و عندما 

لمكتوب هناك عنه، تبيّن لي أنّه نفس جامعة الحديد التي قيّدوا الإمام السجاد قرأت التوضيح ا
عليه السلام بمثلها، و عندما تصوّرت أنّني قُيّدت بذلك القيد، وجدت أنّني لً أقدر أن أتحمّله 

 حتّى خمس دقائق، فهذا هو الغلّ الذي قيدوا به الإمام السجاد عليه السلام!
ذي يتلقّى المشيئة الإلهية ليجريها و يكسوها لباسَ الوجود إنّ هذا الإنسان هو ال

الخارجيّ! هل التفتّم إلى ما أريد قوله؟ فذلك الذي يأتي يوم الثالث عشر فيعيّن أجساد الشهداء: 
ا؟! بالطبع يقدر، و لكنهّ مع ذلك يقول:  ألً يقدر أن يتخلّص من قيوده بسهولة و يمشي مرتاحا

بقى! لً بد أن تبقى! هذا هو الإمام! و هكذا يكون الإمام! علماا أنّ هذا أوّل لً بدّ لهذه القيود أن ت

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

درجة من القضيّة ، والآن نريد أن ننتقل إلى الحديث عن الرتبة الأعلى إن قدرنا وتمكناّ، فهذه هي 
 الرتبة الدنيا من الأمر.

يودّع أهله الوداع .. المأمون على السّر هو ذلك الذي عندما يأتي ل) المأمونون على سّرك(
الأخير، فيرى طفله الرضيع يتلظّى من العطش ولً يقدر من شدّة العطش حتّى على البكاء 
والتأوّه، وهذا الأمر وارد في الروايات، فيأتي و يأخذه معه إلى الخارج. ألً يعلم أنّ سهم حرملة 

ا؟! سيأتي ويصيبه؟! ألً يعرف ذلك؟! كيف و هو قد بيّن تفاصيل ما سيحدث في  كربلاء مقدّما
ا كهذا سيصيب  فهل يُعقل أن لً يدري بأنّ ذلك سيحصل؟! فمن هو الأب الذي يدري أنّ أمرا
ابنه الرضيع، و مع ذلك يأتي بنفسه و يحمله و يعرّضه لمثل ذلك؟! من يقدر على ذلك؟! من؟! 

صوّب سهمه إنّه يحمل علياا الأصغر و يأتي به، و من جهة أخرى يجب أن يأتي ذلك الملعون وي
بدقّة نحو علّّ الأصغر، ولكن لو أنّ الإمام عليه السلام حرّك هذا الطفل عشرة سنتيمترات ... 
إنّ تحريك طفل رضيع عمره ستّة أشهر أمرٌ يسير إذ وزنه خفيف، فلو أنّه حرّكه عشرة 

ا، ولكنهّ مع ذلك يبقى ثابتاا في مكانه، فيأتي  السهم سنتيمترات لما أصابه السهم ولذهب بعيدا
 ليصيب الهدف بدقّة! هذا هو الأمين على السّر ! هذا هو الأمين على السّر!

، يعني هؤلًء يبشّرون الناس بأمرك.. يعني  )المستبشرون بأمرك(ثمّ يقول عليه السلام: 
تلك الحقائق التي يراد لها أن تتنزّل من عندك ، فهم يبشّرون الناس بها ، ويدعون الناس إليها أن 

ا الناس تعالوا إلى هنا، أين أنتم خانعون؟ إلى أين تذهبون؟ وإلى كلام من تصغون؟ انهضوا يا أيّه 
 وانظروا ماذا هنا لدينا؟! 

 وصف الأئمة لقدرة الله وصف تكويني 

ا إلى ضيق  )الواصفون لقدرتك( ا في توضيح هذه المطالب، نظرا علينا أن لً نغوص كثيرا
تك، أي أنّهم مستقرّون في مقام تحقّق قدرتك، لً أنّهم الوقت، فهؤلًء هم الذين يصفون قدر

ا، إلهي أنت لديك القدرة؛ فقد خلقت السماء  يقولون يا إلهنا أنت قادر، فأنا أقول ذلك أيضا
ا حقيقيًّا خارجيًّا، أي تلك القدرة  وخلقت الأرض، والنجوم. لً بل هم يصفون القدرة وصفا

https://madrasatalwahy.org/


  13 
 

فة القادر تظهر في ذواتهم في الخارج، هذا معنى أنّهم الواقعيّة لله واسم القدير والقادر وص
ا الذي يبيّنه الإمام  الواصفون لقدرتك، فتلك القدرة الإلهيّة الأزليّة... وهذا أمر عجيب جدًّ

 عليه السلام هنا.

 متانة الزيارة الجامعة وبيان شيء مما ورد فيها 

يقال إنّ الزيارة الجامعة لً سند لها، فقد سمعت أنّ رجلاا كتب في مقالًته أنّ غلاة الشيعة 
هم الذين اخترعوا الزيارة الجامعة. فليقل من هم هؤلًء؟! ففي النهاية ليست الزيارة الجامعة 

، بل هي تحتاج إلى عالم وعارف و حكيم، بالتي يمكن أن يكتبها إنسان عاديّ كبائع الشمندر مثلاا
وعلى الأقل لً بدّ أن يمتلك هذه العلوم الظاهريّة، فمن هو يا ترى الذي كتبها؟! من هو الذي 
نطق بها غير الإمام الهادي عليه السلام؟! ومن الذي يمكنه أن ينطق بها غيره؟! فعباراتها أقوى 

سيلة وأنتم الواسطة وأشدّ من هذه العبارات التي نقرأها الآن، ففي الزيارة الجامعة أنّكم أنتم الو
بين الله والخلق، وبواسطتكم تمطر السماء وتنزل البركات على الأرض، وحقيقة وجودكم تملأ 

فحقيقة أرواحكم هي التي تسيطر  أرواحكم في الأرواح وأجسادكم في الأجسادالعالم كلّه، 
عدكم الخلَقيّ بالنسبة وتهيمن على كافّة عوالم الأرواح والعوالم المجرّدة، وفي صورة الظاهر فإنّ بُ 

إلى البدن هو الذي يوجب أن تكون أجسادكم في الأجساد، فمن الذي يمكنه أن يدرك هذه 
الحقائق؟! فبعدكم الماديّ هو العلّة لتحقّق كافّة عوالم المادّة والشهادة. فهل يمكن أن يصل 

من الغلاة. فمن  الفكر إلى هذا؟! وكيف يمكن الوصول إلى ذلك؟! ثمّ بعد هذا يقال: إنّ هذا
هم هؤلًء الغلاة ؟! لً يمكن إلقاء الكلام على عواهنه بغير دليل، فلتسمّ لنا من هو المغالي الذي 
وضع هذه الزيارة، وما هو الدليل على ذلك؟! قل لنا وضعها فلان ابن فلان وهذا هو الدليل 

علميّة. فلتجعل أنت عبارة على ذلك، أما إلقاء الكلام بهذا العموم والتظنّي فليس له أيّة قيمة 
واحدة من عبارات الزيارة الجامعة وأنا سأعتقد أنّك الإمام الثالث عشر، فلتتفضّل ولتقل عبارة 

 واحدة من هذه العبارات وأنا أقول إنك نبيّ. فهذا الكلام كلّه ناشئ عن الجهل.

https://madrasatalwahy.org/


  14 
 

ا علنيًّا، وليس معنى الإعلان أنّهم يتحدّثون بها، بل يجعلونها  )المعلنون لعظمتك( أمرا
فتلك العظمة التي هي موجودة في العالم ومتحقّقة ومتجليّة، هذه الذوات المقدّسة هي التي 

 تهبها الصورة الخارجيّة والتحقق الخارجيّ. 
، إلهي أنا أطلب منك بتلك المشيئة التي أجريتها فيهم، )أسألك بما نطق فيهم من مشيتك(

)فجعلتهم معادن هي تلك الإرادة والمشيئة؟ هي:  وبتلك الإرادة التي تعلّقت بهم، وما
 لكلماتك(

 معنى كلمة الله

هي الحقيقة الوجوديّة التي تتنزّل من ذات الباري، وتكون سبباا في أن وما هي الكلمة؟  
، هذه هي الكلمة، فحضرة تتحقّق تلك المشيئة في الخارج في قوالب الصفات والأسماء الكليّة

. لماذا كان كلمته؟ لأنّه كان يبرئ الأكمه والأبرص )({وكلمته}نيّة ما هو؟ المسيح في الآية القرآ
ا، أو لً عين له  والأعمى بمجرّد أن يمسح عليهم، فمن كان أعمى وكان عصب عينه متيبّسا

 ...  أصلاا
ا في المجلس الذي  يقال إنّ أحدهم جاء الشيخ حسن علّ الأصفهاني، وقد كنت حاضرا
كان فيه الأصدقاء والأطبّاء يروون القصّة للمرحوم العلامة، ولً يزالون الآن على قيد الحياة في 
مشهد، وقد ذكرتها فيما سبق للرفقاء، ولكنّ مجملها أنّ أحدهم تزوّج، وكانت زوجته قد أصيبت 

وأجريت لها عمليّة جراحيّة ولم يعد لها رحم، فيئسوا من الإنجاب، وكان الرجل يفكّر  بمرض،
في زواج جديد فجاؤوا إلى الشيخ حسن، فتناول شيئاا من التين أو الحلوى وقرأ عليه سورة الحمد 

! ف قال وقال له: أعطه لتلك المرأة لتأكل منه، فقالوا له: شيخنا هذه المرأة لً تمتلك رحماا أصلاا
ا، وها أنا أعطيكم الولد، فالمرأة التي لً رحم  ا؟! فأنتم تريدون ولدا لهم: هل تريدون رحماا أم ولدا

، فكلمة الله هذه هي، أي الكلمةلها تلد بعد تسعة أشهر ، فكيف يكون ذلك؟! هذا هو معنى 
ن علّ . هذا كان حال الشيخ حسهي الحقيقة التي تبعث على ظهور اسم من أسماء الله وبروزه

النخودكي فكيف بعيسى بن مريم؟ فعيسى أمره مختلف، فهو نبيّ من أولي العزم وله مقامه، ماذا 

https://madrasatalwahy.org/


  15 
 

كان يصنع عيسى؟ كان ينفخ فيحيي ويبعث الميّت، كان يقوم بما تقوم به الملائكة التي تنفخ في 
يرشّ عليه الصور، فيُحيي الموتى، بل الأكثر من ذلك أنّه كان يأخذ التراب الذي في البستان و

قليلاا من الماء، وينفخ فيه، فيتحوّل إلى طائر يُحلّق في السماء.. يا للعجب! كان هذا الطائر ميّتاا ثمّ 
ا. وذاك الذي يقدر على خلق طائر يُمكنه أن يخلق  أحياه هو، لً بل كان هو يوجد الروح إيجادا

ا، بل وأكثر! فلعلّ عيسى عليه السلام كان يُنجز تلك  ا أيضا الأعمال التي أنجزها بما يتناسب أسدا
مع سعة نفسه، وفي مجال إظهار قدرته على التصّرف في الحيوانات... أما الإمام الرضا عليه 
ا، حيث أشار إلى الرسم المنقوش في الستار، فتحوّل إلى أسد حقيقي؛  السلام فهو يوجد أسدا

م؟! يعني أنّ تلك الكلمة تأتي وتنفخ وحينئذ، نستطيع القول أنّه يقدر على إيجاد إنسان.. هل التفتّ 
ا حيوانيّة؛ وهو نفس ما قام به جبرائيل عليه السلام مع  ا إنسانيّة بدلًا من أن تنفخ روحا روحا
السيّدة مريم عليها السلام؛ وحينئذ، يُصبح جبرائيل هو كلمة الله، حيث تأتي هذه الكلمة وتُوجّه 

، فتحسّ مريم عليها السلام بوجود جنين في بطنها! نظرها إلى السيّدة مريم، وتنبعث عنها إرادة
فما الذي حصل؟! أفهل كان هناك مختبر في ذلك العصر؟! يعني: حينما تنبعث تلك الإرادة 
والمشيئة، يتمّ نزول اسم أو صفة من الصفات الإلهيّة بواسطة تفعيل تلك الإرادة، فنرى بأنّ 

لام بنفسه كلمة الله.. ولً يخفى أنّني لً أريد هنا إنساناا قد وُجد؛ ولهذا، يُصبح عيسى عليه الس
القول بأنّ عيسى عليه السلام لم يكن يقدر على القيام بمثل هذا الأمر، فلعلّه كان يستطيع إيجاد 
ا، بل مرادي هنا هو الحديث عن المرتبة العليا لهذا الأمر؛ لأنّ إيجاد الروح الإنسانيّة  إنسان أيضا

ا أكبر..  فلم يقتصر هؤلًء الأئمّة على أن يكونوا كلمة الله كما كان عيسى عليه يتطلّب تجرّدا
السلام، بل كانوا معادن كلمة الله؛ أي أنّ الإمام يحوي في وجوده على ألف من حضرة عيسى 

 عليه السلام! 

https://madrasatalwahy.org/


  16 
 

 معنى كون الأئمةّ معادن الكلمات

وسى وألف إبراهيم ؛ بمعنى أنّ هناك ألف م)معادن لكلماتك(وهذا هو المراد من عبارة: 
في داخل الإمام ونفسه؛ فهؤلًء هم معادن لجميع الكلمات، حيث إنّ هذه الكلمات تكون سبباا 

 في نزول ذلك الًسم الكلّّ والصفة الكلّية في هذا العالم.
: أنّ آصف وزير نبي الله سليمان عليه السلام )(فحينما يقول الإمام الصادق عليه السلام

بلقيس بواسطة تفعيل اسم من الأسماء وكلمة من الكلمات الإلهيّة في  تمكّن من إحضار عرش
وجوده، واستطاع توقيف الشمس عن طريق هذه الكلمة، ليتمكّن نبيّ الله سليمان من أداء 
ا، فبدأت الشمس فجأةا  ا عسكريًّ صلاة العصر في وقتها، حيث كان عليه السلام يُشاهد استعراضا

قيف الشمس بإشارةٍ من نبي الله سليمان الذي ذهب لأداء بالغروب، فقام حضرة آصف بتو
الصلاة حتّى لً يدخل وقت القضاء؛ فما الذي يعنيه ذلك؟ يعني أنّ حضرة آصف كان بوسعه 
التصّرف في كلّ عالم الوجود؛ لأنّ الذي يقدر على توقيف الشمس، هل يعجز عن القيام بعمل 

 ذاك الذي تجلّى فيه اسم واحد من الأسماء الإلهيّة آخر؟! فيقول الإمام الصادق عليه السلام: إنّ 
.. فما الذي سينتج  استطاع أن يتصّرف في كلّ عالم الوجود، بينما نحن تجلّى فينا اثنان وسبعون اسماا
ا، فيحيي الموتى، بل كان يوجد الأحياء ]من العدم[،  عن ذلك؟ فذاك كان يمتلك اسماا واحدا

فه لحركة الشمس يعني توقيفه لكلّ العالم، وإلًّ لو اقتصر ويوقف حركة الشمس؛ مع أنّ توقي
الأمر على توقيف الشمس فقط، لأدّى ذلك إلى اصطدام الكواكب ببعضها البعض؛ وكذلك 
الأمر بالنسبة لأمير المؤمنين عليه السلام حينما قام بتوقيف الشمس، حيث أنّ ذلك يستتبع 

ا، فت وقّفوا قليلاا عن الحركة، وخذوا قسطاا من الراحة، إلى توقيف كلّ العالم.. لقد تحرّكتم كثيرا
أن يتمّ الأمر!!! نرجو من الله تعالى أن يُوفّقنا لكي نضع أنفسنا في مجرى تلك المشيئة والقدرة 
حتّى نتمكّن من استيعاب ما قام به هؤلًء، وإلًّ فنحن الآن لً نفهم شيئاا من هذه الأمور، 

خرين؛ وهذا لً يعني أن نسعى لطلب الحصول على مثل هذه ونكتفي بنقل ما سمعناه من الآ
 الأمور؛ لأنّه لً توجد فيها فائدة، بل ما أُمرنا به هو السعي وراء أمور تفوق مسألة ردّ الشمس.

https://madrasatalwahy.org/


  17 
 

ا إلى هذا المقام، ويستطيعون  يقول الإمام الصادق عليه السلام: إنّ شيعتنا يصلون أيضا
 والسبعين.. ويا له من مقام! بدورهم امتلاك تلك الأسماء الًثنين

؛ يعني أنّ جبرائيل يُعمل تلك الفاعليّة )فجعلتهم معادن لكلماتك(فهذا هو المراد من: 
بما هو كلمتك، وميكائيل يُعمل تلك الفاعليّة من خلال هذه الحقيقة، وكذلك الأمر بالنسبة 

ام بذلك عن طريق تفعيل لموسى عليه السلام حينما شقّ النيل ومكّن الناس من عبوره، فإنّه ق
هذه الكلمة في تلك الحقيقة؛ وجميع عالم الوجود يقوم بتفعيل هذه المرتبة في تلك الحقيقة، 

 )معادن لكلماتك(؟!ليتمكّنوا بذلك من القيام بهذه الأعمال؛ وعلى هذا، من هم المقصودون بـ : 

 معنى كون الأئمةّ أركان التوحيد

التوحيد يقوم عليهم، وحقيقة التوحيد تظهر بواسطتهم؛ يعني أنّ  )وأركاناا لتوحيدك..(
؟ على ذلك الأمر الذي  فهذا هو المراد من الأركان، وإلًّ على ماذا نطلق اسم ركن الصلاة مثلاا
تبطل الصلاة عند عدم القيام به؛ نظير تكبيرة الإحرام والركوع. فبواسطة هؤلًء يتحقّق التوحيد 

 بوبيّة تبرز عن طريق ظهور هؤلًء في هذا العالم.في العالم؛ أي إنّ الحقيقة الر

 معنى عدم تعطيل آيات الله ومقاماته

( فهؤلًء يُمثّلون مقاماتك التي لً وآياتك ومقاماتك التي لً تعطيل لها في كلّ مكان..)
خُذُهُ سِنَةٌ ولا نوَمْ}تُعطّل ولو للحظة واحدة.. 

ْ
و ولو ؛ أي أنّ الله تعالى لً ينام ولًيغف)({لا تأَ

للحظة واحدة: اگر نازى كند از هم فرو ريزند قالبها )يقول: لو أراد أن يُبرز دلًله، لتحطّمت 
كلّ القوالب(؛ فعلّة هذا الكلام الذي أتحدّث به الآن هو توجّه الإمام عليه السلام، وإلًّ 

، ولما تمكّنتُ من التفوّه بكلمة واحدة، كما أنّ قدرتي على فتح ج فوني وغلقها إنّما لأصبحتُ أبكماا
هي بواسطة توجّه الإمام عليه السلام، وإلًّ إذا انقطع هذا التوجّه، فإنّ الجفن الأعلى سيسقط 
على الأسفل، بل إنّ الوجود بتمامه سيتحوّل إلى عدم، ولن يقتصر الأمر على موت الإنسان؛ لأنّ 

أةا أنّ السيّد الطهراني الذي الموت بحدّ ذاته وجود، غاية الأمر أنّ نوعه مختلف.. فتكتشفون فج
يتحدّث معكم قد انعدم، فلا يوجد هناك إلًّ المتكّأ! يا للعجب! أين ذهب؟! لقد كان يتحدّث 

https://madrasatalwahy.org/


  18 
 

إلينا، وكان صوته يصل إلينا، وكناّ نراه أمامنا! فلو أنّ هذا المتكلّم يفتقد تلك العناية ولو للحظة 
 سار!واحدة، لما رأيتم هنا إلًّ المتكّأ، ولتبدّل الم

وعليه، فإنّ جميع ما يحدث في هذا العالم وفي عوالم الربوبيّة وعالم البرزخ والقيامة إنّما يحدث 
؛ فلا يوجد تعطيل في هذه المقامات ولو للحظة واحدة؛ )مقاماتك التي لً تعطيل لها(بسبب 

ا؟ فا ا لدينا من هو الإمام؟ وهل أستطيع أن أسمّي نفسي إماما لإمام هو وحينئذ، هل صار واضحا
الذي إذا قطع إرادته عن نزول الفيض الربوبّّ إلى العوالم ولو للحظة واحدة، فلن ترى بعد ذلك 
إلًّ العدم، ولن يكون هناك وجود لجبرائيل ولً ميكائيل ولً شمسٌ ولً أرضٌ ولً مجرّات ولً 

فجميع هذه الأمور !!! وكذلك الأمر بالنسبة للعوالم غير المادّية؛ "الجبن"درب التبّانة ولً درب 
 متعلّقة بإرادته ونفسه ونظرته.

في أحد الأيّام، كناّ جالسين عند المرحوم العلّامة رحمة الله عليه، وكان معنا اثنان أو ثلاثة 
من الأصدقاء المقرّبين، فجرى الحديث المراتب التي يطويها الأولياء بعد وفاتهم، فقال 

ن أستاذه الأدب والعديد من المسائل : حينما كناّ المرحوم العلّامة وكان يراعي في حديثه ع
نتشّرف بخدمة المرحوم السيّد الحدّاد، لم نكن نرى منه إلًّ عمامةا موضوعة على رأسه، ونظّارات 
على عينيه، وهو منهمك في قراءة الدعاء، أو الحديث معنا، أو القيام أو القعود... أفهل كناّ نرى 

كننا أن نُدرك أين هو الآن؟! فما كناّ نرى منه إلًّ شكله وعمامته منه شيئاا غير هذا؟! أفهل يُم
وعينيه وحاجبيه وعباءته و... ، لكن هل نستطيع القول أنّ حقيقته منحصرة في هذه الأمر؟! ثمّ 
قال: إنّ أولياء الله تعالى بهذا الشكل: لً يفرق لديهم الموت وعدمه؛ فسواء بقوا أو ارتحلوا فهم 

فيه جميع المراتب الوجوديّة، هم في مقام بحيث أن تمام مراتب الوجود متحققة في مقام حازوا 
في وجودهم، فعند ذهابهم إلى ذاك العالم لً يضاف إليهم شيء؛ سواء كانوا في هذه الدنيا أم في 

 ذاك العالم، لً يختلف الأمر لديهم
قامات، وإذا ، من يريد أن يعرفك فهو يعرفك من خلال هذه الم)يعرفك بها من عرفك(

كان هناك طريق إليك فلا بد أن يكون الطريق من خلالهم، وأما غيرهم فضلال محض وعدم 

https://madrasatalwahy.org/


  19 
 

. حسناا، يعرفك بها من عرفكمحض وجهل محض وظلمة محضة.. طريق الله منحصر بهم فقط: 
 لنرَ ما هي الفقرة التالية؟

 معنى "لا فرق بينك وبينها"

، الفرق بينكما هو أنهم مخلوقون لك وأنت خلقك()لً فرق بينك وبينها إلً أنهم عبادك و
خالقهم، يعني إذا وضعنا مسألة الخالقيّة والمخلوقيّة جانباا، فكل ما تنسبه إلى الله يمكنك أن 

؛ فالله يخلق وهم يخلقون، الله يميت وهم يُميتون، )لً فرق(تنسبه إلى هؤلًء! هذا هو معنى عبارة 
 يعطي القدرة وهم يعطون، قدرة الله غير متناهية وقدرة الله يمنح العلم وهم يمنحون، الله

هؤلًء غير متناهية! فهل قدرة الإمام غير متناهية أم أنها متناهية؟ حتماا غير متناهية! لأنه لً فرق 
 بينهم وبينك، لً فرق بين تلك المقامات وبينك، هناك فرق واحد فقط وهو جهة المخلوقيّة.

، فنحن لسنا أرباباا، بل نحن مخلوقون! حسناا، وا فينا ما شئتم()نزّلونا عن الربوبيّة وقول
ا وزنه عشرون كيلو،  ا.. قدرتنا لً تمكّننا أن نحمل حجرا هم مخلوقات للّه ونحن مخلوقون له أيضا
ا  ا، ذاك يعطي في كل لحظة وجودا هذه قدرتنا. أما هو ]الإمام[ فيدير تمام العالم، تلك قدرة أيضا

 .لتمام عالم الوجود
ا!  "بينها"بعضهم يقول بأن المراد من عبارة  هم الملائكة. فما هو مقام الملائكة أساسا

 "بينهم"فالملائكة أنفسهم تحت مشيئة وإرادة الأئمة. فضلاا عن أن بعض النسخ يوجد فيها 
 ."بينها"بدلًا من 

هم ، فالفرق هو أنك إله و"هم"، هنا وردت العبارة بضمير )إلً أنّهم عبادك وخلقك(
 عبادك ومخلوقون لك. تمام مشيئة العالم تجري من خلال هؤلًء.

 كلمات أمير المؤمنين العجيبة بعد دفن رسول الله صلوات الله عليهما وآلهما

الإمام الرضا عليه السلام يقول في تلك الرواية التي ينقلها عن أمير المؤمنين عليه السلام 
بعدما دفن النبي، ينقل عبارة عجيبة.. أنا لم أجد هذه العبارة في مصدر من المصادر، قرأتها فقط 

 ، فإذا وجدها الإخوة في مكان آخر فجيد أن يشيروا علينا.."ناسخ التواريخ"في كتاب 

https://madrasatalwahy.org/


  20 
 

يعني إلهي هذا الذي دفن هنا هو أول  "اللهم إن هذا أول العدد وصاحب الأبد"ول: يق
حقيقة تعلّق فيها العدد، أي مقام الأحديّة بعدما تنزّل إلى مقام الواحديّة، وبروز الأسماء 
والصفات إنّما نشأ من مقام الواحديّة ذاك، هذا النبيّ هو مقام الواحديّة؛ لأنّه لً معنى للعدد في 
مقام الأحديّة، لً معنى للواحد مقابل الًثنين، بل الواحد الذي هو بمعنى حقيقة بسيط الأشياء، 
لً الواحد المقابل للاثنين والثلاثة والأربعة، هناك من تلك المرتبة الأحديّة وعندما يريد مقام 

وصاحب الهوهويّة الظهور والبروز، يكون رسول الله هو أول نقطة بروز الإرادة والمشيئة. 
الأبد، يعني أن هذه الحقيقة ليس لها أول وآخر، فالأبدية انتقشت في هذه الحقيقة، وصارت 

 الأبدية محكمة فيها. 
ا، منها:  نورك الذي فتقت به غواسق الظلم وبواسق العدم، "وفيها عبارات عجيبة جدا

صورة وجعلته بك ومنك وإليك وعليك دليلا، روحه نسخة الأحدية في اللاهوت، وجسده 
 ."معاني الملك والملكوت، طاووس الكبرياء، وحمام الجبروت

أمير المؤمنين عليه السلام يقول إن روح رسول الله هي حقيقةُ أبديةِ عالم الوجود، أول 
ا العظماء والأولياء لديهم عبارات في هذه القضيّة، محي الدين لديه عبارات  نقطة التعيّن.. طبعا

الإمام الرضا عليه السلام يقول في تلك الرواية العجيبة: أين يمكنكم  عجيبة في هذا المقام.. لذا
أن تدركوا الإمام بأوهام عقولكم، لً بعقلكم بل بالوهم والخيال والتصور تريدون أن تنصبوا 
الإمام؟! ماذا تدركون أنتم؟ من يفهم الإمام ما هو؟! فهل يمكننا أن نفهم هذه الحقيقة؟! هل 

 المعاني وهذه المقامات وهذه الدرجات وهذه المراتب؟! نستطيع أن نفهم هذه 

 انفتاح باب الأمل لوصول الموالين المتبّعين إلى أعلى المراتب بواسطة الولاية

لكن لدينا أمل في فهمها، فالأمل موجود.. فهذه الأمور قالها الأئمة لنا، قالوا لنا اقرأوا 
لهم فقط، بل تقدموا واخطوا نحونا يحصل  وافهموا واقتربوا، لً تقولوا هذه ليست لنا، هذه

لديكم حركة وشوق. نحن نقول لكم ذلك، وندلّكم على باب الحديقة الغناء، فإذا وصلتم إليه 
ندخلكم في تلك الجنان! عليكم فقط أن تخطوا ونحن ندخلكم إلى ذاك المكان؛ نمنحكم سعة 

https://madrasatalwahy.org/


  21 
 

 في الدنيا والوصول إليها، وقدرة، ونزيد من سعتكم الوجوديّة، ونخرجكم عن حالة التفكير
ونزيد من تعلقكم بتلك العوالم، ونعيد لكم التوجّه والًلتفات إلى المسائل التي تصرف نظركم 
نحوها، وننبّهكم إلى ذلك، لكن عليكم أن تتحرّكوا فقط، تفضّلوا بسم الله! هذه الأدعية إنّما 

 وردت لأجل هذه المسائل.
حيديّة، فما معنى هذه الأدعية في هذا المجال؟ لذا نرى في شهر رجب أن الأدعية تو

أليست المسألة مسألة توحيد ومسألة الله؟! ألً ينبغي أن تعود الأدعية إلى خصوص ذات 
 الباري تعالى؟! فلماذا أورد الأئمة هذه الأدعية هنا؟ أوردوها هنا لأجل هذا الأمر!

يقولون بأنّ الولًية عين  أركان التوحيد هي هذه، حقيقة الولًية هي التوحيد، فحينما
التوحيد فهو يعني أنه إذا أردنا أن نأخذ الفيض والبركات في هذا الشهر فينبغي أن يحصل هذا 

ا في أي مكان آخر.  الفيض والبركات من نفس الإمام، إذ لً شيء أبدا
ا، لكن إن شاء الله.. لقد  حسناا، كنا نريد أن نتحدّث في هذا المجال بأمور أخرى أيضا

 نا هذه الأمور بسبب شهر رجب، ولو بمقدار بضعة فقرات.. وكما يقول المثل:ذكر
 مهر جهانسوز چو پنهان شود *** شب پره بازيگر ميدان شود

 []أي: عندما تغيب الشمس المضيئة، يصير الخفّاش فارس الميدان
فنحن نتحدث بما جمعناه من هنا وهناك، وبما سمعناه من العظماء مما يمكن قوله وذكره، 
فهؤلًء بمناسبة شهر رجب وحصول الوسائل لتلقي الحقائق والفيوضات في شهر رجب وشهر 

 شعبان وشهر رمضان ...
المعاني، إن شاء الله يوفقنا الله تعالى للوصول إلى حقيقة هذه المعاني، وإدراك واقعية هذه 

والوصول إلى لبّ ومغزى هذه الحقائق التي بيّنت لنا.. إن شاء الله نوفّق للوصول إليها تحت 
ا إن شاء الله، ونخطو نحو تلك المعرفة بأقدام أكثر  رعاية صاحب مقام الولًية، وننعم جميعا

ا.  إتقاناا وأشدّ إحكاما
المرحوم السيّد الحدّاد  وأنا مع صغر سني في ذلك الوقت عندما كنت أشارك في مجالس

رضوان الله عليه، وكنا نرى حالته، كنا نرى واقعية لديهم.. فنحن نحسن الكلام فقط بهذه 

https://madrasatalwahy.org/


  22 
 

الأمور، نتكلّم ساعة أو نصف ساعة، لكن عندما يقال لنا: ما الذي استفدته من كلامك؟ نقول 
حقائق وراء هذا هذا الذي سمعناه فقط. بينما عندما كان أولئك يتكلمون كنا نحسّ بوجود 

الكلام، لً أنهم كانوا ينقلون لنا ما وجدوه في الكتب فقط! كانوا ينشئون كلامهم، وكلامهم 
! وكأنّهم يريدون أن يقولوا لنا حقيقة واقعيّة، فقد كناّ نرى وجود هذه الحقائق وهذه  كان إنشاءا

ود شيء هناك، لً المعاني ـ بالإجمال لً بالتفصيل ـ في وجودهم وحياتهم، ما يكشف عن وج
ا واقعيّة موجودة.  أنّهم كانوا يقولون شيئاا لً واقع له ولً وجود، بل كانوا يلقون أمورا

 اللهمّ صلّ على محمدّ وآل محمدّ

https://madrasatalwahy.org/

	خصوصيّة شهر رجب عن شهر رمضان: غلبة جنبة التوحيد
	اختلاف الناس في الاستفادة من شهر رجب وعدم اختصاصه بالأولياء
	شرح دعاء اللهم إني أسألك بمعاني جميع ما يدعوك به ولاة أمرك
	سند الدعاء ومصدره
	حقيقة مقام الأمانة على سرّ الله ومظاهره في سيرة الأئمة عليهم السلام
	وصف الأئمة لقدرة الله وصف تكويني
	متانة الزيارة الجامعة وبيان شيء مما ورد فيها
	معنى كلمة الله
	معنى كون الأئمّة معادن الكلمات
	معنى كون الأئمّة أركان التوحيد
	معنى عدم تعطيل آيات الله ومقاماته
	معنى "لا فرق بينك وبينها"
	كلمات أمير المؤمنين العجيبة بعد دفن رسول الله صلوات الله عليهما وآلهما
	انفتاح باب الأمل لوصول الموالين المتّبعين إلى أعلى المراتب بواسطة الولاية

