
 

 

 

  

 هو العلیم

  

 لماذا تختصّ مراسم الأربعين بسيدّ الشهداء عليه السلام؟

 إقامة ذكرى الأربعين للمتوفى

  

 إعداد: الفريق العلمي في موقع مدرسة الوحي

  

 بحث منتخب من كتاب: "الأربعين في التراث الشيعي" و "رسالة العمرة المفردة"

 تأليف سماحة آية الله الحاجّ السيّد محمّد محسن الحسينيّ الطهرانيّ 

 قدّس سرهّ.

  

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 بِسمِْ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحيم

 وَ صلََّى اللَّهُ علََى سيَِّدنِا محُمََّدٍ وَ آلهِِ الطَّيِّبينَ الطّاهرِينَ 

 لآنَ إلَى قِيامِ يَومِْ الديّنِ وَ لعَْنةَُ اللَّهِ علََى أعدْائِهمِْ أجمْعَينَ مِنَ ا

 وَ لا حوَْلَ وَ لا قوَُّةَ إلّا باِللَّهِ الْعلَيِّ العَْظيم

  

  

 الأربعين شعار الشيعة

في كتاب الإقبال للسيّد ابن طاوس، يروي بإسناده عن أبي جعفر الطوسّي، و هو بإسناده 
 عن الإمام الحسن العسكريّ عليه السلام أنّه قال:

)و هي مجموع الصلوات الواجبة و  علامات المؤمن خمس: صلاة إحدى و خمسين»
)أي أربعين حضرة سيد الشهداء عليه  و زيارة الأربعينالمستحبة طوال اليوم و الليلة(، 

ببسم الله الرحمن )في الصلاة(  و الجهر)بالتراب(،  و التختّم باليمين، و تعفير الجبينالسلام(، 
 1«الرحيم.

ة حضرة سيّد الشهداء في يوم الأربعين من مختصّات الشيعة، و قد طرحها الإمام فزيار
الحسن العسكريّ عليه السلام بعنوان أنّّا شعار و علامة للإنسان الشيعيّ، تماما كما أنّ تعفير 
الجبين بالتراب هو من علامات الشيعيّ، و كذلك الجهر بالبسملة، و القيام بالنوافل طبقا لتعاليم 

  2ئمّة المعصومين عليهم السلام.الأ
                                                           

، في ۰٣۷، ص ٣، ج مصباح المتهجّد؛ و في هامش ۷٣، ص ٤، ج عوالي اللئالي؛ و كذلك ۱۰۰، ص ٣، ج إقبال الأعمال 1
 فضيلة زيارة الأربعين؛ و كذلك ورد شبيه هذا المضمون عن الإمام الصّادق عليه السلام.

 . ٩٣، ص الأربعين في التراث الشيعي 2

https://madrasatalwahy.org/


  ٣ 
 

 «الشعار»معنى 

أنّّا تطلق على  1قد اتّضح من خلال بيانات اللغويّين و تتبّع موارد استعمال كلمة الشعار
 الخصوصيّات الثقافيّة و الآداب الخاصّة للأمّة التي تبرزها و تميّزها عن سائر الأمم.

مدوّنة في هذا الدين الحنيف، و التي لا فشعار الإسلام عبارة عن الأحكام و القوانين ال
نظير لها في سائر الأديان، لأنّ شعار مذهب التشيّع هو الاقتداء بالإمام المعصوم عليه السلام و 
التسليم إليه و تفويض الاختيار و الإرادة الذاتيّة إليه، و إحكام إرادته و مشيئته في جميع زوايا 

 .الوجود، الأعمّ من التكوين والتشريع
و من البديهيّ أنّه ما دامت الأقوام و الملل تحافظ على سننها و شعائرها و تتمسّك بها فإنّ 

محفوظة، و سوف يبقى الطريق مسدودا أمام تدخّل ثقافات سائر  هويّتها الثقافيّة سوف تظلّ 
و أمّا  الأقوام الأخرى وغلبة سننها و أساليبها، و نفوذها إلى حريم دائرة اعتقاداتها و سلوكها؛

إذا ما عمدوا إلى الإهمال والتسامح، و الافتتان بتقاليد الآخرين و الوله بها المؤدّي إلى التساهل، 
فسرعان ما يبلى أثر تلك الأمّة، و تضمحلّ هويّتها و يتلاشى كيانّا، و بالتالي سوف تذوب و 

 تنحلّ و تنصهر في عادات تلك الأقوام الأخرى و رسومها.
ا أنّه ليس كلّ أدب أو سلوك مرضيًّا و محمودًا، و عليه فإن لم يستطع نعم، من الواضح  جدًّ

الإنسان إخضاع آداب مجتمع ما و سننه، ضمن الموازين العقليّة و الشرعيّة، فعليه أن يتركها و 
 يقلع عنها، و يتّبع السنةّ العقلانيّة و السلوك الممضى من الشرع.

 ه و سلّم:يقول رسول اللّه صلّى الله عليه و آل
 2«بعثت لأتممّ مكارم الأخلاق.»

يعني: إنّما بعثت لأتممّ الفضائل و المكارم و القيم الإنسانيّة الرفيعة، و أبلغ بها أوجها، و 
 أمحو التقاليد و السنن الجاهليّة، و أستبدلها بالنهج الإلهي و الطريق القويم.

                                                           
 ۱۸ـ  ٣۱ص  الأربعينراجع تفصيل ذلك في كتاب  1
 .٩2۱، ص ۱۰، ج السنن الكبرى؛ و ۸، ص مكارم الأخلاق 2

https://madrasatalwahy.org/


  ٤ 
 

 و شعارهالولاية و الإمامة هي المحور الأصلي للمذهب الشيعيّ 

فالحقيقة التي لا يمكن إنكارها في مدرسة التشيّع هي محوريّة الولاية و إمامة المعصومين 
سلام الله عليهم أجمعين، فهي القاعدة و الأساس، و بعبارة أوضح: هي الفصل المنوّع و 

 الصورة المحصّلة للدين الإسلاميّ المبين.
مام المعصوم عليه السلام أمرا ممضى ففي هذه المدرسة، مع كون الإطاعة الحصريّة للإ

و مقبولا و صحيحًا، و كون أخذ الأحكام من غير الإمام المعصوم عليه السلام باطلًا و 
مرفوضًا، إلّا أنّ ذلك غير مقيّد بخصوص دائرة الأحكام الشرعيّة الفرعيّة فقط، فأخذ الأحكام 

كنّ المسألة أعلى من ذلك، فالإمام في الشرعيّة عن الإمام المعصوم عليه السلام له مكانته، و ل
ء بالنسبة للإنسان الشيعيّ، و بدون الإمام ليس هناك هويّة للمذهب مدرسة التشيّع هو كلّ شي

 أصلًا.
إنّ اختلاف الشيعة مع الإخوان السنةّ، ليس لأجل تحديد المرجعيّة الفقهيّة و مركزيّة 

م عليه السلام و الآخر يرجع إلى أبي حنيفة الحكم و تحديد منشئه، بحيث يأخذ أحدهم عن الإما
ـ علما أنّ أخذ الحكم من أبي حنيفة أمر باطل، و العامل على أساسه سوف يعاقب و يؤاخذـ 
بداهة أنّ الاختلاف في الأحكام أمر واقع و موجود بين أهل السنةّ و كذلك بين فقهاء الشيعة و 

و التنافر، و قد يؤدّي إلى وجود فتوايين علمائهم، و قد يبلغ هذا الاختلاف ذروة التقابل 
متناقضين كما هو واضح جدا بأدنى تأمّل في تاريخ الفقه و كيفيّة اختلاف الفقهاء. وكذلك الأمر 
بالنسبة إلى أهل السنةّ، فالاختلاف في الفتوى بينهم حاصل بشكل وفير، و ليس ذلك مدعاة 

 لملامة أو توبيخ أحدهم للآخر.
إنّ حقيقة الاختلاف بين الشيعة و السنةّ ترجع إلى أنّ رسول اللّه صلّى الله عليه و آله و 
سلّم قد نصّب أمير المؤمنين علّي بن أبي طالب و أولاده الأحد عشر، بعنوان أنّ كلّا منهم ولّي، 

و رغبته و أنّه صاحب الاختيار و التصّرف و الإرادة ـ بحيث تكون إرادته و اختياره و مشيئته 
 ـو قد بيّن حقيقة هذا التنصيب و سّره بشكل واضح  حاكمة و غالبة ومقدّمة على إرادتنا و رغبتنا 

 و جلّي بقوله:

https://madrasatalwahy.org/


  5 
 

 1«من كنت مولاه فهذا علّي مولاه.»

 مجرد عالم رجوع الشيعة إلى الإمام المعصوم و تبعيتهم له ليست بعنوان أنهّ

بعنوان أنّه مرجع في الأحكام و عالم  سلام ليسفرجوع الشيعة إلى الإمام المعصوم عليه ال
بها، و ضليع بالفقه و التشريع ـ كما هو الأمر في رجوع المقلّد إلى مرجعه و أخذه عن رسالته 
العمليّة ـ و إنّما ذلك لأجل أنّ الإمام عليه السلام صاحب سّر عالم الخلقة، وحقيقة الفيض 

و الخلق في جميع المراتب الوجوديّة، و المتولّي لنظام عالم الإلهيّ المتنزّل، و الواسطة بين الحقّ 
الكون، و مربّي النفوس نحو الكمال، و هو نقطة الاتّصال بيننا و بين الله. و لا بدّ من الفناء 
والانمحاء و التسليم بشكل كامل مقابل حقيقة كهذه، تماما كالعبد الذي ليس له أيّ اختيار من 

 يقة الأمر كذلك.نفسه أمام المولى، و حق
و إذا نظر الإنسان إلى المعصوم على أنّه مجرّد مبيّن للأحكام التكليفيّة، و التي بدوره ينقلها 
عن النبيّ الأكرم صلّى الله عليه و آله و سلّم، حينئذ يكون قد نزّله منزلة الراوي للحديث، مع 

قله للرواية، أمّا الإمام عليه فارق هو أنّ الراوي للحديث قد يصدر منه الخطأ و السهو أثناء ن
السلام فإنّه لا يقع في السهو و النسيان في ذلك! و في الواقع، لا يمكننا تسمية صاحب هذه 

 النظرة بأنّه شيعيّ.
و يبيّن المسائل و الأحكام دون  و على هذا الأساس، فحتّى لو افترضنا أنّ أبا حنيفة يأتي

لمسائل و المطالب العلميّة في اختيار الناس بشكل صحيح، الوقوع في الاشتباه، و بالتالي يجعل ا
و لكن من ناحية أنّه يأتي و يفتتح مجلس التدريس مقابل الإمام الصّادق عليه السلام، و يطرح 
نفسه في الطرف المقابل أمام وجود و حضور الإمام، فإنّه خارج عن زمرة الشيعة، و هو في 

 يعتقد بولاية الإمام الصّادق عليه السلام و التي هي أصل صفّ المخالفين و المعاندين؛ لأنّه لم
 العبوديّة و أساس الدين.

                                                           
، تأليف حضرة العلّامة آية الله العظمى الحاج السيّد محمّد حسين الحسينيّ معرفة الإماميرجع إلى المجلّد السابع من كتاب  1

 الطهرانّي.

https://madrasatalwahy.org/


  6 
 

و من ذلك نعلم أنّ ما نشاهده من الكثير من العبّاد و الزهّاد و أهل الصلاح، مع ما هم 
عليه من الزهد و التقوى الظاهريّين، و وجود آثار الصلاح في مسيرهم و نّجهم، كما هو في 

ة نفيسة خاتون، حيث أنّّا قرأت ستّين ختم للقرآن على قبرها، و لكن بما أنّّا لم تقبل جناب السيّد
ولاية الإمام الصّادق عليه السلام و رفضت إمامته، فلا نعدّها من زمرة أهل التشيّع، بل نكل 

 أمرها إلى الله سبحانه.

 هويةّ المذهب الشيعيّ متقوّمة بالانقياد المطلق للإمام المعصوم

جل ذلك، فإنّ هويّة مذهب التشيّع و كيانه، متقوّمان بالتسليم و الانقياد المطلق للإمام لأ
و آثاره،  المعصوم عليه السلام؛ بحيث لا يلحظ الإنسان أيّ وجود أو أثر مقابل وجود الإمام

ل و يرجّح الإنسان ولايته و مشيئته على سليقته و اختياره الخاصّ في جميع زوايا وجوده، و يجع
نفسه فانية و مندكّة في ولاية الإمام و سلطته؛ فلا يرى وجودا سوى وجوده، و لا يكون لديه 
إرادة سوى إرادته و اختياره، وعليه أن يستفيد من كلّ فرصة سانحة كي يحكم العلاقة و يوثق 

يار الصلة بين نفسه و إمامه، ليكون الإمام عليه السلام هو المحور في صميم وجوده، فيطرد الأغ
و لا يدع لهم محلّا في قلبه. و حينئذ سوف تتجلّى حقيقة التشيّع في قلب هذا الشخص، و بذلك 
سوف يعدّ من زمرة شيعة الإمام عليه السلام، و يدخل في الحريم القدسّي و الملكوتّي للإمام، 

بأن كان متّبعا و سيرتوي من زلاله و عينه المعين؛ و إلّا فلو لم تتحقّق في النفس مثل هذه الحالة، 
لأهوائه و معتمدا على سليقته و آرائه الشخصيّة ـحتّى و إن كانت موجّهة و موافقة للشرع 
بحسب الظاهرـ فسيمضي عمره بالبطلان و الهلاك و الضياع، و ستقصر يده عن بلوغ أذيال 

يينَ ﴿حقّ و ألطافه،  عناية حضرة ال اسِي رَةي مينَ الْآ خي  1.﴾وَ هُوَ فِي الْآ
لى هذا، فإنّ من الواجب و اللازم على كلّ شيعيّ أن يظهر شعار التشيّع و يوضّح بناء ع

 المميّزات النفيسة و الحيويّة لهذا المذهب بالشكل الأتمّ و الأكمل.

                                                           
 (.5من سورة المائدة ) 5(؛ و ذيل الآية ٣من سورة آل عمران ) 5۸اقتباس من ذيل الآية  1

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

مثلا، عليه أن يقوم بتعظيم و تجليل واقعة الغدير، التي تمثّل يوم تتويج أمير المؤمنين علّي 
الولاية و الإمامة، و لا يقصّر في الإعلان عنها و إبرازها و الدعوة  بن أبي طالب عليه السلام بتاج

إليها، و تشكيل المحافل و إقامة مجالس السرور و الوعظ و الإرشاد، و تقديم الهدايا و التحف 
للأقارب و الأصدقاء، ولا يكتفي بيوم واحد أو ليلة واحدة، بل عدّة أيّام يخصّصها لهذا 

ك بالنسبة إلى إقامة مجالس مواليد الأئمّة المعصومين عليهم السلام و الموضوع الهامّ. و كذل
استشهادهم، فيبذل في ذلك الجهد الجهيد، ويستفيد من أيّة فرصة لإحياء ذكر أولئك العظام، و 

 تبليغ مرامهم و تجديد ذكرهم و ذكراهم.

 ات الخاطئةللمتوفّى من العاد« الذكرى السنويةّ»و « الأربعين»و « الأسابيع»إقامة 

و « ذكرى الأربعين»و من المؤسف أنّه في الوقت الحاضر، قد استقرّت العادة على إقامة 
للأموات، و ليس الداعي لذلك إلا رعاية الشئون و الشخصيّة « الذكرى السنويّة»و « الأسبوع»

ين من هذه و المصالح الخاصّة، و ملاحظة المنافع الدنيويّة لأولياء الميّت أو الأفراد المستفيد
 المناسبات.

و الحال أنّ ما خلّفه لنا رسول اللّه صلّى الله عليه و آله و سلّم و أوصياؤه المبجّلون كسنةّ 
 لنا، هو تشكيل مجالس الفاتحة إلى ثلاثة أيّام، لا أكثر!

و الذي يبدو و يظهر، هو أنّ تجديد انعقاد الذكرى السنويّة للميّت كلّ سنة من خلال 
المجالس المملوءة بالمظاهر البّراقة و البهرجة، و الإعلانات المضحكة، و إيجاد الضجيج 
الصاخب، فهو ـزائدا على كونه وسيلة لاستجلاب الترحّم و الغفران لذاك الشخصـ وسيلة و 

ياة الشخصيّة لأقرباء الميّت و المنتسبين إليه و المتعلّقين به و استمرارها، و سبب لإبراز الح
إظهار شئونّم الدنيويّة. فذاك المتوفّّ المسكين منهوك في ذلك العالم بالحساب على أعماله و 
تصّرفاته، و هؤلاء المساكين مشغولون في هذه الدنيا باكتساب الجاه، و تثبيت شأنيّتهم بواسطة 

الميّت الخاوية و الاعتباريّة! و توضيح المطلب بهذا المقدار كاف ..و العاقل تكفيه  وجاهة
 الإشارة.

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

 من مختصاّت سيّد الشهداء« الأربعين»ذكرى 

إنّ إحدى الشعائر الخاصّة بالمذهب الشيعيّ ـو التي لا نظير لها عند أهل السنةّـ ثورة 
ابن رسول اللّه إنّما افتعلت على يد أسفل و أرذل عليه السلام، فشهادة  سيّد الشهداء و استشهاده

خليفة في الأمّة الإسلاميّة، الذي كان قد نصّب نفسه خليفة مكان رسول اللّه، و كان يفتخر و 
يتباهى بهذه الجناية بكلّ وقاحة و دون أيّ خجل .. و هو الخليفة الذي كان موضع قبول و 

يّة، يعني أهل السنةّ، حيث يعتبرونه من زمرة الخلفاء وثوق من قبل طبقة كبيرة من الأمّة الإسلام
 الإلهيّين و الأمراء الواجبة طاعتهم و أنّه أحد أولي الأمر!

هذه الفاجعة التي يعترف بها جميع المؤرّخين، الموافقون و المخالفون، بل و سائر 
لبشريّة، قد بلغت من الأديان و الملل، يقرّون بأنّّا أبشع صفحة و أظلم فجيعة في تاريخ الحياة ا

الفظاعة و الشناعة أنّ الكثير من علماء أهل السنةّ قد أنكروا وقوع هذه الفاجعة بشكل تامّ، أو 
 1!ناقشوا و شكّكوا في انتسابها إلى خليفة المسلمين

سيّد الشهداء عليه السلام سند و مدرك يثبت حقّانيّة الإمام و مظلوميّته، في « أربعين»و 
بين الحقّ و الباطل. فتشكيل المجالس و إقامة المحافل السنويّة لأولياء الدين،  دائرة الصراع

لا تشمل أيّا منهم؛ فهذا « الأربعين»مع كونه من أهمّ الأمور و أوجب الوظائف، إلّا أنّ مسألة 
  2الشعار و هذا الرمز إنّما جعل و شّرع في مدرسة التشيّع فقط و فقط لسيّد الشهداء عليه السلام.

                                                           
؛ و ۱۸۷ص شرح العقائد النسفيةّ ؛ و كذلك 25۱، ص ٣، ج إحياء العلوم؛ و ۱٣، المقرّم، ص مقتل الحسين عليه السلام 1

المنح المكيةّ ؛ و العواصم من القواصم؛ و 62ص الاتحاف بحبّ الأشراف ؛ و الردّ على المتعصّب العنيد المانع من ذمّ يزيد
 5۰؛ و سؤال في يزيد بن معاوية ... كلّ ذلك نقلا عن رسالة النصال الخارقة لنحور المارقة في مجلّة تراثنا العدد في شرح الهمزيّة

 .5۱و 
 ۸2ـ  ۱۸، صالأربعين في التراث الشيعي 2

https://madrasatalwahy.org/


  ٩ 
 

 أدلةّ اختصاص الأربعين بسيدّ الشهداء

 الدليل الأولّ: الخروج عن كونه شعاراً

و لو انجرّ الأمر إلى صيرورة إقامة مجالس الأربعين على الأموات بعنوانّا سنةّ و رسما ثابتا، 
 1فكيف يمكن حينئذ أن تكون شعارا و علامة و امتيازا لسيّد الشهداء!

قضيّة أربعين سيّد الشهداء عليه السلام ذات اهتمام و وللأسف في هذا الزمان، لم تعد 
امتياز خاصّ، فقد خسرت حيثيّة كونّا شعارًا و علامة مائزة، و صارت في أوساط العوامّ و 
كأنّّا أحد الشؤون العاديّة مثل سائر الأربعينيّات التي تقام على الأموات، و لم تعد محلّا لتوجّه 

 2المذاهب الأخرى و لفت نظرهم.

 الدليل الثاني: الروايات والسيرة الدالة على انحصار العزاء بثلاثة أيّام

، وكذلك السيرة المستمرّة من زمن رسول الله إلى ما ٣يستفاد من مجموع هذه الروايات
بعده والمعمول عليها بين المسلمين، أنّه من المسلّم به دون ريبٍ هو أنّ سنةّ نبيّ الإسلام 

ضوع التعزية وإقامة مجالس الترحّم على الميّت ثلاثة أيّام فقط لا أزيد! والشرع المقدّس في مو
وقد هدّد رسول الله صلّى الله عليه وآله وسلّم المرأة التي تقيم العزاء على ميّتٍ لأكثر من ثلاثة 

                                                           
 . ۱٣۱، ص المصدر السابق 1
 ۷٩ المصدر السابق 2
 : وأهّمها ما يلي: ۱۱۰ـ  ٤۱۰ص  كتاب الأربعينراجع حول تفصيل الروايات والبحث حولها  ٣

لا يحلّ لامرأة تؤمن بالله واليوم الآخر أنْ تحدّ على ميتّ فوق ثلاث ليال »ـ عن رسول الله صلّى الله عليه وآله وسلّم أنّه قال: 
 «إلّا على الزوج أربعة أشهر وعشًرا.

 «لا يحلّ لمؤمنة تحدّ على ميتّ فوق ثلاثة أيّام.»سول الله صلّى الله عليه وآله وسلّم أنّه قال: ـ عن عائشة زوجة ر
 .«يُصنع للميتّ مأتمٌ ثلاثة أيّام من يوم مات»ـ عن الإمام محمّد الباقر عليه السلام أنّه قال: 

ه وسلّم، حينما استشهد جعفر بن أبي طالب، أمرَ ابنته أنّ النبيّ الأكرم صلّى الله عليه وآل»ـ عن الإمام الصّادق عليه السلام، 
فاطمة الزهراء سلام الله عليها أنْ تذهب إلى منزل بنتِ عميس وجميع نساءها وأقاربها، وتصنع لهم الطعام مدّة ثلاثة أيّام؛ ومن 

 .«ذلك اليوم انعقدت سنةّ العزاء بين المسلمين على ثلاثة أيّام
 «ليس لأحدٍ أن يحدّ أكثر من ثلاثة أيّام إلّا المرأة على زوجها حتّى تنقضي عدّتها.»ه السلام: ـ قال الإمام الصّادق علي

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

هم ءٌ من التغيير والتحوّل في زمان الأئمّة عليأيّام. وهذه السنةّ شائعة ورائجة، ولم يطرأ عليها شي
 1السلام.

و من هنا، حيث اتّضحت كيفيّة و حقيقة سنةّ رسول اللّه صلّى الله عليه و آله و سلّم 
ء يسمّى بـ الأسبوع أو بالنسبة لانعقاد مجالس العزاء، نعلم أنّه ليس لدينا في الإسلام شي

لإسلام و الأربعين أو الذكرى السنويّة؛ لذلك يتّضح جليّا أنّ هذه المناسبات مخالفة لسيرة ا
 سنتّه.

، فلم نلمح لهما أيّ اسم و لا ذكر في الإسلام قطعا. «الذكرى السنويّة»و « الأسبوع»فأمّا 
و مع الأسف، فقد أصبحت في الأوساط الشيعيّة ـ و بالخصوص لدى الإيرانيّين ـ سنةّ خاطئة 

 نقاش!!و جارية و شائعة، و كأنّّا أمر لا غنى عنه و لا يترك و لا يقبل الخلاف و ال
فـ الذكرى السنويّة حسب التراث الشيعيّ الأصيل مختصّة فقط بالمعصومين عليهم 

لدينا أيّ مدرك تاريخيّ و لا روائيّ يثبت أنّ الأئمّة عليهم السلام أمروا  الصلاة و السلام؛ و ليس
 لأحد من صحابتهم؛ فالذي ورد الحثّ و التأكيد عليه من« الذكرى السنويّة»بتشكيل مجالس 

 تشكيل مجالس الذكرى، مختصّ بإحياء ذكرى أهل البيت فقط.
و من باب المثال: نجد أنّ الإمام الباقر عليه السلام قد أوصى بعد شهادته، أن يقام له في 
منى المآتم و يندب لمدّة عشر سنوات، و يتعرّض فيها إلى ما كان الخلفاء يوردونه على الإمام، 

 2.و يتمّ توضيح ذلك للناّس

                                                           
 ۱۱۱الأربعين في التراث الشيعي، ص  1
، بحار الأنوار؛ و أيضا ۸٣5: ص 6ج  التهذيب؛ و 2۱۸، ص ۱يحضره الفقيه، ج  من لا؛ و كذلك ۱۱۷، ص 5، ج الكافي 2

قال لي أبي: يا جعفر أوقف » . و نصّ ما ورد في الكافي التالي: عن أبي عبد الله عليه السلام قال:نقلا عن الكافي 22۰، ص ٤6ج 
 «لي من مالى كذا و كذا النوادب تندبني عشر سنين بمنى أيّام منى.

 و نصّ من لا يحضره الفقيه ما يلي:
ة، لأنّ رسول اللّه صلّى الله عليه و آله و سلّم قال: و أوصى أبو جعفر عليه السلام بثمانمائة درهم لمأتمه، و كان يرى ذلك للسن

 و كذلك في موضع آخر ورد:. «اتخذوا لآل جعفر ابن أبي طالب طعاما فقد شغلوا»
 و أوصى أبو جعفر عليه السلام أن يندب في المراسم عشر سنين.

 بهذا النصّ: التهذيبو ما ورد في 

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

كذلك فيما يتعلّق بحضرة سيّد الشهداء عليه السلام، فقد وردنا روايات كثيرة إلى حدّ و 
. بل حتّى لو لم يتمّ التأكيد في الروايات على إقامة مجالس أهل البيت، فيجب علينا أن 1التواتر

نحكم بوجوب إقامة هذه المجالس تمسّكا بعموم إحياء ذكر أهل البيت عليهم السلام، سواء 
 المواليد أم الشهادات، و لا مجال لتطرّق الشكّ في ذلك من ناحية الثقافة الشيعية. مجالس

لسائر الأفراد، فيكرّرون ذلك كلّ سنة، « الذكرى السنوية»أمّا اليوم، فإنّنا نراهم يحيون 
حتّى و لو نخلت عظامه و استحالت ترابا، فإنّّم لا ينسون الميّت و لا يتركونه. نعم، من 

 قلوب أصحاب هذه المجالس غير محترقة و لا مقروحة على الميّت، فهم يلاحظون الواضح أنّ 
استمرار منافعهم في هذه المجالس، و يرون أنّ حياتهم و بقاءهم مرهونين بانعقاد هذه 
المجالس، و يتصوّرون أنّّم بواسطة تعطيل هذه المجالس سيصبح الميت نسيا منسيا، و بالتّبع 

 ين بهذا المتوفّّ، سوف يكتسبون بهذه المجالس المنافع و المصالحفإنّ الأفراد المرتبط
الدنيويّة، و بدونّا سوف ينسون أيضا، فيسعون جاهدين و بأيّة وسيلة أو حيلة، و بتحمّل 
العذاب و المشقّات أن يحفظوا اسم الميّت و يحيوا ذكره، بسائر الحجج و الحيل الواهية، و من 

 م!خلال كلّ الظروف المتاحة له
يرَ ﴿إنّ سورة التكاثر الشريفة التي ورد فيها:  آمَقاب تُمُ ال لآهاكُمُ التَّكاثرُُ ، حَتََّّ زُرآ

َ
ناظرة  2﴾أ

إلى هذه الطائفة من الناس. فعلى الشيعيّ أن يحكم ثقافته على أساس سنةّ رسول اللّه، كي يستفيد 
ن ألعوبة أو وسيلة بيد المخالفين من بركات هذه التبعيّة و الاستنان به أولا، و ثانيًا كي لا يكو

و المواجهين للتشيّع، و لا يمكّنهم من الطعن و الاعتراض على التشيّع، و لا يكون مدعاة 
 لتسليط أقلامهم و تصريحاتهم على التشيّع.

« الذكرى السنويّة»و « الأسبوع»، فإنّّا أشنع و أقبح من مسألة «الأربعين»و أمّا مسألة 
فضلا عن عدم وجود أيّ خبر أو أثر عن الأئمّة عليهم السلام يفيد إقامة قطعا؛ و ذلك لأنّه 

                                                           
قال لي أبي: يا جعفر! أوقف لي من مالى كذا و كذا لنوادب تندبنني عشر سنين بمنى أيّام »عن أبي عبد الله عليه السلام قال: 

 «منى.
 ؛ و أيضا إقناع اللّائم على إقامة المآتم.۷۸2، ص ٤٤، ج بحار الأنوار؛ و كذلك ۱۰۰، ص كامل الزيارات 1
 .2و  ۱( الآية 2۱۰سورة التكاثر )  2

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

ذكرى الأربعين عن روح الأموات، فإنّ مسألة الأربعين من شعائر التشيّع و خصوصيّاته، و هي 
 1مختصّة فقط و فقط بحضرة أبي عبد الله الحسين أرواحنا فداه، لا غير!

 سيّد الشهداء على مرّ التاريخالدليل الثالث: انحصار مراسم الأربعين ب

بالنظر إلى أنّ المسألة الاجتماعية الأكثر شيوعًا هي هذا الموت والوفاة الذي سُجّل في 
التاريخ للأعاظم والصحابة والفقهاء والحكماء وأمثالهم، فلماذا لم يُذكر حتّى في مورد واحد أنّّم 

  2عليهم السلام؟أقاموا ذكرى أربعين لشخصيّة ما، حتّى للنبيّ والأئمة 
مائتان وسبعون عامًا، ليس يومًا أو يومين؛ فقد عاش الأئمة عليهم السلام قرابة ثلاثة 
قرون مع هذه المسألة الشائعة بين الناس، في حين أنّّم لم يقيموا حتّى ذكرى أربعين واحدة 

ذكرى  لأنفسهم أو لأصحابهم أو لأرحامهم. فمن المؤكّد أنه لولا وجود كراهية في إقامة
الأربعين لغير سيّد الشهداء عليه السلام، لما اتّخذ الأئمة عليهم السلام مثل هذا المسلك؛ 
فكونّم لم يفعلوا ذلك يعني أن هذا العمل ليس موضع رضا من الله تعالى، وفيه إشكال من 

 الناحية الشرعية، ومن يقول لا إشكال فيه، فقد أنكر البديهيات.
إن ذكرى الأربعين كانت تُقام للنبيّ والأئمة »عندما سمعت أن بعض السادة قد قالوا: 

، تعجبتُ كثيًرا، وكتبتُ في ٣«عليهم السلام، ولكنهّا اختفت ولم تبقَ الآن إلا للإمام الحسين
 رسالة:

لام إذا توصّلتم إلى أمور غير ما هو متوفّر في كتبنا، فيرجى تقديم دليلكم ليتمّ تصحيح الك
 في الطبعات اللاحقة.

                                                           
 ۱٣۱ ـ ۷2۱ص  الأربعين في التراث الشيعي 1
 : هل عدم وجود الدليل يثبت الحرمة؟ لتلميذا 2

: بدعة! فلو كان في مسألة ذكرى الأربعين استحبابٌ ولو بنسبة واحد بالمائة، لما كان ينبغي أن يُسكَت عنه، وكان يجب الأستاذ
 على الأئمة بيانه؛ فلماذا إذن لم يقولوا ذلك؟!

 .۱2٣قل في ظل النهضة الحسينية(، ص )ازدهار الع شكوفايى عقل در پرتو نّضت حسينى  ٣

https://madrasatalwahy.org/


  1٣ 
 

ومن الواضح أنّّم لن يجيبوا أبدًا؛ لأنه لا يوجد مثل هذا في التاريخ؛ فلماذا إذن يجب علينا 
أن نكذب على الناس ولا نُبيّن لهم الحقيقة؟! هل كانت مكانة الإمام الحسين أعلى حتى من مكانة 

؟! لو كان لرسول الله ذكرى أربعين، النبيّ لكي تُنسخ ذكرى أربعين النبيّ وتَبقى للإمام الحسين
فلماذا كانت تُقام إلى ما يقرب من خمسين عامًا بعد استشهاده ثمّ بعد استشهاد الإمام الحسين عام 
واحد وستين يتوقّف كلّ شيء فجأة ولا يستمرّ؟! أليس هذا الكلام مثيًرا للضحك وعذرًا أقبح 

ساب في يوم القيامة؟! ألن يؤاخذنا سيّد من ذنب، أليست هذه الأحاديث عليها مسؤوليّة وح
الشهداء عليه السلام ويقول: إن كنتَ قد رأيتَ هذه المسألة في المصادر فائتِ بالسند، وإن لم 

 1تَرها فلماذا قلتَ مثل هذا الكلام؟!
ء لو كان الإتيان بها ممضى و مرضيّا من ناحية الشارع، لكان من المحتّم أن يصدر شي

سألة طوال مدّة إمامة و ولاية المعصومين عليهم الصلاة و السلام، و لصدر يتعلّق بهذه الم
ء من ذلك، بل لم يشر ء من التوصيات و الأوامر فيما يتعلّق بها، و الحال أنّه لم يتّفق شيمنهم شي

إلى مورد واحد لا تصريحا و لا كناية! و الحال أنّه لم يكن هذا الموضوع من الموضوعات 
وص زمان تواجد المعصومين عليهم السلام فقط، بل هو على العكس من المنحصرة بخص

ذلك، فهو موضوع حيويّ و عامّ البلوى، و متجدّد في كلّ سنة و كلّ شهر و كلّ أسبوع بالنسبة 
لهم و أصحابهم و أقربائهم، و مع كلّ ذلك لم يصدر أيّ تشويق منهم أو حثّ أو ترغيب 

جازة بعقد هذه الذكرى، لأجل ذلك، يمكننا أن ندّعي ـ لأصحابهم، أو على الأقل صدور الإ
 ـأنّه لم يكن انعقاد مجلس  على الأموات مورد رضى للأئمّة المعصومين « الأربعين»بضرس قاطع 

بحضرة أبي عبد الله الحسين عليه « الأربعين»عليهم السلام، و أنّ نظرهم قائم على اختصاص 
  السلام.

لإمام الحسن والسيدة الزهراء وأمير المؤمنين وحتّى للنبي طالما لا توجد ذكرى أربعين ل
صلوات الله عليه وعليهم أجمعين، فلماذا نقيم نحن ذكرى أربعين لأمواتنا؟! ألا يدلّ عدم 

 التوصية بإقامة الأربعين للإمام السجاد والإمام الباقر عليهما السلام على كراهية هذا الأمر؟!

                                                           
 . )فارسي(٩6-٩٤، ص رساله عمره مفرده 1

https://madrasatalwahy.org/


  1٤ 
 

لو لم يكن هذا الاحتفال مكروهًا واعتُبر مباحًا، لكان من المفترض أن يقيم بعض الأفراد 
الأربعين دون أن يتعرضوا للاعتراض، وحيث أنّ هذه المجالس لم تُقم حتّى الآن، فهذا يدل 

   على أنّّا مكروهة ومخالفة للسنة.
على « الأربعين»قاد مجلس لأجل ذلك، يمكننا أن ندّعي ـ بضرس قاطع ـ أنّه لم يكن انع 

الأموات مورد رضى للأئمّة المعصومين عليهم السلام، و أنّ نظرهم قائم على اختصاص 
 1بحضرة أبي عبد الله الحسين عليه السلام.« الأربعين»

 شبهات حول ذكرى الأربعين

 الشبهة الأولى

غفرة و الرحمة من الممكن أن يقال: إنّ انعقاد مجالس الأربعين للأموات بغية طلب الم 
مواجهة أربعين سيّد  -لا قدّر الله-لهم، هو في حدّ نفسه سنةّ حسنة و مرضيّة، و أنّه لا يراد منها 

الشهداء عليه السلام أو مقابلته؛ و عليه فما هو الإشكال في أن يقدم أولياء الميّت و يبادروا إلى 
 ح المتوفّّ؟!إقامة هكذا مجلس، يتوخّى منه المغفرة و يهدى ثوابه إلى رو

و حيث أنّه لم يردنا المنع عن هكذا مجالس من طرف الشرع المقدّس، فسوف تكون 
النتيجة هي أنّ الحكم الأوّلّي قائم على الجواز و عدم الممنوعيّة، تماما كما في سائر الموارد التي 

الكلّية و القواعد  لم يرد فيها منع أو ردع بعينه من ناحية الشرع، و ذلك في ما لا يتنافّ مع الأصول
 العامّة للمذهب، و مقتضى القاعدة حينئذ هو عدم الحذر و الإباحة الظاهريّة.

 الجواب

و لكن جواب هذه الشبهة هو أن يقال: إنّ مقتضى الاحتياط في خصوص هذه المسألة و 
ما يشابهها من الموارد و المسائل، هو عكس الحكم بالإباحة و عدم الجواز، و هذه المسألة 

 تختلف مع ما بيّن في تقرير الشبهة.

                                                           
 . )فارسي(٩5، ص رساله عمره مفرده  1

https://madrasatalwahy.org/


  15 
 

 و توضيح المطلب في ما يلي:
 -النفس الأمريّة و الواقعيّة-قد دوّنت الأحكام الشرعيّة على أساس المصالح و المفاسد 

و ارتكزت على أساس التربية، و إبراز فعليّة الاستعدادات البشريّة، فالملاك الذي يراعيه 
نين، هو توافق التكاليف الشرعيّة و انطباقها على الجهات الشارع المقدّس في تشريعه للقوا

التكوينيّة و الفطريّة للإنسان، و حتّى مع كون فعل الحقّ تعالى خارجا عن دائرة الموازنة و 
إلّا أنّ ذلك لا يعني  -كما هو حاصل في أفعالنا و سلوكنا-المقايسة مع المصالح و المفاسد 

علّق بأمر لغوي و عبثي، لأنّ حكمته البالغة تقتضي أن يكون فعل أنّ مشيئته و إرادته يمكن أن تت
الله تعالى عين الصلاح، و يكون الصلاح عين فعله، و ذلك في مرتبة متأخّرة عن إرادته و مشيئته، 

 لا في رتبة متقدّمة بعنوانّا علّة غائيّة.
يي﴿ و على ذلك، و حسب مفاد الآية الشريفة: عآ  قالَ رَبُّنَا الََّّ

َ
ءٍ خَلآقَهُ ثُمَّ كَُُّ شَآ  طىأ

فحيث أنّ خلقة الإنسان ناشئة عن الحكمة الإلهيّة البالغة، فلا بدّ و أن تكون الهداية و  ﴾هَدى
التربية أيضا مرتكزة على نفس ذاك الأساس، بوزان واحد و معيار و نسق واحد، كي لا يقع أيّ 

 مرجوّة.تضادّ أثناء الوصول إلى النتيجة و حصول الغاية ال
و حيث أنّ خلقة الإنسان متنزّلة من أعلى رتبة من مراتب عالم الخلق و أحسنها و أسماها، 

وييمٍ ﴿ كما في قوله تعالى: سَني تَقآ حآ
َ
آسانَ فِي أ ن ي

نَا الْآ ، لأجل ذلك، ينبغي أن تكون أحكامه 1﴾لَقَدآ خَلَقآ
ليف و أحسنها، غاية الأمر أنّه و تكاليفه الشرعيّة مبنيّة على أرقى ما يتصوّر من درجات التك

هناك فارق بين الأمرين؛ فأصل تكوّنه و نشأته في أحسن تقويم يمكن تصوره، إنّما كان بدون 
إرادة الإنسان و دون اختياره، و أمّا الأحكام و القوانين المنزلة من عند الله، فإنّّا مجعولة لتكون 

و لتكون سببا في تحقّق تكاملهم و إخراجهم  موضع اختيار البشر و إرادتهم، و لتنسج في عملهم،
 من مرحلة الاستعداد إلى رتبة التحقّق بالفعليّة التامّة. و لهذا، سوف لا يكون هناك فرق

بين هذين الجانبين و هاتين الحيثيّتين بشكل مطلق، إلّا من نفس حيثيّة التكوين و حيثيّة 
البشر العمل المرجوح و المفضول و لو التشريع؛ بحيث لو جوّز الشارع المقدّس أن يختار 

                                                           
 .۰5( الآية ۰2سورة طه )  1

https://madrasatalwahy.org/


  16 
 

بمقدار ذرّة واحدة، فسوف تكون هذه الرخصة منافية لحكمة الخلقة و التكوين و متعارضة 
 معها!

و على هذا الأساس، سوف يكون الحكم الممضى من ناحية الشرع و المرضّي له، هو 
دنى اختلاف و دون خصوص الحكم المنسجم مع إرادة الشارع و مشيئته مائة بالمائة، دون أ

إدخال المصالح الدنيويّة و الأذواق الشخصيّة و الأهواء النفسانيّة. و من هناك و حيث أنّ 
مشيئة الشارع هي تلك الملاكات و المصالح و المفاسد النفس الأمريّة، فإنّ تكليف الإنسان 

لمبيّنة من ناحية ينحصر في أن يطبّق أعماله و سلوكه بشكل تامّ على تلك الملاكات الكلّية، ا
من جهة أبعاده -الشارع و الموضّحة من قبله. و من الطبيعيّ أن يكون للفعل الواحد 

أغراض و حيثيّات متفاوتة، و يمكن إدراجه تحت ملاكات و قواعد مختلفة، لذلك  -المختلفة
حظ ففي مقام الترجيح و تطبيق الملاكات الكلّية على ذاك العمل الخارجيّ، لا بدّ و أن تلا

 الوجوه المرجّحة، و لا بدّ 
و أن تراعى قوّتها و ضعفها بشكل دقيق، إذ من الممكن أن يكون أحد الأفعال مستحسنا 

 ضمن ظروف و شرائط خاصّة، و يكون بعينه قبيحا ضمن ظروف مغايرة و شرائط أخرى.
« ربعينالأ»مع التوجّه إلى المطالب السابقة، يجب أن نلاحظ رأي الإسلام بالنسبة لمسألة 

و نعرف أيّة سنةّ طرحها الشارع المقدّس لإقامة مجالس العزاء و الترحّم، و بالخصوص رأيه و 
  1نظره بالنسبة إلى الأربعين؟

]و[ حيث اتّضحت كيفيّة و حقيقة سنةّ رسول اللّه صلّى الله عليه و آله و سلّم بالنسبة 
ء يسمّى شي لانعقاد مجالس العزاء، نعلم أنّه ليس لدينا في الإسلام

الذكرى السنويّة؛ لذلك يتّضح جليّا أنّ هذه المناسبات مخالفة لسيرة  أو الأربعين أو الأسبوع بـ
 2.الإسلام و سنتّه

                                                           
 ٤۱۰ـ ۱۰۱، ص الأربعين في التراث الشيعي 1
 .۷2۱ص  لأربعينا 2

https://madrasatalwahy.org/


  17 
 

و لو كان هناك رجحان من قبل الشارع لإقامة ذكرى الأربعين لسائر الأفراد، فلما ذا لم 
بل و رسول اللّه صلّى الله عليه و آله و  نجد هذه المرغوبيّة بالنسبة لسائر الأئمّة عليهم السلام،

سلّم؟! و مع كون ذلك بالنسبة لهؤلاء العظماء أولى بهم و أجدر، بل و حتّى مع وجود كلّ هذا 
التأكيد على إقامة مناسبات أهل البيت عليهم السلام، و التشديد على الاستفاضة منها، فإنّنا مع 

 بة لإقامة الأربعين على غير سيّد الشهداء عليه السلام.كلّ ذلك لم نلحظ أيّ أثر من الأئمّة بالنس
و هذه المسألة تكشف عن أنّ إقامة الأربعين لغير سيّد الشهداء عليه السلام غير مرضّي 
لهم قطعا؛ بداهة أنّّم أمروا بإحياء ذكرهم، و حثّوا على تشكيل المجالس، إلّا أنّّم لم يتعرّضوا 

 يّد الشهداء.لمسألة الأربعين إلّا في خصوص س

 الشبهة الثانية

عن روح الأموات، بغية لطلب  و لو قيل: ما هو الإشكال في أن تقام مجالس الأربعين
المغفرة و الرحمة، دون أيّ داع أو غرض آخر، و بعبارة أخرى: يكون الداعي لعقد الأربعين 

التي مرّ -الدنيويّة  عن روح المتوفّّ الجهة المعنويّة و العباديّة دون الاعتبارات و المنافع
 فأيّ إشكال في ذلك، و أيّ منع سوف يتوجّه من قبل الشارع في هذه الحالة؟ -ذكرها

 الجواب

 فإنّ جوابه:
: ما هو الفرق بين الأربعين أو الثلاثين أو الخمسين و غيرها حينئذ؟ و لأيّ سبب أولاً 

ان من المقرّر أن ينعقد يجب عقد مجلس الترحّم عن روح الميّت في رأس الأربعين؟! و لو ك
 مجلس لذكرى الميّت، فلما لا يقيمونه بعد ثلاثين يوما أو خمسين؟!

: إنّ العبادة الصادرة من العبد، إنّما تقع مقبولة و مرضيّة فيما لو كانت متطابقة مع ثانيًا
العبادة  الأمر الإلهيّ، دون أن تصدر من تلقاء نفسه أو متأثّرة بمزاجه. فالشرط الأساسّي في صحّة

هو التقرّب و الانقياد؛ وهاتان المسألتان متفرّعتان على حيثيّة توقيفيّة العبادة و جهة تعبّديتها. 
و ما لم يصدر الأمر بالعبادة من الشارع، فسوف يكون الإتيان بها بدعة و ضلالاً و حرامًا؛ حتّى 

https://madrasatalwahy.org/


  18 
 

يّة قيمة و لا وزن من وجهة و إن قصدنا القربة و الرجاء ألف مرّة، فسوف لا يكون لهذا العمل أ
 نظر الشارع.

نعم، لو كانت المسألة بحيث يكون رجحان الفعل محرزًا ـ من جهة معيّنة ـ بالنسبة 
الشرعيّ، ففي هذه  1للمكلّف، أو على الأقلّ محتملًا، و لم يكن هناك دليل قطعيّ على الرجحان

تقرّب. و لكن ما نحن فيه فضلا عن الحالة لا مانع من الإتيان بالفعل بداعي الثواب و رجاء ال
عدم كونه واجدا للرجحان الاحتمالّي العقلّي، فإنّه و من خلال القرائن و الشواهد العقليّة و 
النقليّة مرجوح و مفضول، و في هذه الحالة لا مجال لداعي التقرّب و الإتيان به رجاء للثواب، و 

ا لرضاه، أو سيكون باطلًا و مكروهًا كراهة سوف يكون الإتيان به منافيًا لنظر الشارع ومخالفً 
 شديدة قطعًا.

من هذا القبيل، حيث لو كان الإتيان بها ممضى و مرضيًّا من « الأربعين»والحقيقة أنّ مسألة 
ء يتعلّق بهذه المسألة طوال مدّة إمامة و ولاية ناحية الشارع، لكان من المحتّم أن يصدر شي

ء من التوصيات و الأوامر فيما يتعلّق لام، و لصدر منهم شيالمعصومين عليهم الصلاة و الس
ء من ذلك، بل لم يشر إلى مورد واحد لا تصريًحا و لا كناية! و الحال بها، و الحال أنّه لم يتّفق شي

أنّه لم يكن هذا الموضوع من الموضوعات المنحصرة بخصوص زمان تواجد المعصومين 
س من ذلك، فهو موضوع حيويّ و عامّ البلوى، و متجدّد عليهم السلام فقط، بل هو على العك

في كلّ سنة و كلّ شهر و كلّ أسبوع بالنسبة لهم و أصحابهم و أقربائهم، و مع كلّ ذلك لم يصدر 
أيّ تشويق منهم أو حثّ أو ترغيب لأصحابهم، أو على الأقل صدور الإجازة بعقد هذه 

على « الأربعين»اطع ـ أنّه لم يكن انعقاد مجلس الذكرى، لأجل ذلك، يمكننا أن ندّعي ـ بضرس ق
الأموات مورد رضى للأئمّة المعصومين عليهم السلام، و أنّ نظرهم قائم على اختصاص 

 بحضرة أبي عبد الله الحسين عليه السلام.« الأربعين»
إلى هنا ننهي هذه الرسالة، و حتّى مع كون المسألة تحتاج إلى بسط أكثر، بلحاظ جهاتها 
المختلفة، إلّا أنّه مع ملاحظة الرغبة في عدم التطويل، نكتفي بما تمّ ذكره، آملين من أتباع مدرسة 

                                                           
 كذا في المصدر ويبدو أنّ الصواب عدم الرجحان )م( 1

https://madrasatalwahy.org/


  1٩ 
 

من قبل  الولاية و مذهب التشيّع، أن يقلعوا عن هذا الرسم و هذه العادة الجارية المبغوضة لله،
أولياء الدين، و يتأسّوا بالسنةّ السنيّة لرسول اللّه و أئمّة الهدى صلوات الله عليهم أجمعين، و 
يكون هدفهم و غايتهم من كلّ أفعالهم و سلوكهم هو الانقياد و الإطاعة للممشى القويم و 

 إطاعتهم و الصراط المستقيم لأئمّة الهدى عليهم السلام، الذين تنحصر الهداية و الفلاح في
 .1انتخاب دستوراتهم و أوامرهم فقط لا غير

ربّنا و اجعلنا من شيعة أمير المؤمنين و الأئمّة المعصومين عليهم السلام و الذابّين عنهم، 
و لا تزغ قلوبنا بعد إذ هديتنا وهب لنا من لدنك رحمة إنّك أنت التوّاب الرحيم، الحمد لله الذي 

 هدانا لهذا و ما كناّ لنهتدي لو لا أن هدانا الله.

 د الله الصالحين و رحمة الله و بركاته.و السلام علينا و على جميع عبا

 هجريةّ قمريةّ ۱٤٢٦ليلة الجمعة، في الرابع عشر من صفر سنة 

 المشهد الرضويّ المقدسّ على ثاويه آلاف التحيةّ و السلام

 ٢السيّد محمدّ محسن الحسينيّ الطهراني

                                                           
 :25، حديث ۷2، باب ۷۰، ص ۷2 ، جوسائل الشيعة 1

و عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن عبد الرحمن ابن الحجّاج، عن هاشم صاحب البريد قال: قال أبو عبد الله 
 «ء ما لم تسمعوه مناّ!أما إنّه شّر عليكم أن تقولوا بشي»: -في حديث -عليه السلام
عن أبيه، عن سعد بن عبد اللّه، عن أحمد بن محمد، عن الحسن بن علي، عن « فضل الشيعة»: و في كتاب ۷٣ص  ٣2و في حديث 

فو الله لنحبّكم أن تقولوا إذا قلنا، و »... عاصم بن حميد، عن أبي إسحاق النحويّ قال: سمعت أبا عبد اللّه عليه السلام يقول: 
 « لأحد خيرا في خلاف أمرنا!تصمتوا إذا صمتنا، و نحن فيما بينكم و بين الله، ما جعل الله

عن العباس بن عامر، عن حّماد بن عيسى، عن ربعي، عن « بصائر الدرجات»: محمد بن الحسن الصفار في ۷٤ص  ٣٤و حديث 
 «كلّ ما لم يخرج من هذا البيت فهو باطل.»فضيل قال: سمعت أبا جعفر عليه السلام يقول: 

 ٣5۱، الأربعين في التراث الشيعي 2

https://madrasatalwahy.org/

	الأربعين شعار الشيعة
	معنى «الشعار»
	الولاية و الإمامة هي المحور الأصلي للمذهب الشيعيّ و شعاره‌
	رجوع الشيعة إلى الإمام المعصوم و تبعيتهم له ليست بعنوان أنّه‌ مجرد عالم
	هويّة المذهب الشيعيّ متقوّمة بالانقياد المطلق للإمام المعصوم‌
	إقامة «الأسابيع» و «الأربعين» و «الذكرى السنويّة» للمتوفّى من العادات الخاطئة
	ذكرى «الأربعين» من مختصّات سيّد الشهداء
	أدلّة اختصاص الأربعين بسيّد الشهداء
	الدليل الأوّل: الخروج عن كونه شعارًا
	الدليل الثاني: الروايات والسيرة الدالة على انحصار العزاء بثلاثة أيّام
	الدليل الثالث: انحصار مراسم الأربعين بسيّد الشهداء على مرّ التاريخ

	شبهات حول ذكرى الأربعين
	الشبهة الأولى
	الجواب
	الشبهة الثانية
	الجواب


