
 

 

 

  

  

 هو العليم

  

 الوصايا الخمس للاستفادة من الأشهر المباركة

 رجب و شعبان و شهر رمضان

  

 ۱۱مقتطف من محاضرة حجية أولياء اللـه رقم 

 هـ۱٤٣٣جمادى الثاني من سنة  ٢٥ألقيت في 

  

 لسماحة آية اللـه

 السيّد محمدّ محسن الحسيني الطهراني

 رحمة الله عليه

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 أعوذ باللـه من الشيطان الرجيم

 بسم اللـه الرحمن الرحيم

 وصلىّ اللـه على سيدّنا ونبيّنا أبي القاسم محمدّ

 وعلى أهل بيته الطاهرين

 1واللعنة على أعدائهم أجمعين

  

  

 تأكيد الأولياء على عظمة الأشهر الثلاثة

الأشهر الثلاثة المباركة التي سنستقبلها بعد قليل، ينبغي أن نلتفت إليها و نهتمّ بها، 
فالوصايا التي كان العظماء يؤكّدون عليها حول الدخول في هذه الأشهر الثلاثة )رجب وشعبان 
وشهر رمضان(، لم يكونوا يؤكّدون على مثلها في غير هذه الأشهر. وفي الواقع أظنّ أن الذي 

ا يريدونه من هذا التأكيد هو القول بأن نتيجة الأشهر التسعة التي تقدّمت في المراقبة كانو
والذكر والحركة، ينبغي أن تحصّل هذه النتيجة في هذه الأشهر الثلاثة، والإنسان عند دخول 
شهر رجب يشعر بأن الفضاء يتغيّر، ألم تشعروا بأن الفضاء والجوّ وتلك الحالة النفسانيّة 

صيّات تتغير في هذا الوقت؟! إنّ هذه المسألة ملاحظة بشكل كامل، وبالأخصّ في والخصو
شهر رجب، وكذا شهر شعبان وبعده شهر رمضان الذي يشتمل على ليالي القدر، والتقدير 

                                                           
ألقيت هذه الوصايا في ختام المحاضرة الحادية عشرة والأخيرة من محاضرات حجية أولياء الله، و المعنونة بـ )إشراف الولي   1

 الإلهي على الواقع يوجب اتّباعه( ، و حيث أنّ موضوعها مختلف عن ذلك البحث فقد تمّ نشرها منفصلة. المترجم

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

الإلهي يصل إلى مرحلة الإنجاز في هذا الشهر، يعني عندما يدخل شهر رجب تبدأ حركة المشيئة 
 لتشكّل والتحدّد.الإلهيّة وسيرها نحو ا

 البدء بتشكل المشيئة الإلهية في شهر رجب

عندما يريد الرسّام أن يرسم لوحة، يشرع في البداية بوضع الألوان وسائر الأمور.. بحيث 
يصير من أوّل الأمر مشخّصاً لدى الناظر الاتجاه الذي تسير فيه هذه اللوحة. وعندما يصل إلى 

 اً، وتصير الصورة مشخّصة.الأخير تصير هذه اللوحة واضحة جد
إنّ المشيئة الإلهيّة والتقدير الإلهيّ الذي يكتب للإنسان في السنة القادمة يبدأ من أوّل 
ّـه ينبغي على الإنسان  شهر رجب، ثم شيئاً فشيئاً يبدأ بالتشكّل، لذا كان الأولياء يوصون دائمًا بأن

الآن محافظاً على لسانك وتصرفاتك،  أن يحافظ على نفسه أكثر في هذه الأشهر. لقد كنتَ إلى
 ومحافظاً على أعمالك.. لكن من الآن فصاعداً لتكن هذه المحافظة بشكل أكبر.

 كان المرحوم العلّامة في مثل هذه المجالس دائمًا يذكر هذا الشعر:
 صَمت وجُوع وسَهَر وعُزلت و ذكرى بدوام نا تمامان جهان را كند اين پنج تمام

السَهَر والعُزلة ودوام الذِكر؛ هذه الخمسة ستجعل غيَر الكاملين في )الصمت والجوع و
 العالم كاملين(.

 أهميةّ الصمت والضرر المترتّب على الكلام

فالصمت يعني السكوت في غير الموارد الضرورية، فنحن إذا نظرنا إلى أنفسنا نرى أنّ 
م، أو إذا لم يعد هناك مستمع! فنحن الأصل عندنا هو الكلام إلاّ إذا لم يعد لدينا قدرة على الكلا

نتكلّم ونتكلّم مثل المسجّل.. إلى أن يتوقّف! مثلًا نذهب للقاء الأخ، نسأله كيف حالك كيف 
أوضاعك وما هي الأخبار؟ وهكذا..! يا أخي لماذا تسأل عن الأوضاع؟ فأوضاعه جيّدة جدّاً، 

ن لم نتّخذ هذا الأصل أساساً لنا بأن ولا يوجد أيّ شيء جديد.. لكن لا بد من الكلام. حتى الآ
نجعل السكوت هو الأساس، فما الذي حصلنا عليه من هذا الكلام الفارغ؟! خصوصاً الكلام 

https://madrasatalwahy.org/


  4 
 

الذي يجري على مائدة الطعام! فما إن توضع السفرة حتى نبدأ بالكلام، ونقول الخضار لم ينظّف 
 لا داعي لهذا الكلام.جيداً، والخبز لم ينضج بعد.. يا أخي دعنا نكمل الطعام، 

كنت في أحد الأيام جالساً على مائدة مع بعض الأشخاص الذين كانوا يتحدّثون فيما 
بينهم، فقمت بتسجيل الحوار دون أن يشعر أحد بذلك، وبعد انتهاء الطعام قلت لهم: أفرغوا 

لنصف الكلام الموجود في هذه المسجلة على الورق، وانظروا ما الكلام الذي دار في هذه ا
ساعة؟! يا أخي تناول طعامك وأنت ساكت؛ إذ التكلّم أثناء الطعام مكروه، والسكوت أثناء 
الطعام أفضل وأسلم للمعدة، ويمكنها هضمه بشكل أفضل؛ لأنّ الهواء يدخل إلى الجوف إذا 

كلّمون تكلّم الإنسان أثناء تناول الطعام، بالإضافة إلى أنّ النبي والأئمّة والأولياء لم يكونوا يت
أثناء الطعام. فقد جلسنا على مائدة المرحوم السيّد الحدّاد والمرحوم الوالد، وقرأنا في الكتب 
بأنّهم لم يكونوا يتكلّمون، بل كانوا يتناولون طعامهم بهدوء وسكوت... وسوف نتعرّض لبيان 

رج من هذه المسألة في جلسات عنوان بشكلٍ مفصل، وسنبيّن أنّه عندما يتحدّث الإنسان يخ
نفسه شيء معين، وتصير نفسه خالية منه، بينما الأشخاص الذين لا يتكلمون يبقون مليئين، 
والأشخاص الذين يبقون ساكتين لديهم استقرار، ولديهم اطمئنان.. وليس المراد أن يبقى 
الإنسان ساكتاً حتى في الموارد الضروريّة.. يقول: نحن لدينا تكليف بأن لا نتكلّم! لا ليست 

 المسألة كذلك، والضـرورة بدورها معلومة والإنسان يعلم متى يتحدّث ومتى لا يتحدّث.
عادةً نرى أنّ الناس يبنون علاقاتهم على أساس التكلّم، هذا الأمر خطأ! أحد مباني السير 

 الأصل هو السكوت! والسلوك خلاف ذلك تماماً؛ أي أنّ 
أتي إلينا، لم يكن يتحدّث ما لم يُسأل، بل كان عندما كناّ نذهب إلى العلّامة الطباطبائي أو ي

يبقى ساكتاً.. نعم، في موردين أو ثلاثة كان هو الذي فتح الحديث مع الحقير دون أن أسأله، 
لكن ذلك كان نادراً منه. لذا نرى كم كان رزيناً ومتيناً وكم كانت نفسه مطمئنةّ وكم كان مليئاً! 

نفسه تحاول أن تقضي الأوقات في الكلام، فهذه الحالة بنفسها أمّا إذا أراد الإنسان أن يتحدّث، و
ضرر؛ أي حالة انتظار أن نتحدّث بشيء، فهذه الحالة بنفسها أمر سيّئ، سواء تحدثنا أم لم 

https://madrasatalwahy.org/


  5 
 

لذا ينبغي أن يكون بناؤنا إذا كناّ في مكانٍ ما أن نبقى ساكتين، إلاّ إذا طرأ مطلب أو  نتحدث.
 ذلك، وشاهدوا النتيجة!جرى سؤال عن شيء.. امتحنوا 

في هذه الأشهر الثلاثة كان العظماء يوصون بأنّه ينبغي مراعاة هذه المسألة بشكل أكبر، 
أي أنّه ينبغي على الإنسان قدر الإمكان أن لا يتحدث في المنزل، لا أن يمتنع عن الكلام أساساً، 

 فهذا أمر خطأ، لكن عليه أن يراعي هذا المطلب.
ري في الكلام فإنّه يجري في الاستماع أيضاً )وإن كان الكلام أثره أعظم وهذا الأمر كما يج

من السماع(؛ فإذا فرضنا أنّ شخصاً في المنزل يشغّل الراديو بشكل دائم، بحيث أنّ صوته لا 
ينقطع عن أذن الإنسان، ]فذلك أمر خاطئ[.. يا عزيزي الإنسان بحاجة إلى سكوت وهدوء، 

صوات والضوضاء في الشارع وخارج المنزل؟! وهكذا الأمر بالنسبة ألا يكفي ما يسمعه من الأ
 إلى استماع الحديث والكلام.

ينبغي على الإنسان أن يراعي هذا المطلب في هذه الأشهر الثلاثة بالخصوص، وسوف 
 نرى آثاره بشكل مباشر.

 مراعاة الجوع وأهميةّ الصوم في هذه الأشهر

، بمعنى أنّه على الإنسان أن يترك نفسه جائعاً، ولكن الثانية الجوع، لكن لا الجوع المضّر 
ر بثقل في وأفضل حالة للسالك من الناحية الجسمانيّة هي أن لا يشع بحيث لا يغلبه الضعف،

فمثلًا عندما يأكل التفاح يرى بأنه تكفيه نصف تفاحة،  معدته، بل أن يشعر بالخفة، لا الضعف،
، بل إذا أكل النصف الأول وشعر بأنه امتلأ فليترك النصف فهنا عليه أن لا يتناول النصف الثاني

الثاني جانباً، أو قد يشعر بذلك عند تناول ربع التفاحة، فليكتف بها دون الباقي. هذا معنى 
 الجوع، لا الجوع بمعنى الضعف، فإن الضعف ليس مطلوباً ولا صحيحاً، بل أثره سلبي.

ثة جرى التأكيد على الصوم.. نعم، الصوم في من الجوع الصوم، لذا في هذه الأشهر الثلا
شهر رمضان واجب، أمّا في هذين الشهرين فنرى أنّ العظماء كانوا يكثرون الصوم فيهما؛ ولدينا 
في الروايات بأنّ رسول الله كان يصوم هذه الأشهر الثلاثة، وكان يصِل شهري رجب وشعبان 

https://madrasatalwahy.org/


  6 
 

جداً، نعم، هذا بالنسبة إلى الذين لا مانع  بشهر رمضان. وللصوم في هذين الشهرين آثار كبيرة
لديهم من الصوم من مرض أو ضعف، و أمّا من كان كذلك؛ فليكتف بتناول المقدار القليل 
من الطعام، وليقلّل مقدار الطعام فيها حتى تستطيع النفس الاستفادة بشكل أفضل من العنايات 

سه بالطعام والجهاز الهضمي، بل عليه والبوارق والنفحات التي تصل إلى القلب، ولا يشغل نف
 أن يبقى حرّاً من هذه الجهة، وإن بقي حرّاً أمكنه أن يستفيد أكثر من هذه النفحات.

لذا كان المرحوم العلّامة يقول بأنّه ينبغي على الإخوة أن يسعوا للصوم ثلاثة أيّام في 
باقية فبحسب حاله ووضع معدته، الأسبوع على الأقل في هذين الشهرين، وأمّا الأيّام الأربعة ال

والهدف من ذلك أن يحافظ على فضيلة الصوم في هذه الأيام، بحيث أنّه إن أفطر يوماً وأراد بدنه 
أن يعتاد على الطعام؛ صام في اليوم التالي ويستمر على ذلك. وأمّا الذين ليس لديهم أيّ إشكال 

وليتنعّموا ببركات الصوم والفوائد المترتّبة في الصوم، فليصوموا جميع الشهر! ما المانع في ذلك! 
 عليه في هذين الشهرين.

 إحياء الليالي بالعبادة والدعاء

لليل، يعني ينبغي أن يهتمّ بليالي شهر رجب وشعبان وشهر أي إحياء ا السهر و]الثالث[
رمضان، وعلينا أن نعرف قيمة هذه الليالي، فإنها تختلف عن غيرها من الليالي، فهذه الليالي لها 
خصوصيّة، وإن كانت ليالي شعبان لها خصوصيّات مختلفة، وهي مهمّة أيضاً؛ فإحياء ليلة 

ن شعبان فضيلة، وكان المرحوم العلّامة يحيها في كلّ سنة مع رفقائه وأصدقائه، وكان النصف م
يقرأ فيها دعاء كميل.. فالإحياء مهمّ جداً، نعم ليس من الضروري في هذا الإحياء أن يشتغل 
الإنسان دائمًا بالصلاة والذكر، فلا إشكال في صرف بعض الوقت في مطالعة مطالب العظماء، 

أدعية شهر رجب، أو يستمع إلى من يقرؤها، وقد كنت أشاهد أنّ المرحوم العلّامة في أو قراءة 
الكثير من ليالي شهر رجب وشعبان )عندما كان في طهران، وكذا بعد انتقاله إلى مشهد( كان 

 يستمع إلى تسجيلات الأدعية التي سجّلها له بعض الإخوة.

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

الشعبانيّة، وهذه المناجاة عجيبة جداً، وفي ليالي شهر شعبان كان يستمع إلى المناجاة 
وكان يستمع إليها كلّ ليلة، وكانت دموعه تنهمر على خدّيه أثناء ذلك. وفي شهر رجب كان 

 يستمع إلى الأدعية التي سجّلت له أيضاً.
وكذا كان يستمع إلى الأشعار، أشعار العرفاء أمثال أشعار حافظ الشيرازي ومولانا وابن 

الليالي هي الوقت التي تقرأ فيه هذه الأشعار.. فهذه الأيّام والليالي هي محلّ  الفارض، فإنّ هذه
قراءة هذه الأشعار، فالأشعار والحقائق تترك أثرها الخاص في نفس الإنسان في هذه الليالي، 
بالإضافة إلى الأدعية والآثار المنقولة عن الأئمة عليهم السلام، فإنّ آثارها محفوظة هي 

جرى التوصية على استمرار قراءة أدعية شهر رجب، وكذا أدعية شهر شعبان  الأخرى، حيث
وشهر رمضان. وفي شهر رجب على الإخوة حتمًا أن يقرؤوا هذه الأدعية جميعاً، فإذا لم يستطيعوا 
قراءتها جميعاً فليقرءوا اثنين أو ثلاثة منها، وليلتفتوا إلى معانيها؛ لا يقرءوها دون التفات إلى 

، فإنّ الأفضل للإنسان أن يقرأ هذه الأدعية مع التمعّن بالمعاني، حتّى يمكنه أن يستفيد المعاني
 إلى حدّ ما من روحية هذه المضامين.

ويقرأ دعاء مكارم الأخلاق خصوصاً في شهر رجب وشهر شعبان، فله مضامين عالية 
قرأ الزيارة الجامعة الكبيرة جداً، وإن لم يستطع أن يقرأه كل يوم، فليقرأه في الأسبوع مرة. وكذا ي

في شهر رجب، فإنّ الأولياء أكّدوا على الاهتمام بقراءتها، وكنت أرى كيف كانوا يداومون على 
قراءة الزيارة الجامعة الكبيرة خصوصاً في شهر رجب، حيث كانوا يقرءون دعاء مكارم 

مسة عشر للإمام السجّاد الأخلاق والزيارة الجامعة الكبيرة، بالإضافة إلى قراءة المناجات الخ
عليه السلام في شهري رجب وشعبان، وقراءتها في هذين الشهرين له أثر واضح وبيّن؛ كمناجاة 
المحبّين ومناجاة التائبين ومناجاة المريدين، كان الأولياء والعظماء يؤكدون كثيراً على قراءة 

الحدّاد يقرأ في كل يوم من المناجاة الخمسة عشر في شهر رجب. من هنا كان المرحوم السيّد 
أيّام رجب واحدة أو اثنتين من هذه المناجات بصوته، سواء في النهار أو في الليل أثناء صلاة 

 الليل. هذه أدعية شهر رجب.

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

وقد ذكرنا مسألة إحياء الليالي بأنّها جيدة، نعم من الأفضل للإنسان أن ينام مقدار ساعة 
ها ينهض للإحياء بهذه الأمور. إذ ليس من الصحيح أن أو ساعتين، ليجدّد بذلك قواه، وبعد

يحيي الإنسان الليل بحالة من التعب، لقد قرأتم في الروح المجرّد أن المرحوم العلّامة ذكر بأنّه 
ينبغي أن يأكل شيئاً لتبقى النفس بحالة من النشاط، لكن لا يأكل شيئاً ثقيلًا؛ بل يأكل فاكهة أو 

التمر، بحيث لا يثقله هذا الطعام، فإن أكلت شيئاً وشعرت بأن قلبك  تمراً، ويتناول الشاي مع
فاتركه! دع حالة النشاط والخفّة هي  حتى لو فرضنا أنّ الباقي كان قليلًا، انقبض فتوقف مباشرة،

 الغالبة عليك، هذا هو الطريق الأفضل للحصول على النشاط المطلوب.

 العزلة وعدم إضاعة الوقت في علاقات فارغة

اد عن الأشخاص والأحداث غير المفيدة وغير وهي بمعنى الابتع العزلة و]الأمر الرابع[
الضروريّة؛ كأن يشغل الإنسان نفسه بمسائل لا قيمة لها أبداً، إذ لا فائدة في ذلك، بل عليه أن 
يبتعد عنها، وعليه أن يبتعد عن العلاقة مع الناس، تلك العلاقات التي لا تجلب سوى إضاعة 

قت، كأن يخرج الإنسان من منزله ويقول: ما زال لديّ ساعة لكي يفتح الدكّان أو تفتح الو
الإدارة.. يقول فلأذهب في هذه الساعة إلى فلان، وبعد ذلك نذهب إلى الدكّان أو الإدارة، أو 
أن يكون لديه عمل في مكان معيّن، فيقول بما أنّ هناك ازدحام في ذلك المكان الآن، فلنذهب 

ة فلان.. جميع هذه اللقاءات لا فائدة فيها ولا نتيجة منها، إذ لا هدف وراءها ولا غرض، لزيار
بل هي مجرّد إتلاف للوقت. فهل على الإنسان أن يضيّع وقته في مثل هذه الأمور، ويصرفه في 
مثل هذه اللقاءات؟!! إنّ صرف الوقت بالنسبة إلى الأشخاص الذين لا هدف لديهم لا إشكال 

أما الذين يشعرون بالحاجة ومن يعتبر بأنّ لديه  ن يجلس ساعة أو ساعتين للحديث،فيه، كأ
حساباً وكتاباً فهذا عليه أن يفكّر بمطالب أكثر أهمية.. عليه أن يلتفت إلى أنّ اللقاء مع أيّ 
شخص لا يمكن أن يمرّ هكذا، بل إنّه يترك أثراً في النفس، وهذا الأثر من جملة الآثار التي 

نزعها من النفس والتخلّص منها، إذ تتغيّر حالة الإنسان معها، لذا لم يأمر العظماء بالعزلة يصعب 
طبعاً المراد بالعزلة ليس بمعنى الانعزال والترك، بل بمعنى تصحيح العلاقات لا  عبثاً.

https://madrasatalwahy.org/


  9 
 

ليه الانعزال، أي عليه أن يتخلّى عن الزوائد لا الضروريّات!وكذا الحال في ارتباط الأخ بأخيه، ع
 أن يلاحظ هذه المسألة حتّى تكون هذه العلاقات هادفة، لا أن تمرّ كيفما كان.

 الذكر وحقيقته

الذكر الدائم، والمراد بالذكر هو أن يكون الإنسان في حالة التوجّه؛ سواء  و ]الخامس[
كان يلفظ الذكر أم لا، أن يرى دائمًا أنّ الله تعالى حاضٌر وناظر، فلا يغفل أبداً عنه ولا ينسى 

تبهاً؟! حضوره، فإذا فرضنا أن ضيفاً ما كان في المنزل، فكم يكون الإنسان ملتفتاً في تعامله ومن
علينا أن نتعامل بجزء من هذا المقدار مع الله تعالى، لا نقول بهذا المقدار تماماً!! ]ولكن على 

 الأقلّ[ علينا أن نحسب لله حساباً وندخله في حسابنا.

 ضرورة الاستمرار على هذه الأمور بشكل دائم

مت بشكل وهذه الأمور الخمسة ينبغي أن تكون بشكل دائم، لا خصوص الذكر، بل الص
دائم، والجوع والسهر والعزلة وكذا الذكر جميعاً ينبغي أن تكون بشكل دائم، أما إذا لم تكن 
بشكل دائم بل بشكل مؤقت؛ كأن يذكر يوماً وينسى يومين، أو يفعل ذلك ثلاثة أيام، وبعد ذلك 

 ينسى.. فإن كان كذلك فلا فائدة فيه.
 ـقبل أن أضع العمامة وكان عمري ح  ـأمشي كنت يوماً  دود ثمانية عشر أو تسعة عشر عاماً 

هنا في قم وكنت عائداً من الحرم، فالتقيت بشخص في الشارع، فسلّم علّي وسألني عن أحوالي 
فقط.. وكان من المخالفين لهذا الممشى؛ حيث كان من أصدقاء المرحوم العلّامة ثم انفصل 

معي.. فشعرت بأنّ حالتي قد تغيرت  عنه.. فسلّم وسألني عن أحوالي وأبدى شوقه إلّي وتجامل
لمدّة أسبوع، فلم يعد لديّ حضور قلب في الصلاة، ولا توجّه ولا شيء.. كلّ ذلك بسبب سلامٍ 
فقط!! فلننظر أنّنا خلال اليوم أيّ بلاء ننزله على أنفسنا؟! حيث نتحدّث مع أيّ شخص، 

، نتناول أرقام الهاتف ونبدأ ونجادل أياً كان، ونتحادث على التلفون بأحاديث لا طائل منها
بالرقم الأول إلى الأخير، طوال اليوم.. يا أخي كفى! لقد احترق الهاتف! إن لم تكلّ أذنك فنفس 
الهاتف قد احترق!! وإذا لم نتّصل نحن يتّصلون بنا، فلا يبقى لنا هدوء، يا أخي ابق ساعتين أو 

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

وسيقى وضوضاء وأخبار وغيرها ثلاث بصمت.. فالحياة ليست تلفون فقط، والحياة ليست م
من المطالب.. لماذا علينا أن نعمل كما يعمل الآخرون؟! من قال بأنه علينا أن نفعل مثلهم؟! 

 لماذا لا يفعل الآخرون مثلنا؟!
هذه الأمور ينبغي أن تكون بشكل دائم، ينبغي أن نحصّل المراقبة حتى نحافظ على تلك 

 بنا.. ينبغي أن نحسن ضيافتها، لا أن نطردها خارجاً..الحالة التي أتتنا كضيفٍ وحلّت في قل
في الحالة التي حصلت لي نتيجة السلام بقيت أسبوعاً بحالة منقلبة إلى أن ذهبت إلى السيّدة 
المعصومة وتوسّلت بها، وقلت: لن أعود إلى هذا الخطأ مرة أخرى.. إلى أن منتّ علّي والحمد 

 وا إلى الأثر السيّئ الذي تركه!!لله.. هذا كلّه بسبب سلام فقط، انظر
عندما أقول للإخوة بأنّ عليهم أن يلتفتوا، وأنّ عليهم ألاّ يرتبطوا بأي شخص كان.. إنّما 
هو لأجل ذلك، وفائدته ترجع إليكم أنتم، والنتيجة تحصلون عليها بأنفسكم، جرّبوا ذلك.. 

 ابقوا مدّة لا تستمعون فيها لأحد، وانظروا ماذا سيحصل؟!
المسائل جرّبت، لقد جرّب العظماء هذه المسائل واختبروها، وأعطونا نتيجة  هذه

 تجاربهم تلك، حتى لا نجرّب مرّة ثانية؛ لأنّ الله تعالى لم يمنح الإنسان عمرين!
حسناً! نسأل الله تعالى أن نكون في هذه الأشهر المباركة والفرصة الخاصّة والضيافة 

ه وأوليائه من الموفّقين لهذه الضيافة في هذه الأشهر، وأن المخصوصة التي منحها الله لعباد
 نحصل على ذلك الكمال المرجوّ من هذه الأمور كما قال الشعر المتقدّم:
  ... *** نا تمامان جهان را كند اين پنج تمام

 ()فهذه الخمسة ستجعل غير الكاملين في العالم كاملين
وّي الضعيف ويوصل الاستعدادات إلى وأن يُنضج الثمر الفجّ ويكمل الناقص ويق

 الفعليّة. إن شاء الله.
نسأل الله أن يوصلنا إلى هذه الكمالات تحت ظلّ إمام العصر والزمان عجل الله تعالى 
فرجه الشريف الذي هو واسطةٌ في هذا الفيض.. واتّفاقاً بعض أدعية شهر رجب وصلت من 

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

غي أن نقوّي الالتفات إلى مقام الولاية، وعلى ناحيته. وكان المرحوم العلّامة يوصي بأنه ينب
 الإنسان أن يشعر بحضور تلك النفس المقدسة في جميع مفاصل وجوده وفي تمام آثار الحياة.

  

 اللهمّ صلّ على محمدّ وآل محمدّ.

https://madrasatalwahy.org/

	تأكيد الأولياء على عظمة الأشهر الثلاثة
	البدء بتشكل المشيئة الإلهية في شهر رجب
	أهميّة الصمت والضرر المترتّب على الكلام
	مراعاة الجوع وأهميّة الصوم في هذه الأشهر
	إحياء الليالي بالعبادة والدعاء
	العزلة وعدم إضاعة الوقت في علاقات فارغة
	الذكر وحقيقته
	ضرورة الاستمرار على هذه الأمور بشكل دائم

