

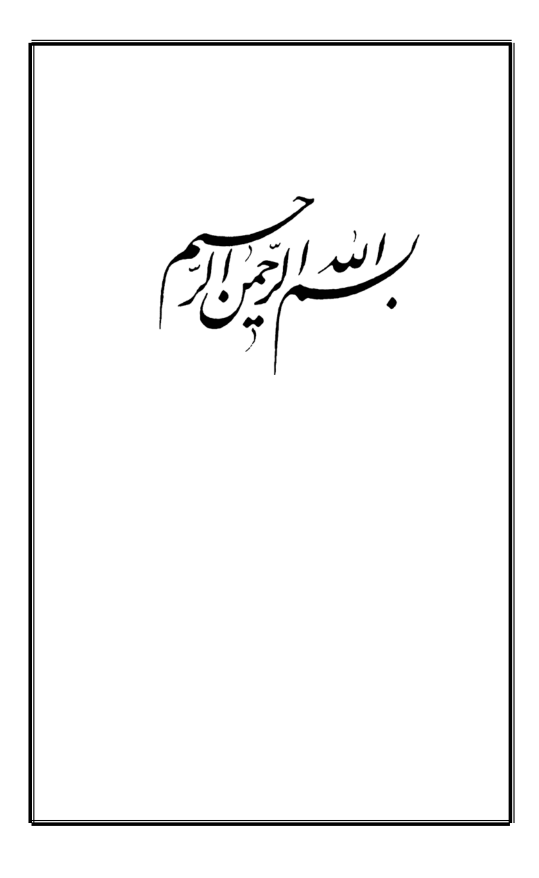
تَالَيْفُ

سَمَاجَهُ ٱلْعِلَامَالِيَهُ ٱللَّهُ ٱلسِّيدَجُهُ الْمُحْسَانِ ٱلْحُسَانِي ٱلْجَلْلُ إِنِّ

للجُللَافَك

تزجمة لسِنْ الْمُحَمِّم مِسْعِ وَلَمْ لَا مِنْ الْمُرْكِ

والرالمجة البيضاء



حوالعسنربن إمام شناسر بحث های مسیری ، نلسفی ، روائی ، آریخی اجما در بارةً إمامت وولايت بطورِكلّی ودر بارةً إمامت وولايت أميرالمُومَير . علّى ابيلا وأثمة معصرمين سلام اسعليم اجمعين لحصو ررس های استدلالی علمی تیخه زاز آن می وروایات دارده ازخاصّه رعامّه ؛ رابحاث حُلّی ونتری پیرامون کایت لمُؤلِّمُه اللَّمِينَ ؛ سَدْقِرْحُيْرِجْسِينَ طَهَانَ ر ر عوضن

#### هو العزيز

# معرفة الإمام

بحوثٌ تفسيريّةٌ ، فلسفيّةٌ ، روآئيّةٌ ، تاريخيّهٌ ، اجتماعيّهٌ حَوْلَ الإمامةِ والولايّةِ عُمُوماً ؛

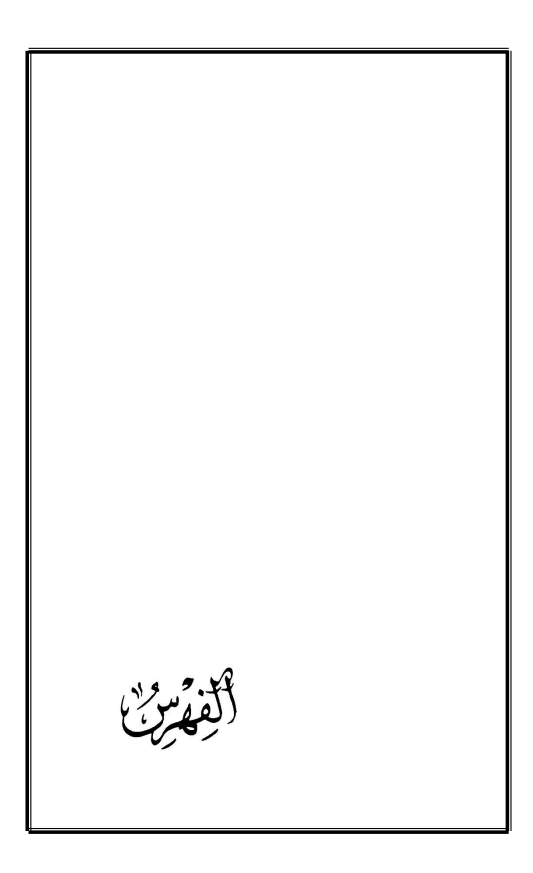
و حَوْلَ إمامةِ و ولايةِ أميرالمؤمنين عليّ بن أبيطالبٍ و الأَئِمَّةِ المعصومينَ سلامُ الله عليهم أجمعين

خصوصاً

دُروسٌ استِدلاليّةٌ و علميّةٌ مُتّخَذةٌ من القرآنِ الكريم ورواياتٌ مأْثورةٌ عن الخاصّةِ والعامّةِ ؛ وأبحاثٌ حَليّةٌ ونَقدِيّةٌ

حَوْلَ الولايَةِ

لمؤلفه الحقير السيد محمد الحسين الحسيني الطهراني عنه عنه



# فهرس المطالب و الموضوعات معرفة الامام المجلّد الأوّل

| الصفحة | لمطالب |
|--------|--------|
|        |        |

المقدّمة المؤلّف: من الصفحة ٣ إلى الصفحة ٥

الدرس الأول

# عصمة الأنبياء و الأئمة عليهم السلام

من الصفحة ٩ إلى الصفحة ٢٤

#### يشمل الموضوعات التالية:

الإختلاف الأساسي بين الشيعة و السنّة و السنّة ءايات القرءان تدلّ على ثلاث مراحل من عصمة الأنبياء معاظرة هِشام بن الحكم مع عمر وبن عبيد في لزوم وجودالإمام في المجتمع بكاء جميع الموجودات في عزاء شهادة سيّد الشّهداء ٢٣

#### الدرس الثاني:

بيان أصل الوراثة في العصمة من الصفحة ٢٧ إلى الصفحة ٤٥

#### يشمل الموضوعات التالية:

اصل الوراثة من السنن الإلهيّة غير القابلة للتغيير ٢٩

# معرفة الامام (١)

| الصفحة | المطالب                                                                          |
|--------|----------------------------------------------------------------------------------|
| ٣١     |                                                                                  |
| ٣٣     | انتقال النور الإلهي والحقيقة المحمّدية بعد النبيّ الأكرم إلى أميرالمؤمنين        |
| ٣٥     | كلام الهاتف لآدم في انتقال النور الإلهيّ منه إلى الأئمّة عليهم السّلام           |
| ٣٧     | تفسير ءاية « ثُمَّ أُوْرَثْنَا الْكِتَابِ الَّذِينَ اصْطَفَيْنا مِنْ عِبَادنَا » |
| ٣9     | من هم المعنيّون بـ ( عباداللّه المصّطفين الذين ورثوا الكتابّ )                   |
| ٤١     | روايات علماء أهل السنّة المشهورين في مقام أميرالمؤمنين عليه السّلام              |
| ٤٥     | مضامين زيارة السيّد الشّهداء عليه السّلام في الأول من رجب                        |
|        | الدرس الثالث:                                                                    |
|        | فى امتيازات العباد المصطفين                                                      |
|        | من الصفحة ٤٩ إلى الصفحة ٦٦                                                       |
|        | يشمل الموضوعات التالية :                                                         |
| ٥١     | عباد الله المخلصون يكنهم حمدالله كما يليق بشأنه                                  |
| ٥٣     | عدم منافات هذا المقام مع جملة ( مَا عَرَفْنَاكَ حَقَّ مَعْرِفَتِكَ )             |
| 00     | عبادالله المخلصون مصانون عن المعصية                                              |
| ٥٧     | المراحل الثلاث لعصمة الأنبياء                                                    |
| 09     | مقام أميرالمؤمنين عليه السّلام                                                   |
| 11     | فاطمة بنت أسد لَمُ أميرالمؤمنين                                                  |
| 75     | كيفيّة ولادة أميرالمؤمنين عليه السّلام في الكعبة                                 |
| ٦٥     | تسمية أمير المؤمنين عليه السّلام                                                 |
|        | الدرس الرابع:                                                                    |

الصفحة

المطالب

|            | لزوم عصمة الأنبياء و الأئمّة عليهم السّلام                           |
|------------|----------------------------------------------------------------------|
|            | من الصفحة ٦٩ إلى الصفحة ٨٣                                           |
|            | يشمل الموضوعات التالية:                                              |
| ٧١         | الصفات المعتدلة اللإنسان                                             |
| VV         | اثبات عصمة المقرّبين من اللّه من القرءان الكريم                      |
| <b>V</b> 9 | عصمة أميرالمؤمنين عليه السّلام                                       |
| ۸۳         | ردّ أميرالمؤمنين عليه السّلام على اعتراض فاطمة عليها السلام          |
|            | الدرس الخامس :                                                       |
|            | العصمة أمرٌ موهبيّ                                                   |
|            | من الصفحة ٨٧ إلى الصفحة ١١٠                                          |
|            | يشمل الموضوعات التالية :                                             |
| ۸٩         | قوّة العصمة في الأنبياء حاكمة على وجودهم في جميع الأحوال             |
| 91         | عصمة أميرالمؤمنين عليه السلام                                        |
| 93         | ءاية الإنذار و حديث العشيرة                                          |
| 90         | صحّة سند حديث العشيرة                                                |
| 99         | حديث العشيرة عند المستشرقين                                          |
| 1 • 1      | جنايات الطبري في نقل حديث العشيرة                                    |
| 1.0        | إقتران الولاية مع التوحيد و الرسالة                                  |
| 1 • V      | أمير المؤمنين هو الناصر و المعين للنبيّ الأكرم في جميع مراحل الرسالة |
|            | الدرس السادس:                                                        |

| صفحة | المطالب                                                                  |
|------|--------------------------------------------------------------------------|
|      | عصمة الأنبياء لا تـتنافي مع اختيارهم في فعل أفعالهم                      |
|      | من الصفحة ١١٣ إلى الصفحة ١٣٨                                             |
|      | يشمل الموضوعات التالية:                                                  |
| 110  | مَلَكة العصمة لا توجب جعل الأفعال اضطراريّة                              |
| 119  | بناء أساس عالم الوجود مبني على اختلاف الموجودات                          |
| 175  | كمال كلّ موجود في فعليّة قابليّة ذلك الموجود                             |
|      | الأنبياء كانوا عالمين و مختارين في جميع أفعالهم ، المعجز منها            |
| 170  | و غیر معجز منها                                                          |
|      | إعطاءملكة العصمة أميرالمؤمنين للأنبياء ليس للأخرين،ودلالة كلامابنسينا    |
| 177  | على ذلك                                                                  |
| 179  | إثبات عصمةأميرالمؤمنين عن طريق اتّحادنفسهمع نفس رسول اللّه               |
| ۱۳۱  | قصّة ليلة المبيت و إيثار و تضحية أميرالمؤمنين لرسول اللّه                |
| 140  | نزول ءاية ( <b>و إذ يَمْكُرُبِكَ الَّذِينَ كَفَرُوا</b> ) في ليلة المبيت |
| 140  | مباهاة اللَّه ملائكته بإيثار أميرالمُومنين رسول اللَّه بنفسه             |
| 127  | أشعار أميرالمؤمنين في ليلة المبيت حسب رواية ابن عبّاس                    |
|      | الدرس السابع:                                                            |
|      | منصب الإمامة أعلي من منصب النبوّة                                        |
|      | من الصفحة ١٤١ إلى الصفحة ١٥٣                                             |
|      | يشمل الموضوعات التالية :                                                 |
| 128  | إعطاء منصب الإمامة لإبراهيم كانت زمن شيخوخته                             |
| 120  | إعطاء مقام الإمامة لإبراهيم عليه السّلام كان بعد نبوّته                  |

| الصفحة | المطالب                                    |
|--------|--------------------------------------------|
| 1 2 V  | هداية الموجودات على يد الإمام              |
| 189    | تحقّق أميرالمؤمنين بمقام الإمامة و الولاية |
| 101    | حديث أنس في ولاية أميرالمؤمنين             |
| 108    | مكر قريش بأميرالمؤمنين                     |
|        | الدرس الثامن:                              |

# الولاية التكوينيّة للإمام بإذن الله على نفوس السعداء و الاشقياء من الصفحة ١٧٥ إلى الصفحة ١٧٥

### يشمل الموضوعات التالية:

| 109   | الإمامة هي الهيمنة على عالم الأمر                                    |
|-------|----------------------------------------------------------------------|
| 171   | يجب أن يكون لدى الإمام قوّة ملكوتية في الأمور                        |
| 175   | معنى الروايات الواردة في لنّ عليًّا قسيم الجنّة و النّار             |
|       | تفسير الإمام الرضا عليه السّلام في مجلس المأمون في لنّ عليًّا قسيم   |
| 170   | الجنّة و النّار                                                      |
| 177   | معنى «الوسيلة » في رواية النبيّ الأكرم                               |
| 179   | المعانى المختلفة لــ ( على قسيم الجنّة و النّار )                    |
| 1 🗸 1 | الولاية تُظهر السرائر السليمة و السيّئة                              |
|       | أشعار السيّد الحميري و دعبل الخزائي في رواية «عليٌّ قَسيمُ الجَنَّهِ |
| 174   | و النّار »                                                           |
| 140   | رواية عمّاربن ياسر عن رسول الله في ولاية أميرالمؤمنين عليه السّلام   |

## الدرس التاسع:

| الصفحة | المطالب |
|--------|---------|
|        | •       |

| ,     | ب                                                                                 |
|-------|-----------------------------------------------------------------------------------|
|       | في معني الولاية التكوينيّة                                                        |
|       | من الصفحة ١٧٣ إلى الصفحة ١٩٣                                                      |
|       | بشمل الموضوعات التالية :                                                          |
| ١٨١   | زوال عالم اليقظة عند النوم ، و بالعكس                                             |
| ۱۸۳   | تحقيق في معنى الصراط                                                              |
| رق    | رواية ( لاَ يَجُوزُ أَحَدُ الصِّرَاطَ إلَّا مَن كَتَبَ لَهُ عَلَى الجَوازَ ) بالط |
| 110   | المختلفة                                                                          |
| ١٨٧   | كلام المرحوم العلَّامة العسكري في رواة هذه الرواية من العامّة                     |
| 114   | توضيح معنى الرواية المذكورة                                                       |
| 191   | في أشعار السيّد الحِمْيَري                                                        |
| 198   | مدح أمير المؤمنين عليه السّلام لقبيله همدان اليمينيّين في صفّين                   |
|       | * 1-11                                                                            |
|       | لدرس العاشر :                                                                     |
|       | لزوم الإمام الحيّ لتمتّع القلوب                                                   |
|       | من الصفحةُ ١٩٧ إلى الصفحة ٢١٤                                                     |
|       | بشمل الموضوعات التالية :                                                          |
| 199   | قلب الإمام مركز إفاضة العلوم                                                      |
| 7.1   | الشيعة تعتبر أساس تعاليم الإسلام قائم على الإمامة                                 |
| ۲.۳   | حقيقه الأنهار الجارية في الجنّة                                                   |
|       | الأنهار الأربعة الجارية في الجنّة : أنهار الماء ، اللبن ، الخمر، والعسل           |
| Y • 0 | المصفّى                                                                           |
| 7.7   | نهر الزنجبيل و عين الكافور                                                        |
|       |                                                                                   |

| الصفحة | المطالب                                                      |
|--------|--------------------------------------------------------------|
| 7.9    | عين التسنيم تجرى تحت أقدام أمير المؤمنين                     |
| 711    | ساقي الحوض الكوثر                                            |
| 717    | أشعار السيّد الحميري في حوض الكوثر و ساقيه                   |
|        | الدرس الحادي عشر:                                            |
|        | معني وحي الخيرات إلي الأئمّة                                 |
|        | من الصفحة ٢١٧ إلى الصفحة ٢٣١                                 |
|        | يشمل الموضوعات التالية :                                     |
| 719    | وحى الخيرات إلى الأئمّة                                      |
| 771    | تحقق الشرائط الإمامة                                         |
| 777    | ثورة زيدبن على بن الحسين لم يكن بأمر من الإمام               |
| 770    | الرواية في اتّحاد نفس الرسول الأكرم مع نفس أميرالمؤمنين      |
| 777    | الخصال الموجودة في أميرالمؤمنين                              |
| 779    | رفع الشبهة في أنّ خصائص مقام الولاية منافية لقدرة الله تعالى |
| 771    | مقام الولاية هو ظهور الصفات و الأسماء الإلهيّة               |
|        | الدرس الثاني عشر:                                            |
|        | الهداية إلى الحقّ تلزم للعصمة                                |
|        | من الصفحة ٢٣٥ إلى الصفحة ٢٤٩                                 |
|        | يشمل الموضوعات التالية :                                     |
| 747    | لزوم اتّباع الحقّ                                            |
| 739    | لزوم اتّباع الإمام المعصوم مبنى على أصل لزوم اتّباع الحق     |

## معرفة الامام (١)

| الصفحة                          | المطالب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |
|---------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| 137                             | روايات أهل السنّة في معيّة علىّ للحقّ و الحقّ لعليّ                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |
| 727                             | تذاكر علقمة و الأسود و أبى أيّوب الأنصارى فى خلافة علىّ                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |
| 720                             | رواية ابن عبّاس في معيّة علىّ للحقّ و الحقّ لعليّ                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |
| 727                             | سبب مخالفة المعاندين لخلافة أميرالمؤمنين عليه السلام                                                                                                                                                                                                                                                                          |  |
| 729                             | إعتراف عُمر بمقام أميرالمؤمنين في روايات أهل السنّة                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |
|                                 | الدرس الثالث عشر:                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |
|                                 | معني هداية الأئمّة ، و شرائط الهادى إلى الحقّ                                                                                                                                                                                                                                                                                 |  |
|                                 | من الصفحة ٢٣٥ إلى الصفحة ٢٧٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |
|                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |  |
|                                 | يشمل الموضوعات التالية :                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |  |
| 700                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |  |
| 700<br>70V                      | يشمل الموضوعات التالية :                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |  |
|                                 | يشمل الموضوعات التالية :<br>الإمام يجب أن يكون مهتدايًا إلى الحق ، و في ذلك شروط ثلاثة                                                                                                                                                                                                                                        |  |
| <b>70</b> V                     | يشمل الموضوعات التالية:<br>الإمام يجب أن يكون مهتدايًا إلى الحقّ، و فى ذلك شروط ثلاثة<br>سبع مسائل من أمّهات مسائل الإمامة                                                                                                                                                                                                    |  |
| 70V<br>709                      | يشمل الموضوعات التالية:<br>الإمام يجب أن يكون مهتدايًا إلى الحقّ، و فى ذلك شروط ثلاثة<br>سبع مسائل من أمّهات مسائل الإمامة<br>الإمام يجب أن يكون معصوماً حتمًا و مؤيّدًا من قبل الله تعالى                                                                                                                                    |  |
| 707<br>709<br>771               | يشمل الموضوعات التالية:<br>الإمام يجب أن يكون مهتدايًا إلى الحقّ، و فى ذلك شروط ثلاثة<br>سبع مسائل من أمّهات مسائل الإمامة<br>الإمام يجب أن يكون معصوماً حتمًا و مؤيّدًا من قبل الله تعالى<br>أفضليّة الإمام على أفراد البشر فى الملكات النفسانيّة                                                                            |  |
| 70V<br>709<br>771<br>777        | يشمل الموضوعات التالية: الإمام يجب أن يكون مهتدايًا إلى الحقّ، و فى ذلك شروط ثلاثة سبع مسائل من أُمّهات مسائل الإمامة الإمام يجب أن يكون معصوماً حتمًا و مؤيّدًا من قبل الله تعالى أفضليّة الإمام على أفراد البشر فى الملكات النفسانيّة روايات « عَلِيٌّ خَيْرُ البَشرِ »                                                     |  |
| 707<br>709<br>771<br>777<br>770 | يشمل الموضوعات التالية: الإمام يجب أن يكون مهتدايًا إلى الحق ، و فى ذلك شروط ثلاثة سبع مسائل من أمّهات مسائل الإمامة الإمام يجب أن يكون معصوماً حتمًا و مؤيّدًا من قبل الله تعالى أفضليّة الإمام على أفراد البشر فى الملكات النفسانيّة روايات « عَلِيُّ خَيْرُ البَشرِ » بيانات جبرئيل فى هيئة دحية فى أمر ولاية أميرالمؤمنين |  |

# الدرس الرابع عشر:

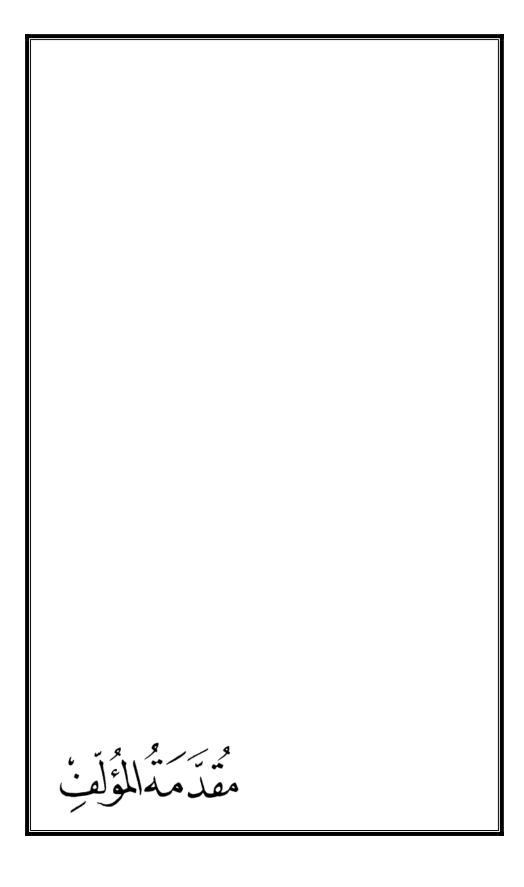
لزوم اتّباع الاعلم

| الصفحة | المطالب |
|--------|---------|
|        |         |

### من الصفحة ٢٧٧ إلى الصفحة ٢٩١

### يشمل الموضوعات التالية:

|     | سلل الموطوعات المالية .                                                |
|-----|------------------------------------------------------------------------|
| 474 | تحقيق في معنى كلمة لاَ إِلَهَ إِلَّا اللَّه                            |
| 177 | الإمام يجب أن يكون أعلم أفراد الأمّة                                   |
|     | عاقبة أمر كلّ أمّة تولّى أمرها رجلاً و فيهم أعلم منه سيؤول الى السَفال |
| ۲۸۳ | و الفساد                                                               |
| ٥٨٢ | أمير المؤمنين كان أعلم الأمّة                                          |
| ۲۸۷ | إعتراف عمر بأعلمية أميرالمؤمنين عليه السلام                            |
| ۲۸۹ | تأسّف ابنعبّاس من منعهم الإتيان بالصحيفة إلىرسول الله عند ارتحاله      |
| 791 | منع عمر من الاتبان بصحيفة و دواة لـ سول اللّه                          |



#### بسم الله الرّحمن الرّحيم

حمداً أزليّاً و ثناءً لا ينفد و لا يتناهى مختصاً باللّه عزّوجل ، الذى أوجد بحكمته البالغة عالم الخلقة من كَثْمِ العدم ، و خلع عليه رداء الوجود ، و اختار بنى ءادم من بين تلك العوالم بجامعيّة منطق العقل و الإحساس ، فشرّفهم لذلك بشرف التكليف و المسؤوليّة و الإلتزام .

وَ لَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي ءَادَمَ وَ حَمَلْنَهُمْ فِي الْبَرِّ وَ الْبَحْرِ وَ رَزَقْنَهُم مِّـنَ الطَّيِّبَتِ وَ فَضَّلْنَهُمْ عَلَى كَثِير مِّمَّنْ خَلَقْنَا تَفْضِيلاً .

و سلاماً لا حدً له ، و تحية و إكراماً لا حصر له ، لقادة تربية البشرية الذين جعلوا ـ بنشرهم لواء الحمد الإلهى ـ النور الساطع للإيمان و الإيقان متجلّياً في قلوب أفراد البشر ، و الذين أشعلوا في كيان الأرواح مشعل التوحيد و الولاية ، ليمكّنوا البشر أصحاب النفوس الهيولانيّة و القوة و القابليّة غير المحدودة في طريق التمكين بالحق . و خاصة خاتم النبيّين القابليّة غير المحدودة في طريق التمكين بالحق . و خاصة أبى طالب محوات الله عليهما ، حاملا لواء الحمد و حائزا مقام الشفاعة الكبري ، وايئمّة المعصومين ، لا سيّما بقيّة الله في الأرضين الحبجة بن الحسن العسكري عجّل الله تعالى فرجه الشريف ، الذين كانوا المظهر التام للأسماء الالهيّة : الجماليّة و الجلاليّة ، و الأيات الكاملة لأنوار الأحديّة و الواحديّة ، و السائلة العزيز ، و السطة الفيض و إشراق النور الأزلى على هياكل الوجود و ماهيّات

الإمكانية .

اولئك الذين كانوا في الولاية التكوينية مرءاةً تامّة للجمال الالهي و الجلال الأزلى، و اللؤلؤ المنير المفيض لنور الأحدية على عالم ما سواهم؛ و في الولاية التشريعيّة باب الشريعة و منهل الإلهام، و الأخذ للأحكام من مصدر التشريع و الحقائق.

و باعتبار لن مسألة الإمامة و الولاية من أهم المسائل الحياتية ؛ و باعتبار ان جميع جهات القابليّات الإنسانيّة ستقوى و تنمو \_ بسمعرفة هذه الحقيقة \_ في مدارج الكمال و معارجه ، بينما سيسبّب الجهل بهذه الحقائق و عدم اتّباعها حرف القابليّات و الإمكانات و جعلها تنصب في مسير الإنحراف ، و في اضمحلالها في المستنقعات العفنة للماديّات و الشهوات .

لذا فقد من الله تبارك و تعالى على هذا التحقير ، ليقوم في ايّام شهر رمضان التمبارك لسنة ألف و ثلاث مائة و واحد و تسعين هجريّة قمريّة ببحث و مناقشة مسألة الإمامة و الولاية مع جمع من الأخلّاء الروحيّين و الإخوة الإيمانيين .

و قد تقرر ان يكون أساس البحث قائماً على الأيات القرءانية. و لأهمية الموضوع بالنسبة للاخوة من أهل السنة ، فقد تقرر الاستفادة من فن المجدل ، و النقل من روايات و تواريخ العامة ، مع الاستفادة إجمالاً من روايات الخاصة كذلك .

و كان متصوّراً اتّنا سنستطيع انهاء دورة كاملة من هذا البحث في شهر رمضان المبارك ، الا لن الشهر قد تصرّم، ولم يجر بيان أكثر من سُدس مما كان في النيّة بيانه ، بالرغم من انّه قد جرى كلّ يوم الكلام و البحث الوافى في الأمر .

و كان من الألطاف السنيّة للخالق اللطيف لنّ التوفيق قد شملني في

نفس شهر رمضان ، لأقوم في الـمنزل بكتابة و جـمع مذاكرات البحث .

ثم انقضت سنوات أربع على هذا الأمر حُرمت خلالها من جمع مسائل الإمامة ـ بشكل منظم و مرتب طبعاً \_ حتى شملتنى من جديد الألطاف الخفية لله عزوجل في شهر رمضان المبارك لسنة ألف و ثلاثمائة و خمس و تسعين ، فاستأنفنا البحث السابق في أيام الشهر مع الأعراء الإيمانيين و الإخوة الروحانيين ، فتم الى نهاية الشهر مناقشة و تدويس سُدس ءاخر من البحوث ، فصار مجموع ما جرى بحثه و كتابته في شهرى رمضان هذين ثُلث ما في نظرنا .

وها نحن نقدم مجموع هذه الكتابات التي جُمعت في مجلدًات أربعة لـمطالعة أصحاب النظر و البصيرة .

و الأمل أن يوفقنا الله علّت أسماؤه لبحث و تحرير باقى الأبحاث، بمحمّد و ءاله الطّاهرين. و سيكون تمام هذه الأبحاث في حدود اثنى عشر مجلّداً تشكل قسم «معرفة الإمام» من دورة العلوم و المعارف الإسلاميّة، حيث سيتم تدوينها و تحريرها في هيئة دروس سيكون مجموعها في حدود مائة و ثمانين درساً.

و باعتبار أنّ هذه الدروس ستكون في خصائص الإمام و شروط القيادة و الزعامة و الحكومة ، و في لزوم العصمة للأئمة الطاهرين سلام الله عليهم أجمعين ؛ فانه سيجزى البحث و المناقشة \_ ضمناً \_ في شرائط النبوة و لزوم العصمة و ءاثار و خواص الأنبياء أيضاً . و في الحقيقة فان هذا البحث بحث كامل و شامل يشمل أيضاً البحث في النبوة العامة و يُغنينا عن ايراد بحث مستقل لها .

نشكر الله سبحانه الذي من علينا بهذه الموهبة لنسعى في هذه البحوث قدر الوسع ، و في حدود ظرفيّة المحقير البسيطة ، و لنقدم مجاناً

ماجاء في الأبحاث و المطالعات و الدراسات و المذاكرات في طبق اخلاص ، فنضعه في مرأى و منظر من اخوتي و نظرائي في الإنسانية .

فَلِله الْحَمْدُ وَ لَهُ الشُّكرُ و ءاخِرُ دَعْوَانَا أَن الْحَمْدُ لِلَهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ؛ وَ صَلَّى اللَهُ عَلَى مُحَمَّدٍ وَ ءاله الطَّاهِرين .

السيد محمد الحسين الحسيني الطهراني

# الدَّرَشُ ٱلأُوِّلُ

عِصْدُ لَهُ مُنْدِينًاء فَالْاَرْسِينَاء فَالْاَرْسِينَاء فَالْاَرْسِينَاء فَالْاَرْسِينَاء فَالْاَرْسِينَاء فَالْاَرْسِينَاء فَالْاَرْسِينَاء فَالْاِرْسِينَاء فَالْاِرْسِينَاء فَالْاِرْسِينَاء فَالْإِرْسِينَاء فَالْمُرْسِينَاء فَالْمُرْسِينَاء فَالْمُرْسِينَاء فَالْمُرْسِينَاء فَالْرِيْسِينَاء فَالْمُرْسِينَاء فَالْمُولِينَاء فَالْمُرْسِينَاء فَالْمُرْسِينِ فَالْمُرْسِينَاء فَالْمُ لَلْمُ لِلْمُ لْ

# بسم الله الرّحـمن الرّحيم و صلّى الله على محمد و ءاله الطاهرين و لعنة الله على أعدائهم أجـمعين من الآن إلـى قيام يوم الدين و لا حول و لا قورة إلاّ بالله العلى العظيم

قال اللَّهُ الحكيم في كتابه الكريم:

كَانَ النّاسُ أُمّةً وَ حِدَةً فَبَعثَ اللّهُ النّبيّنَ مُبَشّرِينَ وَ مُنذِرينَ وَ أَنْـزَلَ مَعَهُمُ الْكِتَبَ بِالْحَقّ لِيَحْكُم بَيْنَ النّاسِ فِيما اخْتَلَفُوا فِيهِ وَ مَا اخْتَلَفَ فِيهِ إِلّا الّذِينَ أُ وتُوهُ مِن بَعْدِ مَا جَاءَتْهُمُ الْبَيّنَتُ بَغْيًا بَيْنَـهُمْ فَهَدَى اللّهُ الّذِينَ أُوتُوهُ مِن بَعْدِ مَا جَاءَتْهُمُ الْبَيّنَتُ بَغْيًا بَيْنَـهُمْ فَهَدَى اللّهُ الّذِينَ أَوتُوهُ مِن بَعْدِ مَا جَاءَتْهُمُ الْبَيّنَتُ بَعْيًا بَيْنَـهُمْ فَهَدَى اللّهُ اللّذِينَ أَوتُوهُ مِن الْحَقّ بِإِذْنِهِ وَ اللّهُ يَهْدِى مَنْ يَشَاءُ إِلَى صِراطٍ مُسْتَقِيم . \

#### أساس الاختلاف بين الشيعة و السنّة:

ان أساس الاختلاف بين الشيعة و السنة ينحصر في مسألة الولاية ، فالشيعة يقولون لن الامام يجب أن يكون معصوماً و مُنصباً من قبل الله سبحانه و تعالى ، بينما يقول السنة لن العصمة ليست من شرائط الإمام ، وأن الناس بإمكانهم أن يختاروا إماماً لهم فيتبعوه .

أمّا بقيّة الـمسائل الـمُختلف عليها بين هذين الفريقين فمتفرّعـة بأجـمعها عـن ذلك الأصل و تابعـة له ؛ لأنّ أرضيّة الاختلاف فـى الأساس

١ ـ الأية ٢١٣ ، من السورة ٢ : البقرة .

(و الاصل) لابد أن تؤدّى الى اختلافات كثيرة فى الفروع ، امّا لـو انتفى الاختلاف فى الأساس ، فـاتّحد هـذان الفريقان فى الـمرام و الـمذهب ، فـانّ الاختلافات فى الفروع ستنتفى بدورها و تتبع الأصل فـى الوحدة .

و سنناقش هذه الأيّام بعون اللّه و بالاستعانة بـأرواح الطيّبين و أولياء اللّه أساس هـذه الـمسألة ، و سنبيّن شرائط الإمام مـن خـلال كتـاب اللّه و النصوص الصريحة التـى و ردت عن رسول اللّه صلى اللّه عليه و ءاله ، بحوّل اللّه و قُورًته و لا حَوْل و لا قُورَة إلا باللّه الْعلِي الْعظِيم . و سنذكر شاهداً و مثالاً كمقدّمة من أجل توضيح هـذا الـمعنى قبـل الاستدلال بالأيـة التـى وردت فـى مطلع البحث .

#### الإمام بمنزلة القلب في جسم الإنسان:

هناك في جسم الإنسان أجهزة متنوّعة و مختلفة يؤدّى كل منها وظيفة خاصة، فالعين وظيفتها النظر، و الأذن وظيفتها السمع، و الأنف للتنفّس و الشمّ، و اللسان للتذوّق و الكلام، و اليد للأخذ و العطاء، و الرجل للمشى؛ و كلّ هذه الأعضاء تسعى دائبة لتنفيذ وظيفتها، الاّ السها من وجهة نظر الحياة الماديّة \_ تستمدّ قوّتها من القلب.

ثم لن القلب يضخ الدم الى جميع أعضاء الجسم و جوارحه ، فيمدها في كل لحظة بحياة جديدة ، و يبقيها بهذا العمل في نشاط مستمر و حياة دائمة . و لو حدث أن توقف القلب للحظة واحدة و تخلي عن مسؤوليته ، لأصيبت تلك الأعضاء و الجوارح الحية و النشيطة بالموت و الفناء و لتعطل دورها ، فتفقد العين رؤيتَها ، و الأذن سمعها ، و اليد حركتها ، كما تُشل الرِّجل و تفقد الإحساس .

و بناءً على هذا فان فائدة القلب هي الإشراف و الزعامة و إيصال الحياة الي كافّة أعضاء الجسم التي تخضع لإشرافه ، و لا يمكن لأحد ان

يُنكر حاجتنا للقلب بحجّة لنّ القلب لا يعمل شيئاً لأنّه لايرى و لايسمع و لايتكّلم و لايكتب و لا ... و

و بحجّة لنّ لنا عيناً نرى بها، و أذناً نسمع بها، و لساناً نتكلّم به ، و يـداً نكتب بها . فهذا الكلام خـاطئ و لا مـحلّ لـه ، لأن العـين و الأذن و اللسان ميّتة بدون القلب لا دور لها و لا عمل ، و انّما وجد ذلك الإبصار فـى العـين ، والسمع في الأذن بسبب قوّة القلب .

ان العين تتعرّض في كل لحظة لألاف الأفات و حالات الفساد الخارجيّة، و الأمر كذلك بالنسبة للأذن و لسائر الأعضاء الأخرى، لكن القلب لا يَفتُر لحظة عن المراقبة و الدفاع و إيصال الدم كطعام و دواء من أجل دفع الاعتداءات الخارجيّة و موجبات الفساد الأخرى و الميكروبات المهلكة. لذا فان العين و الأذن تعيشان تحت ولاية و سلطان القلب الذي يمثّل الجهاز المنظّم لعمل تلك القوى، و الذي يمدّ سائر أعضاء الجسم بالحياة.

امّا من الناحية المعنوية ، فانّ المخ هو الذي ينظّم عمل هذه القوى و الأعضاء ، فالعين ترى فقط ، اى انّه اثر انعكاس النور فان صورة للشئ المرئى ستنعكس في شبكيّتها ، امّا ماهيّة هذا الصورة و ما الذي سنفعله جا ؟ فان ذلك ليس من وظيفة العين ، بل من وظيفة المخ الذي يأخذ هذه الصورة و يدقّق فيها و يهيّؤها لإستفادة الانسان .

لذا فان الذين يتعاطون الخمور فيثملون، او الذين يُصيبهم الإغماء او الجنون، لم يصحصل في أعينهم نقص ما، بل ل عيونهم سليمة تعمل بوظيفتها جيداً في عكس الأشعة و إظهار الصورة المرئيّة، لكن جهاز المخ و الفكر صارا لا يعملان بوظيفتهما المعتادة، لأن مصحموعة الأعصاب التي تنقل الصورة الى المخ قد تعطّلت عن عملها بوظيفتها، فصارت سلسلة

الأعصاب توصل هذه الصورة الى المخ فلا يستطيع تمييزها و الإفادة منها في محلها .

لذا نشاهد لنّ الشخص الثمل لا يُميّز بين أخته و أمّه و زوجته ، فيحاول الإعتداء عليهن "، أو أنّه يتحرّك في معبر عام عارياً ، فلا يحكنه ان يشخص " لنّ صورة المعبر التي كانت محفوظة في قواه الذهنيّة سابقاً مُطابقة لصورة هذا المعبر أم لاكي يحكم بعدم جواز الحركة في هذا المعبر عارياً .

و هذا الثمل السكران يهذى و يصيح بصوت عال ، و يعمل اعمالاً مُستهجنة أمام الأخرين ، و لا يأبى أكل الخبائث ، و لا يُبالى بارتكاب الجنايات ، بالرغم من أنّ قواه السمعيّة و الذوقيّة و الشميّة تعمل بوظيفتها . و ذلك لأنّ جهاز المخ ّالصنظّم و المراقب لا يعمل بوظيفته في هذه الحالة لأنه قد تعطّل . لذا فاته لن يعجز فقط عن الرؤية و تمييز الأشياء ، أو أن يسمع بأذنه و يعمل بيده ، بل اته سيصرف هذه القوى في إهلاك نفسه و إفسادها ، و سيقطع بيده أغصان حياته و يستأصل جذورها .

و بناءً على هذا فان وجود جهاز المخ في الجسم أمر حيوى من أجل استخدام هذه الأعضاء و الجوارح و إعمال كل منها في مواقع الحاجة ، و لتطبيق الصور الحاصلة مع الصور الحفوظة سابقاً في الذاكرة و الأحكام الصحيحة المترتبة عليها ، و لذلك نرى أن المجنون الذي فقد قواه العقلية لا يترتب على رؤيته و قوله و فعله أي نتيجة صحيحة .

و لو تركنا الإنسان جانباً فاننا سنجد في الحيوان كذلك قلباً و مخماً لا يستطيع لى حيوان بدونهما الاستمرار في الحياة و في أداء وظائفه و لـوكان ذا خليّة واحدة .

و الأمر كذلك في الجمادات أيضاً ، فإنّ الشي الذي يرسم لها وحدتها و يجعلها تحت خاصية و كيفية واحدة هو الروح و النفس الواحدة التي

كانت جارية فيها قبلاً. و لذا فاتها تمتلك خاصية واحدة و يُشاهد عنها ءاثار واحدة. و قد جرت الاستفادة من هذا الأمر في التقنية و صناعة السيارات، فاستطاعوا \_ بإيجاد ءالات منظمة و معدلة \_ تنظيم حركة العجلات و المحركات.

اننا حين نريد ملء الساعة و نصبها ، ف ان ضغط النابض سيكون قوياً في البدء ، و سيحاول تحريك العجلات المسننة بسرعة ، امّا حين يرتخى النابض و يقلّ ضغطه ، فانه سيحاول تحريك تلك العجلات ببطء . و لهذا السبب فقد وضعوا في الساعة جهازاً بإسم (البندول أو الرقّاص) ليقوم بتنظيم الحركة ، بحيث تتحرّك الساعة في كلّ الأحوال على منوال واحد ، سواءً كان ضغط النابض قويّاً أو ضعيفاً ، فتنظّم الوقت بشكل صحيح .

كما لنّ الماكنات البخارية المستعملة في المعامل الكبيرة اذا خلت من المنظّم فانها ستتحطّم بأجمعها ، لأنّ قِدر البخار سيولّد عند غليانه كميّات ضخمة من البخار اذا ما اندفعت خلف المكابس فان الألات ستدور ءانذاك بسرعة هائلة فتودّى الى تحطّم الماكنة . امّا حين تنخفض الحرارة في قِدر البُخار فان من الممكن ان تنخفض السرعة تبعاً لذلك . و لذلك يوضع في هذه الألات منظّم للضغط (ضابط للضغط) لينظّم وصول كميّات البخار الى المحرّكات ، بل يقوم بخزنه في مخزن الذييرة ليفيد منه عند انخفاض المحرّكات ، بل يقوم بخزنه في مخزن الذخيرة ليفيد منه عند انخفاض ضغط البخار ، فيرسله ءانذاك مع البخار المصولّد ، و بذلك تتحرّك المحرّكات بشكل منظّم و هادئ دائماً في السرعة الخاصة المطلوبة .

و يحتاج المجتمع البشرى من أجل تيديل القوى و تنظيم الأمور و رفع الإختلافات بين الناس و منع التعديات على حقوق الفرد و المجتمع ، و لهداية جميع الأفراد الى مقصد الكمال و الهدف من الخلقة و نيل المنى

من جميع القوى و الكنوز الالهيّة ، الى منظّم صحيح ، و إنّا لهلك المجتمع ولم الستطاع أن يستفيد من كنوز الحياة .

#### ضرورة وجود الإمام المعصوم في المجتمع:

ان الإمام هو المنظّم لعالم الإنسانيّة و المجتمع ، لذا يتحتّم أن يكون ذا قوى متينة و أفكار صائبة و ءاراء قادرة ، ليكون مشرفاً على أعمال الأمة و أفعالها ، و ليسوسها بالتنظيم و العدل .

و تسأل هنا : أيستطيع الإمام \_ ترى \_ أن يُصلح الـمجتمع اذا كـان نفسـه يُخطىء و يُبتلى بالـمعصية و الإثم شأنه شأن أفراد الــمجتمع الأخريـن ، أو إذا كان مثلهم مُصاباً بالـهوس و الشهوة ؟

أو يمكنه ءانذاك أن يرفع الإختلاف فيما بينهم ، فيُعطى كل ذى حقّ حقّ ، و يقف فى وجه الإعتداءات ، و يمنح العيش لجميع أفراد الجتمع ، و يعلّمهم المعارف والحقائق حسب استعدادهم و حاجتهم ، و يُبيّن لهم موارد الخطأ و الزلل فى سلوكهم الى الله و وصولهم الى مقصد الكمال ؟!

كلاّ و حاشا !

و على هذا فان قائد المجتمع و زعيم الناس و إمامهم يجب أن يكون معصوماً عن الإثم و عارياً عن أى خطأ و زلل ، كما ينبغى أن يكون ناظراً الى الأحوال و الأفعال و الخواطر القلبية لكل واحد من أفراد الأمة بفكر عميق متسع ، و صدر منشرح بنور الله ، و قلب مُنّور بالتأييدات الغيبية .

على لنّ بعض العامّة يقول بعصمة الأنبياء، و بعضهم يقول بمرتبة ضعيفة من عصمتهم، بينما ينكر البعض الأخر العصمة فيهم، فلا يعتبرهم مصونين بأى وجه عن الأخطاء و المعاصى. الاّ لنّ الشيعة عموماً يشترطون العصمة للأنبياء بجميع معانيها، كما يقولون بالعصمة للأئمّة صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين.

### عصمة الأنبياء على ثلاث مراحل:

و سنتحدّث في اثباتنا لهذا الموضوع عن عصمة الأنبياء ، فنثبتها من القرءان الكريم ، ثم نتحدث عن الأئمّة عليهم السلام .

امّا بشأن الأنبياء فنقول: لنّ العصمة مورد البحث في ثلاث موضوعات:

۱ \_ فى موضوع تَلَقِّى الوحى ، اى لنَّ قلب النبيّ يجب ان يكون منزّهاً عن الخطأ عند نزول الوحى ، فيتلقّي ذلك الوحى كما نزل ، لا يزيد فى التلقّى عليه و لا يُنقِص ، و لا يجلّى فى نفسه ذلك الوحى الا فى حقيقته الواقعة .

٢ ـ فى موضوع تبليغ الوحى : اى ل على النبى أن يبلّغ الوحى كما أخذه ، دون أن يُخطئ أو ينسى فيما أوحى اليه ، و دون أن يزيد أو ينقص فى أدائه للوحى شيئاً على صورته الحقيقيّة .

٣ ـ الـمعصية و الذنب: فالنبي لا يرتكب لي عمل يُخالف مقام العبوديّة لله أو يتنافى مع الاحترام أو يهتك حرمة مقام الـمولى ، سواءً في أقواله أو في أفعاله . و إجمالاً فان هذه الـمراحل الثلاث يـمكن تلخيصها في جملة واحدة : أي وجود أمرٍ من جانب الله لـدى الإنسان الـمعصوم يصونه عن الخطأ و الـمعصية .

امّا تلك المراحل الثلاث من العصمة فتدلّ عليها الأيات القرءانية ،

#### كقوله تعالى :

كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَ اَحِدَةً فَبَعَثَ اللَهُ النَّبِينَ مُبَشِّرِينَ وَ مُنذِرِينَ وَ أُنـزَلَ مَعَهُمُ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ لِيَحْكُم بَيْنَ النَّاسِ فِيمَا اخْتَلَفُوا فِيهِ وَ مَا اَخْتَلَفُو فِيهِ وَ مَا اَخْتَلَفُو أَفِيهِ وَ مَا اَخْتَلَفُو أَفِيهِ وَ مَا اَخْتَلَفُو أَفِيهِ وَ مَا اَخْتَلَفُو اللّهُ اللّذِينَ اللّهُ اللّذِينَ اللّهُ اللّذِينَ اللّهُ اللّذِينَ اللّهُ اللّذِينَ اللّهُ اللّذِينَ اللّهُ اللّهُ يَهْدِى مَنْ يَشَاءُ إِلَى صِراطِ وَاللّهُ يَهْدِى مَنْ يَشَاءُ إلَى صِراط مُسْتَقِيم . \

و تبيّن هذه الأية أنّ الغرض من إرسال الأنبياء و إنزال الوحي و الكتاب اتما هو دعوة الناس الى الحقّ، و هديهم الى طريق الحقّ و الصواب في جميع موارد الاختلاف قولاً و فعلاً و اعتقاداً.

و هذا هو هدف الخلقة من بعث الأنبياء؛ لأنّ اللّه تعالى لا يضلّ في هذا القصد بمفاد الأية:

لاَ يَضِلُّ رَبِّى وَ لاَ يَنْسَى . `

و هو بالغ أمره و هدفه ، لا يصده عنه رادع و لا يـمنعه مانع ، بـمفاد الأبة الشريفة :

إِنَّ اللَّهَ بَالِغُ أَمْرِه قَدْ جَعَلَ اللَّهُ لِكُلِّ شَيء قَدْرًا . "

و مفاد الأية الكريمة:

وَ اللَّهُ غَالِبٌ عَلَى أُمْره . ٤

و ينبغى ـ بناءً على هذا ـ لحفظ الوحى عند إنزالـ ه و إبلاغـ ه و أدائـ ه أن يُصـان الأنبياء مـن أى خطأ و زلل ، لأنّ قلب النبـيّ اذا أخطأ عند تلقّى الوحى

١\_الأية ٢١٣ ، من السورة ٢ : البقرة .

٢\_ ذيل الأية ٥٢ ، من السورة ٢٠ : طه .

٣ ـ ذيل الأية ٣ ، من السورة ٦٥ : الطّلاق

٤\_ ذيل الأية ٢١ ، من السورة ١٢ : يوسف

أو تبليغه ، فان الهدف من رسالته سيكون غير متحقّق ، لأن المفهوم من الرسالة هو الدعوة الى الحق :

وَ ٱنْزَلَ مَعَهُمُ الكِتَبَ بالْحَقِّ لَيَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ فِيمَا اخْتَلَفُوا فِيهِ .

و سيتردّد الأمر في حالة الخطأ بين أن يكون الله تعالى قد أخطأ و نسى في انتخاب الرسول و طريقة إنزال الوحى على قلبه ، أو أن غرضه كان الدعوة الى الحق لكنّه أخطأ في طريقة انزال الوحى على قلب النبي على نحو لا يكون معه عُرضة للتغيير و التبديل ؛ و هذا ليس صحيحاً بمقتضى قوله تعالى :

لاَ يَضِلُّ رَبِّى وَ لاَ يَنْسَى .

أو لن غرضه كان الدعوة الى الحق"، ولم يحصل فى إجراء هذه الدعوة أى خطأ و التباس، ولكن ظهرت عوائق خارجية حالت دون تحقيق أمر الله، وهذا أيضاً مستحيل بمفاد الأية الكريمة:

إِنَّ اللَّهَ بَالِغُ أَمْرِه . و الأية :

وَ اللَّهُ غَالِبٌ عَلَى أُمْره .

و بناءً على هذه المقدّمات، فانّ اللّه سبحانه و تعالى يحفظ الأنبياء حتماً من الخطأ و الالتباس في كيفيّة تلقّى الوحي و إبلاغه، و يطهر قلوبهم و يُصفيّها بحيث ينعدم فيها اثر إنزال الوحي أي موج أو ارتعاش أو تزلزل يكون باعثاً على قلب و تغيير كيفيّة و واقعيّة الوحى، و بحيث لا يبقي فيها أيّ أثر للإضطراب أو الإبهام الباعث على تأويل و تفسير الإدراكات الواقعيّة على غير حقيقتها و واقعيّتها. و هذا هو معنى حقيقة العصمة في مرحلتي تلقي الوحي و إبلاغه. و امّا في السمرحلة الثالثة و هي صونهم و عصمتهم عن المعاصى، فمن السممكن ببيان مقدّمة أخرى ان نعتبر دلالة الأية السابقة عليها دلالة تامّة. و هي الله لو عصى نبي و ارتكب إثماً و

فاته سيكون بفعله هذا قد أجاز هذا العمل و أباحه لأمّته ، لأنّ العاقل لا يفعل شيئاً الاّ اذا كان حسناً ؛ فاذا ارتكب المعصية في حال يامر قولاً بخلافها ، فان ذلك سيبعث على السقوط و التناقض ، و سيكون قد دعا بفعله و قوله الى أمرين متناقضين ، فهو يمنع الناس بقوله و كلامه من ذلك العمل ، ثم يُثبت بفعله له إباحة ذلك العمل و يرخّص لأمّته فيه .

و من السمعلوم لل الدعوة الى السمتناقضين ليست دعوة اللحق"، لأن ذينك السمتناقضين سيبطل أحدهما الأخر؛ و الله سبحانه الذي يبعث الأنبياء للدعوة الى الحق لا يجعلهم دعاة الى الأسور السمتناقضة، بل يصونهم عن فعل غير الحق و عن اى معصية، لأن عصمة الأنبياء فى إبلاغ الرسالات و أداء وحيهم كما ينبغى سوف لن تكون تامّة بدون العصمة عن مقام السمعصية؛ و قد اتّضح بهذا البيان أنّ الأية السابقة تدلّ على عصمة الأنبياء فى ثلاث مراحل: التلقّى، و ابلاغ الوحى، و فى مقام الخطأ و المعصية.

كما ان الإمام \_ و هو الحافظ للشريعة و المبيّن للأحكام و الحارس للقانون بالنسبة للأمّة \_ حائز على مقام قلب النبيّ و إدراكه ، و لا فرق بينه و بين النبيّ من وجهة النظر هذه ، الآ لنّ النبيّ هو الذي يأتي بالشريعة و الكتاب ، و الإمام هو الذي يقوم بإبلاغها و المحافظة عليها .

و الأدلّـة الـتى تفيـد فى اثبـات عصمـة الأنبيـاء واردة بعينـها فى اثبـات عصمة الإمام .

روى الحجّة الكليني في كتاب (الكافي) ، عن على بن ابراهيم ، عن والده ، عن حسن بن ابراهيم ، عن يونس بن يعقوب قال : كان عند أبي

١- أصول الكافى)، المجلّد الأول، ص ١٦٩، كتاب الحجّة، باب الإضطرار الى
 الحجّة.

عبدالله ( الصادق ) عليه السلام جماعة من أصحابه منهم حُمران بن أعين و محمّد بن النُّعمان و هِشام بن سالم و الطّيار و جماعة فيهم هِشام بن الحَكَم ' و هو شاب ، فقال أبو عبدالله عليه السّلام : يا هشام ! ألا تخبرنى كيف صنعت بعمرو بن عبيد ؟

فقال هِشام: يا ابن رسول اللّه إنّى أُجلّك و أستحييك و لا يعمــل لســانى بين يديك . فقال أبو عبداللّه: إذا أمرتُكم بشيء فافعلوا .

قال هشام: بَلَغنى ما كان فيه عمرو بن عبيدٍ و جلوسُه في مسجد البصرة ، فَعَظُمَ ذلك على ، فخرجتُ اليه و دخلتُ البصرة يومَ الجمعة فأتيتُ مسجدَ البصرة ، فاذا أنا بحَلْقَة كبيرة فيها عمرو بن عبيد و عليه شَمْلَةُ سوداء مُتزراً بها من صوف ، و شملة مُرتدياً بها ، و الناسُ يسألونه ، فاستفرجتُ الناسَ فأفرجوا لى ، ثمّ قعدتُ في ءاخر القوم علي ركبتي ثمّ قلتُ : أيها العالِمُ ! إنّي رجلٌ غريبٌ تأذنُ لي في مسألة ! فقال لى : نعم !

فقلت : ألَّك عَيْن ؟

فقال: يا بُنَى ّ لَى شيء هذا من السؤال، و شيء تراه كيف تسألُ عنه؟ فقلتُ: هكذا مسألتي .

فقال: يا بُني سَل و إن كانت مسألتُك حمقاء.

ا ولد هشام بن الحكم في الكوفة ، و نشأ و ترعرع في واسط ، ثم عمل بالتجارة في بغداد و سكن هناك الى ءاخر عمره ؛ و قد تُقل مدحُه و الثناء عليه عن الأثميّة الصادق والكاظم و الرضا عليهم السّلام . كان راوياً للحديث و له أصل في الأصول الاربعمائة الشيعيّة ، و كان من أجلّة المحدّثين و مهرة المتكلّمين و المناظرين ، و كان له في فتويّه مهارة كبيرة في فن المناظرة (رجال الميرزا محمّد بن على الاردبيلي المعروف بـ (جامع الرواة) ج ٢ ، ص ٣١٣ وهذه الرواية يرويها الجلسي أيضاً في (بحار الأنوار) ج ٧ ، ص ٣ ، نقلاً عن (إكمال الدين) و (علل الشرايع) و (الأمالي) للشيخ الصّدوق .

قلت : أجبني فيها .

قال لى : سَل !

قلتُ : أَلَكَ عَيْنُ ؟

قال: نعم.

قلت علما تصنع بها ؟

قال : أرى بها الألوان و الأشخاص .

قلتُ : فَلَكَ أَنْفٌ ؟

قال : نعم .

قُلتُ : فما تصنعُ به ؟

قال : أشمّ به الرّائحة .

قلت : ألك فم ؟

قال : نعم .

قلت : فما تصنع به ؟

قال : لَذُوقُ بِهِ الطُّعْمَ .

قُلْتُ : فَلَكَ أُذُنَّ ؟

قال : نعم .

قلت : فما تصنع بها ؟

قال: أسمعُ بها الصُّوتَ.

قلتُ : أَلَكَ قَلْبُ ؟

قال: نعم.

قلت : فما تصنع به ؟

قال: أُميّزُ به كُلَّما وَرَدَ على هذه الجوارح و الحواسّ.

قلتُ : أو كَيْس في هذه الجوارح غنيَّ عن القلب ؟

فقال: لا.

قلتُ : و كيف ذلك و هي صحيحةٌ سليمةٌ ؟

قال: يا بُني ! إِنَّ الجوارح إذا شكّت في شيء شَـمَّتُهُ أُو رأته أُو ذاقته أُو سمعته رَدَّتُهُ الى القلب فَيَسْتَيْقِنُ اليقينَ و يُبْطِلُ الشَكَّ .

قال هشام : فقلتُ له : فإنّما أقامَ اللّهُ القلبَ لشكِّ الجوارح ؟

قال: نعم .

قلتُ : لابُدَّ من القلب و إلاّ لم تستيقن الجوارحُ ؟

قال: نعم .

فقلتُ له: يا أبا مروان '، فاللهُ تبارك و تعالى لـم يترك جوارحــك حتّى جعل لـها إماماً يُصحِّح لها الصحيح و يتيقنُ به ما شُكَّ فيـه و يَــتُرُكُ هــذا الخلـق كلَّهم في حَيْرتهم و شكّهم و إختلافهم ، لا يُقيم لهــم إمامـاً يـردّون إليـه شـكّهم و حيرتهم و يُقيم لك إماماً لجوارحك تردُّ اليه حيرتك و شكّك ؟!

قال: فسكت ولم يقل لى شيئاً، ثمّ التفت إلى فقال لى: أنت هشامُ بن الحكم ؟ فقلت ؛ لا .

قال: أمِن جُلسائِهِ ؟

قلت : لا .

قال: فمن أين أنت ؟

قال: قلت : من أهل الكوفة.

قال: فأنتَ لإاً هو. ثمّ ضمّني اليه و أقعدني في مجلسه و زال عن مجلسه و ما نطق حتّى قمتُ.

قال : فضحك أبو عبدالله عليه السلام و قال : يا هـشام . مَن عـلمّك

١\_( أبو مروان )كُنية عمرو بن عبيد .

هذا ؟

قال : شيءٌ أخذتُه منك و أَلَّفتُهُ .

فقال : هذا واللَّهِ مكتوبٌ في صُحُف إبراهيم و موسى . ا

و باعتبار لن الإمام بمنزلة قلب العالَم و مخّه ، فأن سروره و حُزنه سيؤثر في جوارحه و أعضائه أى في جميع مخلوقات الله واحداً فواحداً .

يقول السيوطى فى (الخصائص الكبرى) : و أخرج السحاكم و البيهقى و أبو نعيم عن الزُّهرى قال : لَمَّا كَانَ صباحُ قُتِلَ عَلِى اللهُ بنُ أبى طَالِبٍ ، لَـمْ يُرْفَعْ حَجَرٌ فِى بَيْتِ الْمَقْدِسِ إلاَّ وُجِدَ تَحْتَهُ دَمٌ .

و أخرج أبو نعيم من طريق الزُّهرى عن سعيد بن السمسيّب قال: صبيحة يُوم قُتِلَ عَلِيُّ بْنُ أَبِي طَالِبٍ ، لَـمْ تُرفَعُ حَصَاةً مِـنَ الأرضِ إلاَّ وَ تَحْتَهَا دَمٌ عَبيطٌ. \

و يروى الشيخ الصدوق في كتابي (علل الشرايع) و (الأمالي) بسند واحد عن جبلة المكيّة قالت: سمعتُ ميثم التمّار (قدّس اللّه روحه) يقول: و اللّه لتقتل هذه الأُمّةُ ابنَ نبيّها في المحرّم لعشر يمضين منه، و ليتخّذنّ أعداءُ اللّه ذلك اليوم يوم بركة، و إنّ ذلك لكائن قد سبق في علم الله تعالى

ا\_ يروى الصدوق هذه الرواية في ( الأمالي ) ، ص ٣٥١ ، عن سعد بن عبدالله ، عن ابراهيم بن هاشم ، عن اسماعيل بن مرار ، عن يونس بن عبدالرحمن ، عن يونس بن يعقوب قال : كان عند أبي عبدالله الصادق عليه السلام جماعة من أصحابه فيهم حُمران بن أعين ومؤمن الطّاق و هشام بن سالم و الطيّار و جماعة من أصحابه فيهم هشام بن الحكم و هو شاب ؛ ثمّ ينقل عين الحديث الى ءاخره . و أورده السمرحوم السمجلسي في ( بحار الانوار ) الطبعة الكمباني ج ١٤ ، ص ٥٤٥ (السماء و العالم) ، و في الطبعة السحروفية ج ٦١ ، ص ٢٤٨ عن ( أمالي الصدوق ) .

۲\_ (الخصائص الكبرى) ، ج ۲ ، ص ۱۲٤ ، حسب نقل (شيعه در اسلام) للسبط ،
 القسم الثانى ، ص ۱۲٤ .

ذكره ، أعلمُ ذلك بعهدٍ عهده إلى مولاى أمير المؤمنين عليه السلام ، و لقد أخبرنى أنّه يبكى عليه كل شيء ، حتى الوحوش فى الفلوات و الحيتان فى البحر و الطير فى السماء ، و يبكى عليه الشمس و القمر و النجوم و السماء و الأرض و مؤمنو الإنس و الجن و جميع ملائكة السماوات و الأرضين و رضوان و مالك و حملة العرش ، و تمطر السماء دما و رماداً .

ثم قال: وجبت لعنة الله على قتلة الحسين عليه السلام كما وجبت على المشركين الذين يجعلون مع الله إلها ءاخر، وكما وجبت على اليهود والتصارى و المجوس.

قالت جبلّة: فقلتُ له: يا ميثم! فكيف يتّخذ الناسُ ذلك اليوم الذي قُتِلَ فيه الحسينُ عليه السلام يوم بركة إلى فبكي ميشم رضى اللّه عنه ثمّ قال: يزعمون لحديث يضعونه أنّه اليوم الذي تاب الله فيه على ءادم، و انّما تاب الله على ءادم في ذي الحجّة؛ ويزعمون أنّه اليوم الذي قبل اللّه فيه توبة داود، و انما قبل اللّه عزّوجل توبتَه في ذي الحجّة، ويزعمون انّه اليوم الذي أخرج الله فيه يُونس من بطن الحوت، و انّما أخرج اللّه عزّوجل يونس من بطن الحوت في ذي الحجّة؛ ويزعمون أنّه اليوم الذي استوت يونس من بطن الحوت في ذي الحجّة؛ ويزعمون أنّه اليوم الذي استوت فيه سفينة نوح على الجودي، و انّما استوت على الجودي يوم الثامن عشر من ذي الحجّة؛ ويزعمون أنّه اليوم الذي فيه البحر لبني المرائيل و انّما كان ذلك في ربيع الأول .

ثمّ قال ميثم: يا جبلّة! إعلمى أنّ الحسين بن على عليه السلام سيّد الشهداء يوم القيامة، و لأصحابه على سائر الشهداء درجة. يا جبلّة اذا نظرتِ السماء حسمراء كأنّها هم عبيط فاعلمى أنّ سيّدالشهداء الحسين قد قُتِل.

قالت جبلَّة : فخرجتُ لهتَ يـومٍ فـرأيتُ الشمسَ على الـحيطان كأنَّها

الملاحف الموشَّحة ، فصحتُ حينتُ نرٍ و بكيتُ و قلتُ : قد واللَه ِ قُتِلَ سيّدنا الحسين عليه السلام . \

۱\_( الأمالي ) للصدوق ، ص ۷۷ ، و (علل الشـرايع) ج ۱ ، ص ۲۲۸ ، البــاب ۱۹۲ ؛ و ينقل الــمجلسي هذه الرواية عن الشيخ الصدوق في (بحار الأنوار) الطبــع الكمبــاني ، ج ۱۰ ، ص ۲۲۶ .

### التَمْرَسُ ٱلتَّابِيٰ

بينائ المخال ورائث ينج في المحتمد

## بسم الله الرّحمن الرّحيم و صلّى الله على محمّد و ءاله الطاهرين و لعنة الله على أعدائهم أجمعين من الآن الي قيام يوم الدين و لا حول و لا قوّة الا بالله العلى العظيم

قال اللهُ الحكيم في كتابه الكريم:

ثُمَّاً وَرَثْنَا الكِتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فَمِنْ هُمْ ظَالِمٌ لِّنَفْسِهِ وَ مِنْهُمْ مُقْتَصِدٌ وَ مِنْهُمْ سَابِقٌ بِالْخَيْرَاتِ بِإِذْنِ اللّهِ ذَلِكَ هُوَ الْفَضْلُ الْكَبِيرُ. لا قانون الوراثة أصلٌ مهم جرت مطالعته بدقة في جميع شوون الموجودات، من الإنسان و الحيوان و النبات، حيث استُحصلت منه ءاثار و نتائج هامّة ؛ و يمكن القول أنه أحد السنن الالهيّة التي لا تتبدّل و لا تتغير. إنّ التمعّن في أفراد البشر و ملاحظة إنتقال الخصوصيّات و الكيفيّات من نظفة الأب و الأمّ و لقاحها و ظهورها على هيئة جنين ثم ظهورها في الطفل، سيُثبت هذا الأساس بصورة كليّة لدى الإنسان.

انّ نطفة الانسان هي ذرّة من نظامه الوجودي تتراكم فيها و تندمج

١\_الأية ٣٢، من السورة ٣٥: فاطر .

و قد أورد ابن بابويه فى تفسير هذه الأية الشريفة حديثًا عن الإمام الرضا عليه السلام بيّنه فى مجلس المأمون فى مرو ، و كان حاضرًا ءانذاك مع علماء العراق و خراسان فسأله المأمون عن تفسير هذه الأية . و هذا الحديث شيّق للغاية و حاوٍ لمطالب قيّمة . و قد ورد كذلك فى كتاب (غاية المرام) ، ص ٢١٩ تحت عنوان : التاسع .

جميع الأثار و الـخصائص الإنسانية و توجد في صورة القوة و الاستعداد . و عندما تستقر النطفة في رحم الأم في وعائها الخاص و شرائطها الـخاصة ، فاتها تصل الى مرحلة الفعلية و تظهر بصورة النشر مُشيرة الـي جسميع الخصائص المادية و الأخلاقية و الروحية الـتي حصل عليها الـجنين من والديه .

فالولد لا يرث من أبيه لون البلد و شكل الأعضاء و البوارح و تركيب العظام فقط ، بل الله يرث كذلك التشابه في كلّ ذرّة من الدّم و في كلّ خليّة لا تُرى ؛ بحيث الله لو حصل هناك شكّ في الطفل ، فاته يمكن تعيين أبيه الحقيقي عن طريق فحص الدم .

وليس ذلك الآلأن الطفل في الحقيقة فرع أو غصن تفرع من شجرة وجود أبيه و أصله المادي و المعنوي ، فصار يُحاكى ذلك الاصل في جميع خواصه . و بغض النظر عن العين و الدماغ و الأذن و القلب و السمعدة و الكلية و العظام و السهيكل ، فإن الطفل يكتسب من أبويه بعنوان الوراثة خواص الوجود و ءاثاره ، حتى في في الأجزاء البسيطة السمجهرية . حتى ان بعض الأمراض تنتقل اليه من أجداده عن طريق الوراثة ، فإن لم تظهر هذه الأمراض في النسل الأول أو الثاني ، فإن تلك الامراض ستحفظ في مرحلة التطور و التغير في عدة أجيال حتى تنهى مرحلة كمونها فتظهر في أجيال أخرى حين تتحقق شرائط وجودها .

و هذه الخصائص و الأثار لا تنتقل من الوالد الى نطفته فحسب، بل ان ءاثارها الوجوديّة ستكون مشهودة واحدة في جميع خلايا الإنسان. و يمكن القول بأن هناك في كلّ ذرّة من جسم الإنسان إنساناً كاملاً على نحو الاستعداد و القوّة الوجوديّة، بحيث اذا توفّرت له شرائط التربية و التكامل فاته سيظهر في هيئة إنسان كامل.

و بعبارة اخرى فليس هناك في النطفة وحدها إنسان كامل يظهر في الرحم و الظرف المستعدّ، بل لنّ هناك في كلّ خليّة إنساناً كاملاً موجوداً على نحو الوراثة و انتقال مراتب الوجود .

و على الرغم من اللهم لم يتمكّنوا عملياً من تلقيح خليّة رجل مع خليّة المرأة في وعاء معد خاص لإيجاد طفل خارج و عاء الرحم، لكن ذلك ليس دليلاً قاطعاً على إمتناع هذا الأمر، بل لنّ هناك أدلّة قد أقيمت على إمكانه. ولربّما سيرى البشر يوماً من خلال تقدّم مسيرة العلم، نشوء طفل من تلقيح خلايا المرأة و الرجل في أوعية معدة و مناسبة خارج بدن الأم، فيظهر فيي زمن قصير مليارات الأطفال من امرأة و رجل واحد.

و هذا الموضوع على اثر ذلك الاصل فى الوراثة الذى يـجعل جـميع خصائص الفرد مؤثّرة فى كلّ ذرّة من ذرّات بدنه ، فتحكى تلك الـذرّة جـميع الأثار الوجوديّة لذلك الشخص .

كما الله يُشاهد في النباتات لن أصل الوراثة قد فعل فعله ليس فقط عن طريق زرع البذور في الأرض ، بل و عن طرق شتى أخرى كالتكثير بالأقلام ، و عن طريق التطعيم ، حيث تنشأ بذلك شجرة تُناظر أصلها الذي أخذت منه ، و سيحمل ذلك العُصن السمقتطع جسميع خصائص الشجرة من البخدر و الساق و الأوراق و الثمار نظير جذر و ساق و أوراق و تسمار أصله الذي اقتُطع منه .

و كذلك الحال في عملية التكثير بالبراعم، فإن البراعم المعمّة ستجعل ساق الشجرة الأخرى رحماً لتربيتها، فتنمو هناك و تنشأ و تظهر فيها جميع ءاثار أصلها بدون في تخطّ أو أدنى تجاوز.

مَا مِن دَابَّةٍ إِلاَّ هُوءَ اخِذُ بِنَاصِيتِهَا إِنَّ رَبِّي عَلَى صِراط مُسْتَقِيم . ا

١ ـ ذيل الأيه ٥٦ ، من السورة ١١ : هود .

و اذا ما تجاوزنا الماديّات و مراتب الظهور الطبيعى في الإنسان إلى الأفكار و الأخلاق و الروحيّات، فانّنا سنرى أنّ الطفل يتأثّر و راثياً أيضاً بأصله، فتظهر فيه عن طريق النطفة غرائز و أخلاق و الديه، و من تركيب تلك النطفتين فان مجموعاً مركّباً منهما سيُظهر الطفل بأخلاق خاصة هي نتاج غرائزالوالدين معاً.

فالولد الذى له والدان يتصفان بالشجاعة سيكون شجاعاً بالتأكيد، أمّا إذا كان والداه يتصفان بالبجبن و البخوف فاته سيصبح جباناً، و اذا كانا سخيّين فاته سيكون سخيّاً، أو كانا لئيمين أو مُضحيّين فاته سيماثلهما في دلك . كما لنّ الوالدين العاقلين سينجبان ولداً عاقلاً، فإن كانا أبلهين صار طفلهما أبلهاً . و على لي حال فان جميع الأخلاقيّات و الغرائز الروحيّة للولد لن تخرج عن أصل الوالدين ، بل هي تابعة الى صفاتهما ، و ناتجة عن اللقاح و الفعل و الانفعال لقواهما الروحيّة و الأخلاقية .

و قد يحصل أحياناً أنّ شخصاً عاقلاً يخرج من صلبه ولد بجاهل، و العكس صحيح، و بالطبع فان ذلك سيكون ناجماً من شرائط و ظروف التربية في الرحم، أو من انتقال نطفة أحد أجداده الذين كانوا كذلك، فظهرت هذه الصفة في هذا النسل، و هذا بالطبع ينطبق على أصل الوراثة.

و كما انطبق أصل الوراثة في الإنسان، فائه ينطبق كذلك على النباتات و الحيوانات، فولد الذئب سيكون ذئباً، و ولد الخروف خروفاً و ولد الأسد أسداً، ثم ل ءاثار اولئك و كيفيّتهم ستنتقل الى الأجيال و الطبقات التالية نسلاً بعد نسل من وجهة نظر كيفيّة تشكيل البجسم و الخلايا الجسميّة و الصفات الروحيّة. و الأمر في النباتات كذلك، فورد الياسمين ينتج ياسميناً، و الورد المحمّدي ينتج ورداً محمّدياً يتبع أصله في عليها ولونه و رائحته، كما الله لن يخرج من شجرة التفّاح إجاص و لو مضى عليها

ألف عام ، و لو تعاقبت الأجيال .

بلى ، لقد كان أصل الوراثة أساس عالم الوجود ، و هذه الظهورات ستستمر و تتقدم طبقاً لهذه السئن .

فَكَن تَجِدَ لِسُنَّتِ اللَّهِ تَبْدِيلاً وَ لَنْ تَجِدَ لِسُنَّتِ اللَّهِ تَحْويلًا ١.

و لقد حفظ أصل الوراثة ثباته و بقاءه في جميع الشؤون المذكورة ، و الأهمّ و الأعلى من ذلك بقاؤه و ثباته في المعنويّات و الأسرار الالهيّة .

إنّ اللّه سبحانه و تعالى خلق ءادم أبا البشر و جعله خليفته في الأرض، و جعل قلبه مركز تجليّات أنوار جماله، و جعل عقله قويّاً و صدره منشرحاً و قلبه متسعاً، بحيث يسمكنه الاطّلاع على جسميع أسرار عالسم الكون، و العلم بحقائق الموجودات، و تمزيق حجب الأوهام، و الاستقرار في مقْعَدِ صِدْق عِنْدَ مَلِيكٍ مُقْتَدِرٍ ٢. و الوصول الى مقام الاطمئنان، و الاطلّلاع على أسرار الغيب، و محادثة الملائكة، و السكنى في حرم الأمن و الأمان الالهيّ، فيصبح قلبه مركز تجلّيات أسماء و صفات السمعبود جلّ شأئه.

و هكذا فانه سيُشاهد رأى العين إحاطة قدرة و علم و حياة الله في جميع مراحل الوجود، و سُيناجى ربّه و يتكلّم معه من السرّ و الباطن، و سيفوز بمقام: عَلَّمَهُ شَدِيدُ الْقُوى \*ذُو مِرْةَ فَاسْتَوَى \* وَ هُو بالأَفْقِ الْأَعْلَى \* ثُمَّ دَنَا فَتَدلَّى \* فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أُو الْدَنَى \* فَأُوْحَى إلَى عَبْدِهِ مَا أُوْحَى ".

و البـقاء ببـقاء اللّه بـعد فناء النفس ، و طيّ أسفاره الأربعة ليكون مـرءاةً

١ ـ ذيل الأية ٤٣ ، من السورة ٣٥ : فاطر .

٢\_الأية ٥٥ ، من السورة ٥٤ : القمر .

٣\_ الأيات ٥ \_ ١١ ، من السورة ٥٣ : النجم

تامّة و مظهراً تامّاً كاملاً للحضرة الأحديّة .

و قد أودع هذا النور في ءادم عليه السلام منذ بدء الخلقة ؛ و بـــمقتضى : و عَلَمَّء اَدَمَ الْأَسْمَاء كُلَّهَا '.

و كذلك بمفاد قوله:

وَ إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَئِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً \.

فان ءادم وحده جوهر عالم الوجود ، و هو وحده اللؤلؤة الثمينة في صدف عالم الكون ، و خزينة أسرار الحضرة الربوبيّة التي طلعت و ظهرت فيه التي حدٍ ما . و بموجب أصل الوراثة فقد انتقل ذلك السرّ التي أبناء ءادم ، فظهر و برز في الأنبياء واحداً بعد الأخر كلّاً بدوره ، و بمراتب الاختلاف التي تُشاهد فيهم ، فأصبح كلّ واحد منهم مركزاً لتجلّي ذلك النور بقدر استعداده و ظرفيّته .

تِلْکَ الرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ مِنْهُمْ مَنْ كَلَّـــمَ اللَــهُ وَ رَفَـعَ بَعْضَهُمْ دَ رَجَات و ءَ اَتَيْنَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ الْبَيِّنَات وَ ٱيَّدْنَهُ برُوح الْقُدُس ".

الى أن وصل الدور الى خاتم الأنبياء و سيد المرسلين محمد بن عبدالله صلى الله عليه و ءاله ، فأشرق ذلك النور فيه على أتم نصو و أكمله ، و بمقتضى أصل الوراثة فقد مر في دور الكمون في أصلاب الأباء ، و ها قد وصل الى مرحلة الظهور و البروز ، و أشرق كما ينبغى له بلا زيادة و لا نقصان لذا فان شريعته صلوات الله و سلامه عليه ناسخة لجميع الأديان ، و دينه متمم و مكمل لجميع الأديان ، و باق و خالد الى يوم القيامة .

١\_ صدر الأية ٣١، من السورة ٢: البقرة.

٢\_ صدر الأية ٣٠، من السورة ٢: البقرة.

٣\_ صدر الأية ٢٥٣ ، من السورة ٢ : البقرة .

و قد حصلت هذه الأثار بواسطة سعة روح النبي و سعة قلبه المبارك، و ليست أمراً اعتبارياً تشريفياً، ثم انها انتقلت في ذريّته ، اى ان ذلك النور انقسم المي قسمين، أحدهما في نفسه المباركة و الأخر في نفس أميرالمؤمنين عليه السلام، و انتقل من لقاح نور أميرالمؤمنين عليه السلام و الصديقة الطاهرة سلام الله عليها المي ذريّتهما، حيث قال صلوات الله و سلامه عليه:

إنَّ اللَهَ جَعَل ذُرُيَّةَ كُلِّ نَبِيٍّ فِي صُلْبِهِ و جَعَلَ ذُرِّيَّتِي فِي صُلْبِ عَلِيّ بْن أَبِي طَالِب . '

و روى أحمد بن حنبل ، و هو أحد كبار أئمّة أهــل الســنّة ، عــن ســلمان الفارسي ، تبعاً لرواية كتاب ( الرياض النضرة ) الله قال :

سَمِعْتُ رَسُولَ اللّهِ صلّى اللّهُ عليه [و ءاله] و سَلَّم يقولُ: كُنْتُ أَنَّا وَ عَلِى عَلِى تُورًا بَيْنَ يَدِى اللّهِ تَعَالَى قَبْلَ أَنْ يَخْلُقَ لِمَ بِأَرْبَعَةِ عَشَرَ ٱلْفَ عَامٍ ، فَلَمَّا خَلَقَ اللّهُ لِمَ عَلَى اللّهُ لِمَ النَّورِ جُزْنَيْنِ جُزْءٌ أَنَا وَ جُزْءٌ عَلِى ". خرّجه أحمد في المناقب '.

و يـحدّث أيضاً في ( ينابيع الـمودّة ) نقلاً عـن كتـاب ( مـودّة القـربي ) ، عن عثمان الله روى عن رسول الله صلى الله عليه [و ءاله] و سلّم :

خُلِقْتُ أَنَا وَعَلِى مِنْ نُورِو اَحِدٍ قَبْلَ أَن يَخْلُقَ اللَهُ لِدَمَ بِأَرْبَعَةِ ءالَافِ عَامٍ ، فَلَمَّا خَلَقَ اللَهُ لِدَمَ رَكِبَ ذَلِكَ النُّورِ فِى صُلْبِهِ فَلَمْ يَزَلَ شَيئًاو اَحِدًا حَتّى افْتَرَقْنَا فِى صُلْبِ عَبْدِ الْمُطَلَبِ ، فَفِي ّ النُّبُوّةُ وَ فِي عَلِي ً الْوَصِيَّةُ ".

١\_ ( ينابيع المودّة ) ، ص ٢٥٢ .

٢\_ ( الرياض النضرة ) ، ج ١ ، ص ١٥٤ .

٣\_ ( ينابيع المودّة ) ، ص ٢٥٦ .

و ينقل المؤرّخ الأمين الصحسين بن على السمعودى فى ( مروج الذهب ) رواية جامعة عن أميرالمؤمنين عليه السلام حول ابتداء الخلقة و كيفيّة خلق نور محمّد و ءال محمد عليهم السلام ، و عن كيفيّة انتقال ذلك النور فى النشئات المختلفة الى أن يصل الى خلقة الملائكة و خلقة ءادم ، شم يقول :

ثُـمَ نَبّه لِمَ عَلَى مُستُودِعِه ، وَ كَشَفَ لَهُ [عَنْ] خَطَرِ مَا ائْتَمَنَهُ عَلَيْهِ، بَعْدَ ما سَمَّاهُ إماماً عِنْدَ الْمَلَائِكَةِ .

فَكَانَ حَظُّ لِمَمَ مِنَ الْخَيرِ مَا لَواهُ مِنْ مُسْتَودَعِ نُورِنا ، وَ لَمْ يَزَل اللّهُ اللّه تَعالَى يخبأ النُورَتَحتَ الزّمانِ إللّى أَنَ فَضَّلَ مُحَمَّداً صَلّى اللّهُ عليه [وءالـه] و سَلمٌ في ظَاهِر الفَتَرات .

فَدَعَى النَّاسَ ظَاهِرًا وَ بَاطِنًا ، وَ نَدَبَهُمْ سِرًّا و عَلَانيّةً ، واسْتَدْعى عليه السّلامُ التَنْبيهَ عَلى العَهْدِ الَّذي قدّمه الى الذّر قبلَ النسل .

فَمَنْ وَ اَفَقَهُ و قَبَسَ مِنْ مِصباحِ النّورِ الـمُقْدِمِ ، الْهتدى إلـى سِـــرّهِ و استَبانَ و اَضِحَ أَمره ؛ و مَنْ أبلسته الغّفلةُ ، استحقّ السّخطَ .

ثمّ انتقل النّورُ الى غَرائزنا ، و لَمَعَ فِى أَئمتِنَا،فَنَحْنُ أَنوارُ السّماءو أَنوارُ اللّمَ الْأَمُورِ ، و أَنوارُ الأَرضِ فَبِنَا النّجاةُ ، و مِنّا مَكنونُ العِلمِ ، و إلينا مَصيرُ الْأُمُورِ ، و بسمهديّنا تنقطعُ الحُججُ ، خَاتمةُ الأئمّةِ و مُنقذِ الأمَّةِ ، و غَايَةِ النّورِ ، و مصدر الأمور .

فَنَحْنُ أَفْضَلُ الْمَخْلوقين ، و أَشْرَفُ الْمُوَحِّدين ، و حُجَجُر بَّ الْعالَمين .

فَلْيَهْنا بالنّعمةِ مَنْ تَمَسّكَ بولايَتِنا ، وَ قَبَضَ عَلَى عُرْوَتِنَا .

ثم يقول المسعودى : فهذا ما نروى عن أبى عبدالله جعفر بن محمد ، عن أبيه الحسين بن على ، عن أبيه الحسين بن

على، عن أمير المؤمنين على بن أبي طالب كرّم الله وجهه '.

و يقول المسعودي أيضاً: و قد رأيت في كثير من كتب التواريخ و السيرة و الأنساب لن ءادم أباالبشر حين سمع هاتفاً يُخبره عن مقتل ولده هابيل زاد حزنه و غمّه لما جرى و ما سيأتى .

فَأُوْحَى اللَهُ إَلَيْهِ: إنّى مُخْرِجٌ نُورى الّذى بِهِ السُّلُوكُ فِسَى الْقَنَـواتِ الطَّاهِرةِ، و الأُروماتِ الشَّريفَةِ، و أُبساهِى بِهِ الأَنْـوارَ، و أُجْعَلُـهُ خَاتَمَ الْأَنْبياء، و أَجْعَلُ ءَالَهُ خِيارَ الْأَئِمَّةِ الْخُلَفاء.

و أُخْتَمُ الزَّمانَ بِمُدَّتِهِمْ ، و أُغُــص الْـأرْضَ بِدَعْوَتِـهِمْ ، و أُنْشُـرُها بشيعَتِهمْ .

فَشَمِّرْ و تَطَهَّرْ ، و قدِّسْ ، و سَبِّحْ ، وَ اغْشَزَ وَ جَتَكَ عَلَى طَهَارَة مِنْهَا ، فانَّ وَديعتى تَنْتَقِلُ مِنْكُما إلَى الْوَلَدِ الْكائِن مِنْكُمَا ٪.

امّا الأن و قد اتّضح الــموضوع ، فاننــا نرجـع الـــى تفسـير الأيــة الــتى ذكرناها فـــى مطلع كلامنا : ثُمَّ أُورْ ثُنّا الْكِتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنًا مِنْ عِبَادِئا .

و علينا أن نرى ما هو هذا الميراث ؟ و هذا البحث يتناول موضوعين :

١ \_ الـموضوع الأوّل: ما هو الـمقصود من الكتاب؟

٢ ـ الـمـوضوع الثانى : من هم العباد الــمصطفون الذيـن أورثهم اللّـه الكتاب ؟

٢\_ ( مروج الذهب) الـمـجلّد الأوّل ، في طبع مطبعة السعادة \_ مصر ، ١٣٦٧ هجريـة ،
 ص ٣٧ ؛ و فــي طبع مطبعة دار الأندلس \_ بيروت ١٣٩٣ هجرية ، ص ٤٧ .

امّا الموضوع الأوّل ، فليس هناك من شك في لنّ المقصود بالكتاب هو القرءان الكريم ، لأنّه يقول في الأية التي سبقتها :

وَ الَّذِي لَوْحَيْنَا إلَيْكَ مِنَ الْكِتَابِ هُوَ الْحَقُّ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ إِنَّ اللهَ بعِبَادَه لَخَبيرٌ بَصِيرٌ \.

و هذا الخطاب موجّه الى رسول الله صلّى الله عليه و ءاله ؛ كما انّ الكتاب الذي أوحى اليه هو القرءان الكريم.

و باعتبار الله يقول بعد هذه الأية مباشرة :

ثُمَّ أَوْرَثْنَا الْكِتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادنا .

فقد اتضح بأن المراد بهذا القرءان المورث ليس القرءان السمكتوب، بل لنّ المراد بذلك هو حقيقة القرءان الذي نزل على قلوبهم. فقد تلقّى رسول الله \_ وفق نهج معيّن \_ تلك الحقائق من جبرئيل الأمين، و بنفس ذلك النهج تلقّي هؤلاء العباد المصطفون القرءان من رسول لله صلى الله عليه و ءاله و تلك الحقائق و الأسرار و اللطائف التي : لَا يَمَسُّهُ إلاَّ الْمُطَهَّرُونَ . و إنّا جَعَلْنَهُ قُرْءانًا عَرَبيًّا لَّعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ \* وَ إنّه فِي أُمِّ الْكِتَابِ لَدَيْنَا لَعَلَى \* وَ يَدْهُ فِي أُمِّ الْكِتَابِ لَدَيْنَا لَعَلَى \* وَ يَدْهُ فِي أُمِّ الْكِتَابِ لَدَيْنَا لَعَلَى \* وَ إنّه في أُمِّ الْكِتَابِ لَدَيْنَا لَعَلَى \* وَ إنّه في قلوبهم بمستوى وي وفيع مختص بهم .

امّا فيما يـخص الـموضوع الثانـى ، فحسب الروايات الـمستفيضة و الـمتظافرة التى وردت عـن الامـام مـحمد البـاقر و الإمـام جعفر الصـادق عليهما السلام ، فان الـمراد بهؤلاء العبـاد الـمصطفين ، ذريّـة الرسـول الأكـرم صلّى الله عليه و ءاله من أولاد فاطمة الزهراء سلام الله عليها ؛ الذين يقعـون

١\_الأية ٣١، من السورة ٣٥: فاطر.

٢\_ الأية ٧٩ ، من السورة ٥٦ : الواقعة .

٣\_ الأية ٣ و ٤ ، من السورة ٤٣ : الزخرف .

فى ذريّة: ( ووالَ إبراهيم) بمقتضى الأية المباركة: إنَّ اللَهُ اصْطَفَى ءَ ادَمَ وَ نُوحًا وَ ءَالَ إبْراهِيمَ وَ ءَالَ عِمْرَانَ عَلَى الْعَالَمِينَ \.

و علاوة على ذلك ، فلم يدع أحد منذ صدر الإسلام حتى الأن أن هناك شخصاً أعلم بكتاب الله من أميرالمؤمنين و الأئمة الطاهرين عليهم السلام ؛ بل لنّ أميرالمؤمنين حسب الروايات المتواترة الواردة عن كبار أهل السنّة \_ أعرف الأمّة و أعلمها بكتاب الله . و بناء على هذا فان من المسلّم لنّ المراد بالعباد المصطفين الذين أورثهم الله القرءان هؤلاء الأئمة الطاهرين .

و بغض النظر عن ذلك فائه وفقاً للحديث المتواتر بين السّنة و الشيعة الذي جعل فيه النبي عترته ملازمة القرءان و قرينة له ، فائه يتضح أنّ المراد من العباد المصطفين عترة رسول الله :

إِنِّى تَارِكٌ فِيكُمُ الثَقلينِ كِتابَ اللَهِ وَ عِثْرَتِى أَهْلَ بَيْتِى لَنْ يَفْتَرِقَا حَتَّـى يَردَا عَلَىَّ الحَوضَ ٢.

٢\_ يروى أحمد بن حنبل هذا الحديث عن حديث زيد بن ثابت بطريقين صحيحين ، أوّلهما بداية ص ١٨٢ من الجزء الخامس من مسنده ، لكن العبارة هكذا : قال رسول اللّه صلّى اللّه عليه [و ءاله] و سلّم : الّى تارك فيكم خليفتين كتاب اللّه حبل ممدود ما بين السمآء و الأرض او ما بين السماء الى الأرض و عترتى اهل بيتى و انهما لن يفترقا حتّى يردا على الحوض . و ثانيهما في نهاية ص ١٨٩ من البجزء الخامس من مسنده ، لكن عبارته بهذه الكيفيّة : قال النبيّ : إنّى تارك فيكم نليفتين كتاب اللّه و أهل بيتى و انهما لن يفترقا حتّى يردا على على الحوض جميعاً . و يقول في تفسير (الدّر المنثور) ، ج ٦ ، ص ٧ : و أخرج الترمذى وحسن ابن الانبارى في المصاحف عن زيد بن أرقم رضى اللّه عنه قل : قال رسول اللّه صلى اللّه عليه [و ءاله] و سلّم : إنّي تارك فيكم ما إن تمسّكتم به لن تضلّوا بعدى ، أحدهما أعظم من الأخر ، كتاب اللّه حبل ممدودٌ من السماء الى الأرض و عترتى أهل بيتى ، و لن يفترقا ⇔

١ ـ الأية ٣٣ ، من السورة ٣ : ءال عمران

علاوة على الروايات الكثيرة الواردة في علم أميرالمؤمنين عليه السّلام، كالحديث الوارد عن أمّ سلمة حيث قالت: قال النبيّ :

عَلِيٌّ مَعَ الْقُرْءان و الْقُرْءانُ مَعَ عَلِيٌّ \.

و حديث : أنَّا مَدِينَةُ الْعِلْمِ وَ عَلِيٌّ بَابُهَا ٪.

و نظائرها من الروايات الواردة في علم أمير المؤمين ، و التي تفيد الله كان من وارثى كتاب الله من رسول الله صلّى الله عليه و ءاله .

امّا بشأن قوله تعالى :

فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ وَ مِنْهُمْ مُقْتَصِدٌ وَ مِنْهُمْ سَابِقٌ بِالْخَيْرَاتِ بِإِذِنِ اللّهِ. فمن السجلّى لنّ السمقصود بهم أصحاب الشمال و أصحاب اليمين و المقربّون ، و مسلّماً فانّ السمراد بالعباد السمصطفين هم الفئة الثالثة الذين سبقوا الى الخيرات .

و بناءً على هذا فأن الضمير في (منهم) امّا أن يكون عائداً الى (عبادنا) بدون قيد الاصطفاء، أى أنّ مطلق عبادنا ينقسمون الى ثلاث مجاميع، لكنّ من بينهم السابقون الى الخيرات الذين كانوا هم المصطفين و ورثة الكتاب.

و امّا أن يعود الضمير في ( منهم ) الى (الّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِئا) ، الى الّ الطوائف الثلاث شركاء في وراثة الكتاب ، على الرغم من ل الفئة الثالثة ستكون العالمة بالكتاب و المحافظة عليه و الوارث الحقيقي له .

و لا مانع هناك أن يـكون القائـمون بكتـاب الـلَه والـمحافظون عليه فئةً

<sup>←</sup> حتّى يردا علىّ الـحوض فانظروا كيف تـخلفوني فيهما .

١\_ (كنز العمال) ، ج ١٢ ، ص ٢٠٣ ، الـحديث ١١٥٢ ، طبعة الـهند ١٣٨٤ .

٢\_(كنز العمال) ، ج ١٢ ، ص ٢٠١ ، الـحديث ١١٣٠ ، طبعة الـهند ١٣٨٤ .

خاصّة بينما تُنسب الوراثة التي الجميع ، كما في الأية الكريمة الشريفة :

وَ أُورْ ثُنَا بَنِي إِسْرَاءِيلَ الْكِتَابِ ، التى تنسب الوراثة الى بنى إسرائيل مع لنّ نزول التوراة كان على موسى (عليه السلام) لا عليهم جميعاً ، ولكن باعتبار لنّ موسى كان يعيش في بنى اسرائيل ، فان نسبة إعطاء التوراة لبنى اسرائيل صحيحة تجورزاً . و بناء على هذا الاحتمال ، فسيكون المراد بعبارة (ظالمٌ لنفسه) أفراد المسلمين الذين ظلموا أنفسهم بارتكاب السيئات و المعاصى ، و ذلك لأنّه تبعاً لهذا الاحتمال فان فئة (ظالمٌ لنفسه) سيكونون من المصطفين ، لذا لا يسمكن جعلهم من أصحاب الشمال ، بل هم من أصحاب اليمين ، غاية الأمر لنّ فيهم بعض النقائص .

و على كل حال فلنعد الى أصل البحث، و هو ان اميرالمؤمنين و الأئمة الأطهار باعتبارهم عبادالله المصطفين للنصوص الصريحة التي نقلها أهل السنة بأنفسهم عن كبار المحد ثين فائهم حارسو و حافظو كتاب الله. فالحافظ للقرءان و الوارث له هو الذي يمتلك مقام و منزلة رسول الله، و يمتلك قلباً كقلب رسول الله في تحمل تلك المحقائق واستيعابها.

و سنذكر هنا بعض الروايات التي أوردها علماء العامّة الـــمعروفون فــــي كتبهم ليتضّح مقام أميرالمؤمنين عليه السلام و منزلته فـــي نظرهم .

فقد روى في (ينابيع المودة) عن جابر بن عبدالله الأنصاري للله الأكرم صلى الله عليه و ءاله قال: كَفُ عَلِيٍّ كَفِيٍّ .

و من البيّن لنّ الـمراد باليد الأثار الـمترتّبة على اليد مـن الأخـذ و العطاء

١\_ الأية ٥٣ ، من السورة ٤٠ : المؤمن .

٢\_( ينابيع المودّة )، ص ٢٥٢.

و الكتابة و الحرب و غير ذلك ، و اجمالاً فان المراد به كل ما تفعله اليد . و لأن هذه الأفعال مترتبة على إرادة النفس و اختيارها ، فان تساوى الكفيّن سيلازم المساواة في جميع المبادئ و المراحل الفعليّة من الحالات النفسيّة و مكارم الأخلاق و الصفات الحسنة . و ورد أيضاً عن أبي بكر أن رسول الله صلى الله عليه و ءاله قال :

يَا أَبابَكُر كَفِّي وَ كَفُّ عَلِيّ فِي الْعددِ سَواءٌ \. و في رواية أخرى : يا أَبابَكْر كَفِي و كَفُّ عَلِي فِي العدلِ سَواءٌ \.

و بالطبع فان التساوى فى العدل كما بينا يتلازم مع تساوى الصفات النفسية و مكارم الأخلاق و الإطلاع على السرائر ، الذى سينجم عنه فى مرحلة الفعل أن تكون أفعاله و سيرته كأفعال و سيرة النبى الأكرم.

و امّا التساوى في العدد فهو كناية عن التساوى في جسميع مراتب القدرة و مراحلها ، فكلّ شيء يستطيع الرسول صلى الله عليه و ءاله فعلَه فان أمير المؤمنين هو الأخر يستطيع فعله ، لأنّ اليد في هذا التعبير الذي افترض لسها عدد فيه معلولٌ للقدرة و ءالة لإجراء النوايا النفسانية و الإرادات الوحية .

يروى محبّالدين الطبري في (الرياض النّضرة)، عن أنس بن

١\_ ( ينابيع الـمودّة ) ، ص ٢٥٢ .

مالك قال:

قال رسول الله صلّى الله عليه [و ءاله] و سلّم : مَا مِنْ نَبِيِّ إلاّ و لَـهُ نَظِيرٌ فِي أُمَّتُه ، و عَلَى ٌ نَظِيرِي \ .

و هذه الرواية تبين بأنه لا يوجد أحدُّ في جميع أمَّة رسول الله يُماثله في الصفات الروحيّة و الكمالات النفسيّة كعلي بن أبي طالب ، فقد كان مولى الموحدين وحده نظيراً لرسول الله صلى الله عليه و ءاله .

و جاء نظير هذه الرواية في (ينابيع المودة) عن أنس بن مالك برواية صاحب (الفردوس): قال رَسُولُ اللّهِ صَلّى اللّهُ عليه [و ءاله] و سلّم: مَا مِنْ نَبِيً إلا و لَهُ نَظِيرُ من أمّتى ... الى أن قال وعَلِي بنُ أبي طَالِب نَظِيرِي \. و يقول في (صحيح البخارى) في باب مناقب على :

قَال النبيُّ صلّى اللَهُ عليه [و ءالِه] و سَلَّم لِعلييّ : أَنْتَ مِنِّي وَ أَنَا مِنْكَ `.

و هذا التعبير يبيّن غاية الإتحاد و التلاحم مع على عليه السلام ، كـأنّ وجودهما كان وجوداً واحداً تـجلّى فـي جسميْن .

كما نقل ابن حجر الهيتمى المكى قبى (الصواعق المحرقة أ)، عن البراء بن عازب؛ و نقل محب الدين الطبرى في (الرياض النضرة) ان رسول الله صلى الله عليه [و ءاله] و سَلَّم قال: عَلَى مِنْ مِنْ مِنْ بَمَنْزِلَة رأسيى مِنْ بَدَنى .

١\_( الرياض النضرة ) ، ج ٣ ، ص ١٥٣

٢\_( ينابيع الـمودّة ) ، ص ٢٣٥ .

٣\_ ( صحيح البخارى ) ، ج ٢ ، ص ٢٩٩

٤\_ ( الصواعق الـمحرقة ) ، ص ١٢٣ .

 $<sup>0</sup>_{-}$  ( الرياض النضّرة ) ، ج  $\pi$  ، ص 189 .

و هذا التعبير يدلّل على غاية الاتّحاد و التكاتف و التلاحم ، فرسول الله صلى الله عليه و ءاله يقول : كما لنّ الجسم لاحياة له بدون الرأس ، فان حياتى مرتبطة و منوطة بحياة على . و يروى فيى ( ينابيع المودّة ) عن عبدالله بن مسعود أن رسول الله قال :

عَلَى مِنْ مِثْلُ رَأْسِي مِنْ بَدَنْي ﴿

و يروى في (ينابيع الـمودّة) عن أبي هُريرة أنّه قال :

كَانَ رَسُولُ اللّهِ صلّى اللّهُ عليه [وءَ الِهِ] و سَلَّم بَعَثَ بَعْثَيْنِ ، و بَعَـثَ على أُحَدِهِما عَلِيّاً وَ عَلَى الآخَر خالِدَ بْنَ الْوَليدِ ،

و قالَ : إِذَا الْتَقَيْتُمْ فَعَلِى ُ عَلَى النَّاسِ ، وإذا افْتَرَقْتُمْ فَكُلُّ عَلَى جُنْدِهِ، فَلَقَينا بَنى زُبيدة ، فاقْتَتَلْنا و ظَفَرْنا عَلَيْهم ، و سَبَيْنَاهُم ، فَاصْطَفَى عَلَى مِنَ السَّبْى واحِدًا لِنَفْسِهِ .

فَبَعَثَنى خالِكُ الى النَّبَىِّ صلّى اللَهُ عليه [و ءاله] و سلّم حَتَّى أُخْـبِره ذلكَ ، فَلَمّا أَتَيْتُ و أُخْبَرْتُهُ فَقُلْتُ : يا رَسولَ اللّه بَلّغتُ ما أُرْسِلْتُ بهِ ؟

فقالَ : لاَ تَقَعُوا فِي عَلَى ِ ، فَإِنَّهُ مِنَّى و أُنَا مِنْهُ ، و هُوَ وَلَيِّي وَ وَصِيَّــي مِنْ بَعْدِي ٪. رواه الإمام أحمد فــي مسنده .

و روى ابن الأثير فى (أسد الغابة) "، بسنده المتصل عن عمران بن الحصين ؛ و القندوزى فى (ينابيع المودّة) عن (سنن الترمذي) عن عمران بن الحصين ، كما روى محبّ الدين الطبرى عن عمران بن الحصين ، قال :

١ \_ ( ينابيع المودّة ) ، ص ٢٣٦ .

٢ \_ ( ينابيع الـمودّة ) ، ص ٢٣٣ .

٣ \_ (أسد الغابة ) ، ج ٤ ، ص ٢٧ .

٤ \_ ( ينابيع المودّة ) ، ص ٥٣ و ٥٤ .

٥ \_ ( الرياض النضرة ) ، ج  $^{\rm T}$  ، ص 17٤ .

بعث رسول اللّه صلى اللّه عليه [و ءاله] و سلّم جيشاً ، و استعمل عليهم على بن أبى طالب ، فمضى في السريّة فأصاب جارية ، فأنكروا عليه ، و تعاهد أربعة من أصحاب النبي صلّى اللّه عليه [و ءاله] و سلّم فقالوا : اذا لقينا رسول اللّه صلّى اللّه عليه [و ءاله] و سلّم اخبرناه بما صنع على . و كان المسلمون اذا رجعوا من السفر بدأوا برسول اللّه صلّى اللّه عليه [و ءاله] و سلّم ، فلمّا قدمت السريّة فسلّموا على رسول اللّه صلّى اللّه عليه [و ءاله] و سلّم ألب فقام أحد الأربعة فقال: يا رسول الله صلّى اللّه عليه [و ءاله] و سلّم ألب عليه [و ءاله] و سلّم ألب عليه [و ءاله] و سلّم ألب ملّى على بن أبى طالب صنع كذا و كذا ؟ فأعرض عنه رسول اللّه صلّى الله عليه أو ءاله ملّى فقام الله عليه أو ءاله و سلّم ، ثمّ قام الثانى فقال مثل مقالته ، فأعرض عنه ، ثم قام الرابع فقال مثل ما قالوا : فأقبَلَ إليهم رسولُ اللّه عليه أو ءاله أو سلّم و الْغضَبُ يُعْرَفُ فَق وَلِيُّ كُلِّ مُؤْمِن بَعْلِي ؟ في وَجُهِهِ ، فقال : ما تُريدُونَ مِنْ عَلِي ّ ؟ ما تُريدُونَ مِنْ عَلِي ً ؟ ما تُريدُونَ مِنْ عَلِي ّ ؟ مَا تُريدُونَ مِنْ عَلِي ّ ؟ ما تُريدُونَ مِنْ عَلِي ّ ؟ أَنْ عَلَيْ عَلَى اللّه عليه و أنّا مِنْ عَلِى ّ ، و هُو وَلِى تُكُلّ مُؤْمِن بَعُلِي ١٠ .

بلى ، أتى لأولئك الذين لم يتحمّلوا رؤية على و هُو ياخذ تلك الأمّة بينما كان قوام الإسلام مرهوناً بتضحياته الفريدة ، أن يتحمّلوا رؤيته عليه السلام و هو يتزعّم جميع المسلمين فيى العالم و يُمسك بيده زمام أمور المسلمين ؟!

لذا فقد فعلوا معه ما فعلوا، فقضى ثلاثين عاماً مُمتحناً يتجرع الغصص، الى أن انهالوا بالسيف على مفرقه الشريف و هو في محرابه، و دفنوا تلك الروح الكليّة والحياة السرمديّة تحت الأرض، فبكى في عزائه

ا\_ يبيّن فـى كتاب (على و الوصيّة ) من ص٣٥٢ الـى ٣٥٤ مــوارد عديــدة شـكى فيها البعض أمير المؤمنين الـى رسول الله فتغيّر صلوات الله عليه وءالــه وردعـهم و هدّدهم و سـمّى عليّاً أخاً و وصيّاً و ولى كلّ مؤمن .

قلوب الجن و الإنس و وحوشُ الفلوات و طيور السماء .

يكتب ابن الأثير : وَ ٱنْبَأْنَا جَدَّى ، حَدَّثَنَا زَيْدُ بْنُ عَلَى عَن عُبيدِاللَهِ بِنِ موسى ، حَدَّثَنا الحَسنُ بنُ كثير عَنْ أبيه قالَ : خَرَج عَلِى لِصَلوةِ الفَجْرِ فَاسْتَقْبَلَهُ الأُوزُ يَصِحْنَ فِي وَجِهِهِ ؛ قالَ : فجَعَلْنا نَطْرُدهنَ عَنْهُ .

فقالَ : دَعوهُنَّ فإنَّهُنَ نَوائحٌ ؛ وَ خَرَجَ فَأُصِيبَ اللهِ

بلى لقد بكت طيور السماء و وحوش الفلـوات فــى عـزاء ابنـه أيضاً ؛ يقول ابن شهر ءاشوب : و دفن جثثهم بـالطف ّأهـلُ الغاضريّـة مـن بنـــى أسـد بعد ما قتلوه بيوم ، و كانوا يـجدون لأكثرهم قبوراً ، و يرون طيوراً بيضاً ٢.

يروى المجلسي رضوان الله عليه عن بعض مؤلّفات الأصحاب الله روى عن طريق أهل البيت :

أَنَّهُ لَمَّا استُشهِدَ الْحُسَيْنُ عليه السلامُ بَقِى فِي كَربَلا صَرِيعًا ، وَ دَمُسهُ على الأرضِ مَسْفوحًا ، وَ إذا بطاير ٱبْيَض قَد أتَى وَ تَمَسَّحَ بدَمِهِ ؛ وَ جَاءَ وَ الدَّمُ يَقْطُرُ مِنْهُ فَرَأَى طُيُورًا تَحَتَ الظَّلالِ عَلَى الغُصُونِ وَ الأشْجارِ ، وَ كُللُّ مِنْهُم يَذْكُرُ الْحَبَ والْعَلَفَ و الـمَاءَ .

فَقَالَ لَهُم ذَلِکَ الطَّيرُ الـمُلَطِخُ بالدَّمِ: يَا وَيْلَكُمْ ! أَتشْتِغِلُونَ بِالـمَلَاهى، وَ ذَكْرِ الدُّنيَا والـمَناهى، وَ الـحُسَيْنُ فِى أَرْضِ كَرْبَلاَ فِى هذَاالـحَرِّمُلقَىً عَلى الرَّمَضاء ظَامِئٌ مَذْبُوحٌ وَ دَمُهُ مَسْفُوحٌ .

فَعَادَتِ الطُيورُ ، كُلُّ مِنهُم قَاصِدًا كَرْبِلاً ؛ فَرَاَوا سَيَّدَنَا الْحُسَينَ عَلَيْهِ السّلامُ مُلْقَىً فِي الْأَرْضِ جُثَّةً بِلا رَأْسِ وَ لاَ غُسلٍ وَ لاَ كَفَنِ ،قَدسَفَّتْ عَلَيهِ السّلامُ مُلْقَىً فِي الْأَرْضِ جُثَّةً بِلا رَأْسِ وَ لاَ غُسلٍ وَ لاَ كَفَنِ ،قَدسَفَّتْ عَلَيهِ السّوافي، وَ بَدَنُهُ مَرْ ضُوضٌ، قَده هَشَمَتْهُ الْخَيلُ بحَوافِرها ؛ زُ وَاره و حُوشُ السّوافي، وَ بَدَنُهُ مَرْ ضُوضٌ، قَده هَشَمَتْهُ الْخَيلُ بحَوافِرها ؛ زُ واره وحُوشُ

١\_ ( أسد الغابة ) ، ج ٤ ، ص ٣٦ .

٢\_ ( الـمناقب ) ، ج ٢ ، ص ٢٢٤

الْقِفَارِ ، وَ نَدَبَتُهُ جِنُّ السُّهُولِ و الأوْعَارِ ، قَدْ أَضَاءَ النُّرابُ مِن أنوارِهِ ، وَ أَزْهَرُ الجَوُّ مِن أَزَهَاره .

فَلَمَّا رَأْتَهُ الطُّيورُ تَصَالَيَحْنَ ، وَ أَعْلَنَّ بِالْبُكَاءِ وَالثَّبُورِ وَ تَوَاقَعْنَ عَلَى دَمِهِ يَتَمَرَّغْنَ فِيهِ ، وَ طَارَكُلُّ وَ اَحِدٍ مِنْهُمْ إِلَى نَاحِيَةٍ يُعْلِمُ أَهْلَهَا عَنْ قَتْلِ أَبِى عَبْدِاللَهِ عليه السّلامُ ٰ.

و نقرأ في زيارته عليه السّلام في أوّل رجب:

يَا أَبَا عَبدِاللّهِ ، أُشْهَدُ لَقَدِ اقْشَعَرَّتْ لِدِمَائِكُمْ أُظِلَّةُ العَرْشِ مَـعَ أُظِلَّةِ الْخَلائِق ، وَ بَكَتْكُمُ السَّمَاءُ و الْأرضُ و سُكَّانُ الـجنَان وَ البَرِّ وَ البَحْر .

صَلَّى اللَهُ عَلَيْکَ عَدَدَ مَا فِي عِلْمِ اللَهِ ، لَبَیْکَ د اَعِیَ اللَهِ ، إِنْ کَانَ لَمْ يُجِبْکَ بَدَنِی عِندَ اسْتِغاثِتِکَ ،وَ لِسَانی عِنْدَ اسْتِنْصَارِکَ، فَقَد أَجَابَکَ قَلْبِی وَ يُجِبْکَ بَدَنِی عِندَ اسْتِغاثِتِکَ ،وَ لِسَانی عِنْدَ اسْتِنْصَارِکَ، فَقَد أَجَابَکَ قَلْبِی وَ يُحِبْکَ بَدَنِی وَ بَصَری ، سُبحَانَ رَبِّنَا ، إِنْ كَانَ وَعْدُ رَبِّنَا لَمَفْعُولاً لَا

(بدین وعده گر جان فشانم رواست.) ۳

فَبَشِيرِي لَوْ جَاءَ مِنكَ بعَطْفٍ

وَ وُجُودى في قَبْضَتِي قُلْتُ هَاكَا

بشکر ءانکه شکفتی بکام بخت ای گل

نسيم وصل ز مرغ سحّر دريغ مَدار '

١- ( بحار الأنوار ) ، الطبعة الكمباني ، ج ١٠ ، ص ٢٤١ .

٢\_ ذكر ابن طاووس هذه الزيارة في ليلة النصف من شعبان فـــى (الإقبــال) ، ص٧١٢ ،
 و قال اتها زيارة يُزار بــها أوّل رجب ، ولكن لأن النصف من شعبان أعظم لذا فقد ذكرها فيـــه .
 كما ذكرها الــمحدّث القمّي فـــي ( هديّة الزائرين ) ، ص ١١٣ .

٣ يقول: لو نثرتُ روحي لهذا الوعد كان منّي حريّاً.

٤\_ يقول: لكى تشكرى أنّك أزهرت ِ \_ ياوردةً \_ كما يتمنّى لك الحظّ ، فلا تبخلى عـن طائر السَحَر بنسيم الوصال!

### التَّرْسُ التَّالِث

في المنظفين

# بسم الله الرّحمن الرّحيم و صلّى الله على محمّد و ءاله الطاهرين و لله على أعدائهم أجمعين من الآن الي قيام يوم الدين و لا حول و لا قوّة الاّ بالله العلى العظيم

قال الله الحكيم في كتابه الكريم:

عَالِمُ الْغَيْبِ فَلاَ يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَدًا \* إلاَّ مَنِ ارْتَضَى مِن رَّسُولِ فَإِنَّهُ يَسْلُكُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَ مِنْ خَلْفِهِ رَصَدًا \* لِيَعْلَمَأَ نَ قَدْ ٱبْلَغُوا رِسَالَتِ رَبِّهِمْ وَ أَحْصَى كُلَّ شَىْء عَدَدًا لَا .

يمتلك الإنسان أعضاء و جوارح مختلفة ، كما يمتلك غرائز و صفات متفاوتة ، كالغضب و كالرغبة فى الطعام ، و الدفاع عن النفس ، و حبّ الجاه و سائر اللذائذ ، و غريزة الإنتقام و العبوديّة و الإيثار و غير ذلك .

و من البين الله يجب ان يستخدم كل واحد منها في محله المناسب، و يصرفه بقدرٍ معين، و الا أصبح ذلك باعثاً على ضرره و هلاكه، و السبب في ذلك عدم استخدامه لقوى العقل و الإدراك.

فلو أحبّ شخص ما \_ مثلاً \_ عند تناول طعامه أن يتمتّع بشكل كامل و بلا حدًّ معيّن بلذائذ الأطعمة ، فاته سيموت نتيجة الإفراط في الأكل و الشرب ؛ و لو ان شخصاً لم يتبع عقله في إعمال غريزته الجنسيّة ، فاته

١\_ الأية ٢٦ الى ٢٨ ، من السورة ٧٢ : الجن ".

سيتهاوى في أحضان الموت بسبب الإفراط فيهلك .

إن إحدى الغرائر في الإنسان هي حب الله و الوصول إلى كمال الإطمئنان ، و الفوز بلقاء الله و الوصول إلى مقام عزة ؛ و ما لم يصل الإنسان الى هذه الغاية فائه لن يهدأ و لن يستقر .

و يحتاج الانسان من أجل الوصول الى هذا المقام الى مجاهدة النفس الأمّارة ، أى إلى أن يكون مراقباً لنفسه كل لخظة لئلا يرتكب أى عمل مخالف لرضا الله تعالى ، و لكى يكون عمله صالحاً حسناً ؛ فالإخلاص فى العمل الصالح هو الوسيلة الوحيدة لإدراك المقصود ؛

فَمَن كَانَ يَرْجُوا لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلاً صَالِحًا وَ لاَ يُشْــرِكْ بِعِبَـادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا '.

فيُعرض في كلّ خطوة يخطوها عن نزوات النفس و تزيين إبليس ، و يتوكّل على الله و يُوكل قلبه اليه ، و يبعد الخواطر الشيطانيّة عن ضميره ، و يُسكّن نفسه المضطربة الجيّاشة بذكر الله تعالى .

و يحتاج هذا العمل الى مجاهدة النفس، و الوصول الى منزل الإخلاص ليُصبح من المخلصين، فلا يحسب له هدفاً في جميع الامور من العبادات و غيرها الا الله تعالى، و يكون عمله خالصاً لوجهه الكريم.

و ذلك لأن قلب الإنسان لا يخلو من هجوم الأفكار و الخيالات النواردة على القلب ، حتى حال السكون و الإستراحة ، إذ يهجم سيل الخواطر على قلب الإنسان بدون اختياره ، و لا تكف هذه الخواطر عنه حتى حال نومه .

و لـذلك ينبغي عـلى الانـسان مـن أجـل تسكين القـلب و تـهدئته ، أن

٢\_ ذيل الأية ١١٠ ، من السورة ١٨ : الكهف .

يقاوم هجوم الخواطر بذكر الله و الجاهدة القويّة للنفس ، و أن يحفظ قلبه عن أن تتصرّف فيه ، و أن يكفّ نفسه عن نواياه الشخصيّة كلّ لحظة ، فيرجح اختيار البارى و رضاه على اختياره و رضاه .

و اذا ما تمكن الانسان \_ بعون الله و توفيقه \_ من الصمود في هذه المرحلة ، و في الاستمرار في مجاهدته ، فان جميع مراتب عبادة الأنا و الإستكبار و النزعة الإستقلاليّة فيه ستودّع و تنصرف ، فيحل محلّها ذلُّ العبوديّة نسبة لساحة المعبود ، و روح طلب الله و الفاقة اليه سبحانه ، و سيخرج من عبادة نفسه الى عبادة الله و يشاهد في نفسه حقيقة العبوديّة ، فيسكن قلبه و يكفّ عن التقلّب و الجيشان ، و يُهدى من الإضطراب والحيرة الى الاطمئنان و السكينة ، و يصبح وجوده و سرّه منزها و طاهراً ، لا تعرف الخواطر الشيطانيّة طريقها اليه ، و لا ترده سائر الخواطر الا بإذنه ، و لا تنفذ فيه اللا بإجازته .

و ذلك لأنّ القلب سيصبح ءانذاك منزهاً مصقولاً بصقل الحبّة و العبوديّة ، لذا فانّ الجمال و النور الالهي سيكونان مشهوديْن فيه ، و سيصبح مرءاة يعكس ذات و أسماء و صفات المعبود ، و هذا هو مقام المخلصين الذي هو أعلى و أسمى المقامات .

و تبعاً للأيات القرءانية فانَّ هذه الفئة تمتلك خصائص معيّنة هي :

أُولًا: لنّ الشيطان و النفس الأمّارة لا سلطان لهما عليهم ، فقد يئسا منهم يأساً تامّاً ، فلا يستطيعان النفوذ أو التأثير في نفوسهم و لو بأدنى قدر . و لَأُغُوينَ هُمْ أُجْمَعِينَ \* إلاَّ عَبَادَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلَصِينَ \.

قَالَ فَبَعِزَّتُّكُ لَأُغْوِيَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ \* إِلاَّ عِبَادَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلَصِينَ '.

١\_ الأية ٣٩ و ٤٠ ، من السورة ١٥ : الحجر .

٢\_ الأية ٨٢ و ٨٣ ، من السورة ٣٨ : ص .

ان الشيطان يعترف هنا بعجزه عن حرفهم عن طريقهم ، لأن قلوبه صارت مح للاً لله ، و جلى لن مشل هذا المكان لا قدرة للشيطان على الاستيلاء عليه أو التصرّف فيه . و سيكون هؤلاء الافراد مصونين محفوظين دائماً في حرم الله من كل ذنب فعليّاً كان أو قوليّاً أو فكريّاً أو قلبياً أو سريّاً. كما اتهم سيخلون من كل خطا وذنب، و سيكون فعلهم فعل الحق، و لسانهم لسان الحق، و أعينهم أعين الحق، و ءاذانهم ءاذان الحق؛ و في النهاية فان مركز وجودهم متعلّق بحضرة الحق، و ستكون بيوت قلوبهم و أسرارهم كلها مسلّمة خالصة لله المنّان .

و جلى أن وارداتهم القلبية بإذن الحق و أمره ، و كل ما يتلقا ضميرهم من العوالم العلوية ، سواء في هيئة الوحى و تشريع الشريعة ، أو بعنوان إدراك المطالب الكلية و العلوم الحقيقية و الاطلاع على الأسرار والمغيبات ، و ذلك من شأن الإمام و أولياء الله ؛ و على كل حال فان قلوبهم ستكون معصومة و عارية عن كل خطأ أو ذنب .

و ثانياً: باعتبار لنّ أفكارهم و أسرارهم قد اتسعت ، و النهم قد المتازوا جميع مراحل الوجود و تحقّقوا بذات الحقق ، فاللهم للله عليه كما يليق بذاته المقدّسة .

سُبُحَانَ اللَّهِ عَمَّا يَصِفُونَ \* إلاَّ عِبَادَ اللَّهِ الْمُخلَصِينَ '.

ذلك لأنّ كل موجود يريد حمد الله فائه يحمده حسب استعداده و ظرفيّته، و بقدر فكره و علمه، و حضرة الحق أعلى من مقدار و مدى علمه و ظرفيّة وجوده، لذلك فان لى موجود لن يستطيع أن يحمده كما يليق به و كما هو شأنه ؛ و عليه فان التسبيح ينبغى ان يقترن دوماً بالحمد،

١\_ الأية ١٥٩ و ١٦٠ ، من السورة ٣٧ : الصافّات .

أى انتّا فى نفس اللحظة الـتى نحمـدك فيـها و نُشنى عليـك بجميـع مراتـب الجمال و الكمال ، فاتنـا نُـنزّهك و نقدّسـك عـن أن يكـون حمدنـا لائقـاً بمقـام عزّك و جلالك و عظمتك :

سُبْحَانَ ربِّى المَاعْلَى وَ بِحَمْدِهِ \_ سُبِحَانَ ربِّى الْعَظِيمِ وَ بِحَمْدِهِ \_ وَ يَعْمُدِهِ \_ وَ يُسَبِّحُ الرَّعْدُ بِحَمْدِهِ وَ الْمَلَئِكَةُ مِنْ خِيفَتِهِ \.

فرعد السّماء و الملائكة يُسبّحون اللّه مع حمدهم لـ معلى الـدوام، وذلك خوفاً منه و إحساساً بحقارتهم أمام عظمته:

وَ إِن مِّن شَيْء إِلَّا يُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ وَلَكِن لَّا تَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ٪.

إنّ جميع الموجودات بالا استثناء تعترف بتحميدها و تصحيدها بعدم وصول الحمد و الشكر الى ساحة قُدسه ، و لذا فاتها تقوم مع حمدها بالتنزيه و التقديس و تعتبر ذات البارى المقدسة أعلى و أنزه من أمثال هذا الحمد . أمّا عبادالله المخلصين الذين لا يُشاهد فيهم في جانب مستقل للوجود ، فقد صار وجودهم وجوداً للحق ، و قلوبهم عرشاً لذاته ؛ فاتهم يستطيعون أن يحمدوا الله كما يليق به . و في الحقيقة فان الله يحمد نفسه بنفسه .

و هذا التقريب لا يُنافى جملة ( مَا عَرَفْنَاكَ حَقَّ مَعْرِفَتِكَ ) ، لأنّ مفاد هذه الجملة عرض الذلّ و الفقر في عالم الإمكان و الكثرة ، كما لنّ مفاد :

سُبْحَانَ اللَّهِ عَمَّا يَصِفُونَ \* إِنَّا عِبَادَ اللَّهِ الْمُحْلَصِينَ ".

هو تحقّق الفناء الحقيقي في جميع مراتب الأسماء و الصّفات و ذات

١\_ صدر الأية ١٣ ، من السورة ١٣ : الرعد .

٢\_ ذيل الأية ٤٤ ، من السورة ١٧ : الإسراء .

٣\_ الأية ١٥٩ و ١٦٠ ، من السورة ٣٧ : الصافّات

الحضرة الأحديّة ، و في ذلك المقام للفناء المطلق ، فان أدنى شائبة للوجود و لإظهار الأنانيّة هي الكفر و الشرك ، و ما أبعد ذلك عن ساحة إخلاص المخلّصين !

و ثالثاً: فليس هناك مؤاخذة أو محاسبة و لا استجواب لهـؤلاء، و ليـس هناك سؤال في القبر و لا منكر و نكـير، و لا حشـر و لا عـرض، و لا كتـاب ولا ميزان و لا صراط:

### فَإِنَّهُمْ لَمَحْضُرونَ \* إِلاَّ عِبَادَ اللَّهِ الْمُخْلَصِينَ \.

فكل بنى الإنسان يحضرون امام عدل الله و يُسألون و يُعرضون الا عباد الله المخلّصين الذين لا سؤال لهم و لا عرض ، لأنهم تخطّوا محلّ المؤاخذة و السؤال بمجاهداتهم النفسانية و إخلاصهم في العمل و القول و الفكر و السرّ ، و وردوا في حرم الله في السمحلّ الرفيع المعدّ للمخلّصين ، و استقرّوا هناك .

و فى الحقيقة فان الإنسان الذى سلم وجوده لله ، فلم يبق له شيء ليُسأل عنه ، بل ل السؤال و الكتاب للذين فيهم شوائب من الربوبية ، و الذين بدرت منهم أعمال تبعاً لتلك الشوائب ؛ امّا الّذى لم يبق فيه غير حقيقة العبوديّة المحضة ، و الذى تضج جميع مراتب وجوده بالنداء بفقره و حاجته و فاقته و لل عبوديّته ، فكيف يُتصور له الحضور و السؤال ؟!

هؤلاء العباد لا يسموتون ، بل هم أحياء دوماً بحياة الحق ، لأنهم أصبحوا وجه الله و صاروا خلفاءه و مُظهرى ذاته . و من الجلى "ل الهلاك و البوار في المراحل التى يكون فيها الوجود غير وجود الحق و غير وجهه . ويَوْمَ يُنْفَخُ فَى الصُّور فَفَزعَ مَن فى السَّمَوَات وَمَن فى الأرْض إلاً

١\_ الأية ١٢٧ و ١٢٨ ، من السورة ٣٧ : الصافّات .

مَن شَاءَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

وَ نُفِخَ فِى الصُّورِ فَصَعِقَ مَن فِى السَّمَواتِ وَ مَنْ فِى الأَرْضِ إِلاَّمَــن شَاّءَ اللَهُ ٢.

و يُلاحظ في هاتين الأيتين أنّ اللّــه سبحانه و تعالى قـد استثنى فئـةً، و هم الذين تعلّقت بهم مشيئة اللّه فلا يريد لهم الهــلاك، فــلا خــوف و لا هــلاك لهم.

و نشاهد من جانب ءاخر أنّ اللّه سبحانه و تعالى يقول انّ جميع الموجودات ستهلك بلا استثناء الاّ وجه اللّه .

كُلُّ شَيْء هَالِكٌ إِلَّا وَجْهَهُ ".

كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَان \* وَ يَبْقَى وَجْه ُ رَبِّكَ ذُ والجَلَال وَ الإكْرام ؛

و نستنتج من هاتين الأيتين و اللتين قبلهما بأن نفس الأفراد الذين أخلصهم الله و الذين لا يسموتون بواسطة النفخ في الصور، هم الذين أطبحوا \_ بكل معنى الكلمة \_ وجه الله و مُظهرى أمره، أى أولياء الله والمقربين اليه.

و بضمّ هذه النتيجة الى الأية السابقة القائلة :

فَإِنَّهُمْ لَمُحْضَرُونَ \* إِلَّا عِبَادَ اللَّهِ الْمُخْلَصِينَ .

فاننا نستفيد بأن عبادالله المخلصين ليسس عليهم سؤال و لا استجواب و لا موت و لا إنعدام ، بل هم أحياء دوماً بحياة الحق ، حياة سرمديّة دائمة . رابعاً : ل الله العلى الأعلى لم يجعل لعباده المخلّصين جزاء محدوداً

١\_ صدر الأية ٨٧ ، من السورة ٢٧ : النمل .

٢\_ صدر الأية ٦٨ ، من السورة ٣٩ : الزُّمر .

٣\_ مقطع من الأية ٨٨ ، من السورة ٢٨ : القصص .

٤\_ الأية ٢٦ و ٢٧ ، من السورة ٥٥ : الرحمن .

أو معيناً ، لأن كل ما سيُعطيهم من الجنّة و نعيمها أقل من مقامهم و منزلتهم ، بل ل عزاءهم نفس الذات الأحديّة و مشاهدة أنوار جمالها فقط .

### وَ مَا تُجْزَوْنَ إِلَّا مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ \* إِلَّا عِبَادَ اللَّهِ الْمُخْلَصِينَ لَا

جزاؤهم لا يعد و لا يُحصى ، لأنهم اجتازوا النفس و عالم المقدار و وصلوا الى بحر العظمة و الجلال ، لذا فان نفس التحقق فى ذلك المقام هو جزاؤهم اللامتناهى الذى لاحد له .

و الخلاصة فائه يُستفاد من هذه الأيات التي وردت في شأن المخلَصين و مقامهم و منزلتهم ، أنّ المخلَصين من عبادالله هم غير سائر العباد من جميع الوجوء ، لأنهم مصونون بصيانة الربّ ذي الجلال ، فليس فيهم أيّ ءافة من الذنب و المعصية التي تنجم عن سيطرة الشيطان و النفس الأمّارة . و هذا هو معنى العصمة من الذنوب التي يبيّنها الله تعالى في القرءان الكريم .

#### كَذَالِكَ لنصرفُ عَنْهُ السُّوءَو الْفَحْشَاءَ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُخْلَصِينَ ٢.

اى اتنا حفظنا يوسف عليه السلام من الابتلاء بالذنب مع زليخا ، لأنه كان من عبادنا المخلَصين ؛ فكل من ينال مرتبة و مقام المخلَصين إذن سيكون محفوظاً و مصوناً من قبل الله تعالى من كل مُنكر و قبيح . يُضاف الى ذلك أنّ حياتهم باعتبارها قد أصبحت حياة الحق ، و انهم قد اجتازوا عالم المقدار ، فليس فيهم بَعْدُ وجودٌ للخواطر المغيرة و المبدلة للنفس ، فانهم سيمتلكون مقام العصمة في تلقّى المعارف الالهية و العلوم الكليّة و حفظها و إبلاغها ، و سيكونون مصونين بصيانة الحضرة الأحدية .

١ ـ الأية ٣٩ و ٤٠ ، من السورة ٣٧ : الصَّافَّات .

٢ ـ ذيل الأية ٢٤ ، من السورة ١٢ : يوسف .

و يمكن الاستفادة من الأية الشريفة التي ذكرناها في مطلع الدرس في اثبات جميع المراتب الثلاثية للعصمة في الذين بُعثوا لهداية الناس و إرشادهم .

عَالِمُ الْغَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَدًا \* إِلَّا مَنِ ارْتَضَى مِن رَّسُول. اى اولئك الذين يصبحون من جميع الجهات، و من زاوية العقائد، و من زاوية الصفات النفسية و الروحية مورد رضا الله سبحانه، و اولئك الذين نالوا مرحلة العبوديّة السمحضة، و خرجوا عن الغرور و العُجب و الأنانيّة في جميع المراحل، فأصبحوا مرضيّين من قبل الله.

و معلومٌ لنّ الإنسان ما لم يصل الى هذه المنزلة ، فاتّـــه لـن يصبح مـورداً للإرتـضاء المـطلق من ربّه '، و هـذه هـى مـرتبة الـمخلّصين . و في هذه الحالة

١\_و يرد هنا هذا السؤال : كيف يكون المراد بالإرتضاء هو الإرتضاء المطلق ، بينما المراد بالإرتضاء في الأية ٢٨ من سورة الأنبياء : ( و َ لَا يَشْفُعُونَ إِلَّا لِمَن ارْتَضَــى ) ارتضاءً في الدين و العقيدة ؟

و الجواب: لأنّ الشفاعة عائدة لأهل المعصية ، و هى الكبائر ، بدليل الأية ٣٢ من سورة النجم: لِيَجْزىَ الَّذِينَ أَسَاوًا بِمَا عَمِلُوا وَ يَجْزىَ الَّذِينَ أَحْسَنُوا بِالْحُسْنَى \* الَّذِين يَجْتَنبُونَ كَبَائِرَ الْإِثْمِ وَ الْفُوَاحِشَ إِلاَّ اللَّمَمَ ؛ الـتى تعد من الحسنين الذين يجتنبون الكبائر فقط . و قد قال الرسول صلّى الله عليه و ءالـه: (شفاعتى لأهل الكبائر من أمّتى ، فأمّا الحسنون فما عليهم من سبيل) . و جاء في سورة النساء ، الأية ٣٠:

إِن تَجْتَنبُوا كَبَائِرَ مَا تُنْهَوْنَ عَنْهُ نُكَفِّرْ عَنكُمْ سَيِّئَاتِكُمْ ؛ و على ذلك فانّ نفس الاجتناب عن الكبائر مكفَّر للسيّئات و المعاصى الصغيرة .

و علي هذا الأساس فان المراد بالإرتضاء في ءاية الشفاعة لابد ان يكون ـ بـمناسبة الحكم و الموضوع ـ الإرتضاء في الدين و العقيدة لا الإرتضاء في السر و الـذات و العمل ، لأن الذي تصبح ذاته و سرة مورداً للإرتضاء فليس هناك من معنى للشفاعة له . و يؤيد هذا المعنى الروايات الواردة عن على بن موسي الرضا عليه السلام ، التي يفسر فيها الإمام الإرتضاء في ءاية الشفاعة بالإرتضاء في الدين ( في تفسير الـميزان ، الـمجلّد الاول ، ٥

فانّ اللّه سيكشف له الستار و الحُجب القلبيّة و يُطلعه على علم غيبه و على كلّ ما هو خارج عن متناول يد جميع أفراد الجنّ و الإنس و الملائكة .

و بالطبع فلأنّ اللّه يُفهم الإنسان علمه الغيسبيّ دون أى تغيير أو تبديل ، و دون أى نقص أو خلل ، فإن قلبه ينبغى أن يقع في مقام عصمة الله و صيانته ، و الا لتصرّف بنفسه في تلقّى ذلك العلم و لانحرف و بدل في أخذه ، و هذه هي مرحلة العصمة في تلقّى المعارف الحقّة : فَإِنّهُ يَسْلُكُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَ مِنْ خَلِفِهِ رَصَدًا \* لِيَعْلَمَ أَنْ قَدْ أَبْلَغُوا رِسَالَتِ رَبِّهِمْ وَ أَحَاطَ بِمَا لَدَيْهِمْ وَ أَحْصَى كُلَّ شَيْء عَدَدًا !.

و لأنّ قلبه صاف و بعيد عن متناول يد الشيطان ، فاته بعد التلقي الصحيح مسيحفظ كلّ تلك المعارف و العلوم الكليّة و يحوّلها و ينقلها كما أخذها ، و هذه هي مرحلة في تبليغ و إيصال الأحكام و المعارف .

فالله سبحانه و تعالى يجعل رصداً و حرّاساً فى أطراف قلبه و جوانبه و بين يديه و من خلفه لكى لا تؤثر فيه إلقاءات الجن و الإنس ، و لا تجد وساوس النفس و ابليس سبيلاً إلى قلبه ، و هذه هي المصونيّة الالهيّة ، لأن الله اذا وكل الإنسان الى نفسه و رفع يده عن حمايته و حفظه ، فاته سيواجه ءالاف الأفات ، فذلك القلب محفوظ عن جميع الشرور ، مِن شَرِّ الْحُنَّاسِ الّذي يُوسُوسُ فِي صُدُورِ النَّاسِ ، و من شرّ جميع ما خلق ، و من شرّ النَّقَاتَ فِي الْعُقَدِ و حَاسِدِ إِذَا حَسَدَ ؛

لا يـؤثّر عليـه سحـر ولا طلسمة ، ولا قدرة النفس الأمّارة بالسوء أبداً .

 <sup>⇒</sup> ص ۱۷۱ فما بعد ، و المجلّد الرابع عشر ، سورة الأنبياء الأية ۲۸ ، روايات تدلّ على هذا المقصود) . و تبقى ءاية الإرتضاء تلك حول علم الغيب باقية على إطلاقها بمناسبة الحكم و الموضوع ؛ امّا بشأن الشفاعة فاتّها سيكون لها كذلك إطلاق في الدين و العقيدة .

١ ـ الأية ٢٧ و ٢٨ ، من السورة ٧٢ : الجن ".

و لو اجتمعت المخلوقات و اتحدت لحرفه عن مقصده و مسيره ، او لتنصر في فيه خلافاً للعلوم الكليّة و المعارف الحقّة ، او لتغيّر معلومات و إدراكاته ، فانها لن تفلح و لن تستطيع ، و ذلك لأنّ قلب المؤمن تحت مصونيّة الله و رصده ، فقد عين الله موكّلين لحراسته و لحفظه من بين يديه و من خلفه ، و ذلك من أجل ان يقوم بتبليغ رسالات الله و أحكامه بصورة صحيحة و كاملة ، لكي لا يتخطّي هؤلاء المؤمنون وظيفتهم ؛ والله سبحانه محيط بجميع أمورهم و مطّلع على جزئيّات و كليّات إنجازاتهم و أمورهم ؛ والتحويل .

و امّا مرحلة العصمة من المعصية ، فهى أيضاً غير خارجة عن مدلول الأية بالتقريب السّابق ، و ذلك لأنّه اذا ما ارتكب رسولٌ ذنباً فانّه سيكون بفعله قد أعلن ترخيصه له ؛ و لأنّه قد أعلن حُرمة ذلك الذنب قبالاً بقوله و كلامه ، فانّه سيكون قد دعا الى متناقضين ؛ و المتناقضان ليسا حقّاً ، بل ان من المسلّم لنّ أحدهما باطل ، في حين لنّ قلب رسول اللّه مُصان عن تلاعب الشيطان ، فقد كان و سيبقى متحقّقاً بالحق .

و تبيّن ملائكة الوحى هذه الحقيقة للرسول في سورة مريم:

وَ مَا نَتَنزَّلُ إِلَّا بِٱمْرِ رَبِّكَ لَهُ مَا بَيْنَ ٱيْدِينَا وَمَا خَلْفَنَا وَمَا بَيْنَ ذَلِكَوَمَا كَانَ رَبُّكَ نَسِيًّا \.

و هكذا فان المطالب التي ذكرت تُثبت عصمة الأنبياء و الأئمّة عليهم السلام في جميع المراحل ، بل و تثبتها كذلك للخاصين و المقرّبين من أولياء الله تعالى .

### مقام أميرالمؤمنين عليه السلام:

أمّا بالنسبة الى أميرالمؤمنين عليه السلام، فهو قائد للمعارف الحقّة

١\_ الأية ٦٤ ، من السورة ١٩ : مَريم .

و صاحب لواء الحمد ، و السابق في مراحل التوحيد ؛ فقد جاء بــ ه اللّـ ه سبحانه في بيته و حرمه (الكعبة) بعـد أن حفظ نـوره المقـدّس في الأصلاب نسلاً بعـد نسل ، من ءادم الى أبي طالب .

اسمه المبارك: على "، و كُنيته: أبوالحسن؛ و والده: أبوط الب بن عبد المطلّب بن هاشم بن عبد مناف؛ و أبوط الب أخو عبدالله والد الرسول، و على هذا فاته ابن عمّ رسول الله، تجتمع نسبتهما في جدّهما عبدالمطلب.

و كان أبوطالب من أكابر أهل مكّة و ممّن خدموا رسول اللّه ، فقد كان يحامى عنه بحيث أنّ أحداً من مشركى قريش لم يستطع أن ينال الرسول بأذى في حياة أبي طالب و كان أبوطالب يحفظ النبيّ و يحرسه و سائر بنى هاشم لمدّة ثلاث سنوات في الشعب المعروف بشعب أبي طالب ، و كان يفدى رسول اللّه بنفسه و يحميه حتّى رحل عن هذه الدنيا ، و عندها تطاولت الأيادى المتجاوزة و المتجاسرة على رسول اللّه من قبل المشركين ، فأجبر النبيّ الأكرم على الهجرة الى المدينة .

و كان أبوطالب من المؤمنين الواقعيين و المسلمين الحقيقيين برسول الله '، و أشعاره التى نظمها في مدح رسول الله كثيرة و مثبتة في كتب الأحاديث و التاريخ ، لكنه كان يكتم إيمانه عن قريش لأسباب ، من أهمها الحافظة على رسول الله و حراسته ، و كان الرسول كثير الحبّة له وكان يخاطبه بـ (أبي) .

۱ ـ يُرجع الى كتاب (أبوطالب مؤمن قريش) تأليف عبدالله الخنيزى ، و كتاب ( الحجّة على الذاهب الى تكفير أبى طالب ) تأليف فخار بن سعد بن فخار الموسوى بن معد الموسوى الحائرى الذى يروى عن ابن ادريس الحلّى ، و يروى عنه الحقّق الحلّى ، و يرجع كذلك الى كتاب ( أبوطالب حامى الرسول و ناصره ) تأليف العلّامة نجم الدين الشريف العسكرى .

اسم والدته: فاطمة بنت أسد بن هاشم بن عبد مناف؛ و لأن أسد كان أخاً لعبد المطلّب، لذا فان أباطالب و فاطمة كانا ابنى عم بعضهما. و كانت فاطمة بنت أسد والدة أميرالمومنين من أعلام النساء المسلمات، وهي أوّل امرأة ءامنت برسول الله بعد خديجة؛ و كانت تحب رسول الله كثيراً، و كان الرسول يخاطبها بـ (أمّى).

فاطمة بنت أسد أوّل امرأة هاجرت من مكّة الى المدينة:

يقول ابن الجوزى: وَ هِىَ أُوّلَ امْرَأَةَ هَاجَرَتْ مِن مَكَّةَ إِلَى الْمَدِينَةِ مَاشِيَةً حَافِيةً ، وَ هِىَ أُوَّلُ امْرَأَةً بَايَعَتْ رَسُوًلَ اللّهِ صَلّى اللّهُ عليه [وء الله وَسَلّم بمَكَّةَ بَعْدَ خَدِيجَةَ لا

و يقول ابن الصبّاغ المالكى : فاطمة بنت أسد ، أسلمت و هاجرت مع النبيّ صلّى اللّه عليه [و ءالـه] و سلّم ، و كانت من السابقات الى الإيمان بمنزلة الأم من النبيّ صلّى اللّه عليه [و ءاله] و سلّم ... فلمّا ماتت كفتّها النبيّ صلى اللّه عليه [و ءاله] و سلّم بقميصه ، و أمر أسامة بن زيد و أبا أيّوب الأنصارى فحفرا قبرها ، فلمّا بلغا لحدها حفره رسول اللّه صلى اللّه عليه [و ءاله] و سلّم بيديه و أخرج ترابه ، فلمّا فرغ اضطجع فيه و قال :

اللَهُ الَّذِي يُحْيى و يُمِيتُ وَ هُوَ حَـىٌّ لاَ يَمُــوتُ اللَّــهُمَ اغْفِــرْ لِــأُمِىّ فَاطِمَةَ بِنْتِ أُسَدٍ وَ لَقَّنْهَا حُجَّتَهَا وَ وَسِّعْ عَلَيهَا مُدْخَلَهَا بِحَقِّ نِبِيّـــــکَ مُحَمَّــدٍ وَ الأنبياء الَّذِينَ مِن قَبْلِى فَإِنَّکَ أَرْحَمُ الرَاحِمِينَ '.

فقيل ": يا رسول الله ! رأيناك صنعت شيئاً لم تكن صنعته بأحد

١ـ ( الفصول المهمّة ) لابن الصبّاغ ، هـامش الصفحـة ١٣ ؛ و ( تذكرة السبط ) ابـن
 الجوزى ، ص ٦ .

٢\_ ( الفصول المهمّة ) ، ص١٣

٣\_و ينقل ابن الأثير ذيل كلام ابن الصبّاغ فى (أسد الغابة) ، ج ٥ ، ص ٥١٧ .

قبلها ؟!

فقال صلّى الله عليه [و ءاله] و سلّم : ألبستُها قميصى لتلبـس مـن ثيـاب الجنّة ، و اضطجعت في قبرها ليخف عنها مـن ضغطـة القـبر ، الله كـانت مـن أحسن خلق الله صُنعاً الى بعد أبى طالب رضى الله عنهما و رحمهما .

يقول سبط ابن الجوزى: وكانت وفاة فاطمة بنت أسد في السنة الرابعة للهجرة ٢.

و قد أنجب أبوط الب و فاطمة بنت أسد أربعة أولاد هم بالترتيب: طالب، و عقيل، و جعفر، و على ، و كان كل واحد منهم أسن من الأخر الذي يسبقه بعشر سنين، كما انجبا بنتاً واحدة تسمّى فاختة و تكنّى برام هاني) .

و ليس هناك من شك في أنّ عليّاً عليه السلام ولد في جوف الكعبة بيت الله، و في ذلك يقول السيّد الحمرى:

وَلَدَتُهُ فِــى حَـرَمِ ءالإلَـهِ وَ أَمْنِـهِ
بيضَـاءُ طَـاهِرَةُ الثِّيـابِ كَرِيـــَمَةُ
فِى لَيْلَةٍ غَـابَت نُحُــوسُ نُجُومِـهَا مَالُف فِــى خِـرَق الْقَوابــل مِثلُــهُ

وَ الْبَيتِ حَيثُ فِنَائُهُ و الْمَسْجِدُ طَابَت وَ طَابَ وَلِيدُهَا وَ الْمَولِدُ لَ طَابَ وَلِيدُهَا وَ الْمَولِدُ وَ وَ بَدَت مَعَ الْقَمَرِ الْمُنيرِ الأسْعَدُ إِلاَّ ابنُ ءامِنَةَ النَبِي مُحَمَّدُ أَ.

١\_ الى هنا كلام ابن الصبّاغ .

٢\_( تذكرة الخواص)، ص٦.

٣\_ ( الفصول المهمّة ) لابن الصبّاغ ص ١٢ نقلاً عن ضياء الدين أبى المؤيد الموفّق بن أحمد الخوارزمي في كتابه (المناقب) .

٤\_ (ديوان الحِمْيَرى) ، ص ١٥٥ ، و يقول جامع الديوان ان تخريج هذه الأبيات من
 ( أعيان الشيعة) ، ج ١٢، ص ٢٤٠ ؛ و(المناقب) ،ج ٢ ، ص ١٧٥ ؛ و (دلائل الصدق) ،ج ٢ ،
 ٣٢٨ .

يقول المستشار عبدالحليم الجُندى، أحد أركان المجلس الاعلى الشؤون الاسلامية في مصر في كتابه القيّم (الإمام جعفر الصادق) ص ٣١: وعلى في كثير من الأمور هو الأوحد، فالنبيّ هو الذي ربّاه، و ءاخاه، و أعدّه للعظائم فصنعها، و عَهد اليه في تبليغ ءاى القرءان ... و هي جميعها خصوصيّات لا يرقى رقيّه فيها أحد؛ أما ما لم يشركه فيه بشر فهو ما أجمعت عليه كتب الشيعة و شاركها فيه كثيرون من علماء اهل السنّة منذ القرون الاولى \_كالمسعودى و الحاكم و الكنجى \_حتى القرون الحديثة كالآلوسى \_و هوأنَ عَلِيًا وُلِلاَ بِالْكَعْبَةِ.

كما يقول عبدالباقي عمر في هذا الشأن:

أَنْتَ العَلِيُّ الَّذِي فَوقَ العُلَى رُفعًا ببطن مَكَّـةَ وَسط الْبَيـتِ إِذْ وُضِعًا ﴿ وَيَعَلَى اللّهَ وَي و يقول الحاكم النيسابورى: لَم يُولَد فِي جَوْفِ الْكَعْبَةِ قَبْلَ عَلِــيٍّ وَ لاَ بَعدَهُ مَوْلُودٌ إكرامًا لَهُ وَ إجلالًا لِمَحَلِّهِ

كما يقول ابن الصبّاغ المالكى: وُلِدُ عَلِى عَليه السلام بِمَكَّةَ الْمُشَرَّفَةِ بِدَاخِلِ الْبَيتِ الْحَرَامِ فِى يَومِ الْجُمُعَةِ النَّالِثِ عَشَرَ مِن شَهِرِ اللّهِ الأصمِ ، وَجَبِ الْفَردِ سَنَةَ ثَلاثِينَ مِن عَامِ الْفِيلِ ، قَبْلَ الْهِجْرَةِ بثلاث و عِشرينَ سَنَةً ، وَقِيلَ بِحَمْس وَ عِشرينَ ، وَ قَبْلَ الْبَعثِ بِاثنتَى عَشرة سَنَةً ، وَقِيلَ بِعَشرِ سِنِينَ ، وَ لَمْ يُولَد فِى الْبَيتِ الْحَرَامِ قَبْلَهُ أُحَدُ سِواهُ ، وَ هِلَ فَضِيلَة خصَّهُ اللّهُ تَعَالَى بِهَا إِجْلالًا لَهُ وَ إِعْلانًا لِمَرتَبِيهِ وَ إِظْهَارًا لِتَكْرِمَتِهِ ، وَ كَانَ عَلِي اللّهُ تَعَالَى بِهَا إِجْلالًا لَهُ وَ إعْلانًا لِمَرتَبِيهِ وَ إظْهَارًا لِتَكْرِمَتِهِ ، وَ كَانَ عَلِي اللّهُ تَعَالَى بِهَا إِجْلالًا لَهُ وَ إعْلانًا لِمَرتَبَتِهِ وَ إظْهَارًا لِتَكْرِمَتِهِ ، وَ كَانَ عَلِي هَا شِمْ مَرَّتَين اللّهُ مَا يَبِينِ وَأَ وَل مِن وَلدَهُ هَاشِمُ مَرَّتَين اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا يَتِينَ وَأَ وَل مِن وَلدَهُ هَاشِمُ مُرَّتَين اللّهُ اللّهُ عَلْمَالًا عَلَى عَلْمَ اللّهُ اللّهُ مَرّتَين اللّهُ اللّهُ عَلْ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ عَلْهُ اللّهُ مَرّتَين اللّهُ اللّهُ عَلْمَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ عَلْمَ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللل

١ تعليقة أشعار الحميري في ديوان الحميري ، ص ١٥٥ .

٢\_ (الفصول المهمّة) ، ص ١٢ ؛ و كذلك قال ابن الأثير في (أسد الغابة) ج ٤ ، ص ١٤ :
 و هو أوّل هاشمي ولد بين هاشميين .

#### كيفية ولادة أميرالمؤمنين في الكعبة:

أمَّا في كيفيَّة ولادته فقد ورد أنَّه :

أتت فاطمة بنت أسد بن هاشم أمّ أميرالمؤمنين عليه السّلام ، وكانت حاملة بأميرالمؤمنين عليه السلام لتسعة أشهر ، وكان يوم التمّام ، قال : فوقفت بإزاء البيت الحرام و قد أخذها الطلق ، فرمت بطرفها الى السماء و قالت : أى ربّ ، إنّى مؤمنة بك و بما جاء من عندك الرسول ، و بكلّ نبي من أنبيائك ، و بكلّ كتاب أنزلته ، و انّى مصدّقة بكلام جدّى ابراهيم الخليل و انّه بنى بيتك العتيق . فأسألك بحق هذا البيت و مَن بناه ، و بهذا المولود الذى في أحشائي الذى يكلّمني و يؤنسني بحديثه ، و أنا موقنة أنّه إحدى اياتك و دلائلك لممّا يسرّت عَلَى ولادتى .

قال العبّاس بن عبدالمطّلب و يزيد بن قعنب (و كانا يشهدان ذلك): لمّا تكلمّت فاطمة بنت أسد ودعت بهذا الدعاء، رأينا البيت قد انفتح من ظهره ( في موضع الـمُستجار) و دخلت فاطمة فيه و غابت عن أبصارنا، ثمّ عادت الفتحة و التزقت بإذن الله (تعالى)، فرُمنا أن نفتح الباب ليصل اليها بعض نسائنا فلم ينفتح الباب، فعلمنا أنّ ذلك أمر من أمر الله (تعالى).

و بقيت فاطمة في البيت ثلاثة أيّام . قال : و أهلُ مكّة يتحدّثون بذلك في أفواه السكك و تتحدّث المخدّرات في خدورهن .

قال : فلمّا كان بعد ثلاثة أيّام انفتح الباب من الموضع الذي كانت

 <sup>→</sup>٣\_ على أمير المؤمنين عليه السلام ليس أوّل هاشمى ولد من هاشيميّين ، اذ لَ أخاه
 الأكبر له هذه الصفة .

 <sup>⇒</sup>٤ ـ ذكر فى كتاب الغدير ، ج ٦ ، من ص ٢١ الى ٣٨ الروايات الواردة فى ولادته عليه السلام فى جوف الكعبة مع أسنادها و أسماء علماء أهل السنة الذين أوردوها فى كتبهم و الشعراء الذين أنشدوا فيها قصائداً .

دخلت فيه ، فخرجت فاطمة و على على يديها [و هي تقــول : مَـن مثلـي يلـد ولداً كهذا في جوف الكعبة ؟! ] \.

و امّا ما نقله ابن الصبّاغ المالكي عن كتاب المناقب لأبي العالى الفقيه المكّى فهو:

روى خبراً يرفعه الى على بن الحسين [ عليهما السلام ] الله قال : كنّا عندالحسين (رض) في بعض الأيّام و اذا بنسوة مجتمعين فأقبلت امرأة منهن علينا ، فقلت لها : مَنْ أنتِ يرحمك الله ؟ قالت : أنا زبدة ابنة العجلان من بنى ساعدة .

فقلتُ لها : هل عندك من شيء تحدّثينا به ؟! قالت : أي والله ، حدّثتني أم عمارة بنت عبادة بن فضلة بن هالك بن عجلان الساعدى انها كانت ذات يوم في نساء من العرب ، إذ أقبل أبوطالب كئيباً حزيناً ، فقلت له : ما شأئك ؟ قال : إنّ فاطمة بنت أسد في شدّة من الطلق . ثمّ انه أخذ بيدها و جاء بها الى الكعبة فدخل بها و قال : اجلسي على إسم الله ، فطلقت طلقة واحدة فولدت غلاماً نظيفاً منظفاً لم لرّ أحسن وجهاً منه ، فسمّاه أبوطالب عليّاً ، و قال شعراً :

سُمَّيْتُهُ بِعَلِىً كَى ْ يَدُومَ لَهُ عِزْ الْعُلُو ِ وَ فَخْرُ الْعِزِ الْعُلُو ِ الْعِزِ الْعِرِ الْعِزِ الْعُلُو وَ فَخْرُ الْعِزِ الْعُلُو الله عليه [و ءاله] و سلّم فحمله معه الى منزل أمّه . قال على بن الحسين : فو الله ما سمعت بشيء حسن قط الا و هذا من أحسنه لا.

١- (غاية المرام)، ص ١٣، عن كتاب (الأمالي) للشيخ الطوسي. و العبارة بين القوسين المعقوفين ترجمة النص كما ورد بالفارسية.

٢\_ ( الفصول المهمّة ) ، ص ١٢ ؛ و ( غاية المرام ) ، ص ١٣ نقله عن طريق العامّة عن عن المعارف المعا

و يروى الشيخ سليمان القندوزى عن كتاب (مودة القربي) عن العبّاس بن عبدالمطّلب قال: لمّا ولدت فاطمة بنت أسد عليّاً سمّته بإسم أبيه أسد و لم يرضَ أبوطالب بهذا الإسم فقال: هلمّ حتّى نعلو أبا قبيس ليلاً و ندعوا خالق الخضراء، فلعلّه أن ينبئنا في إسمه، فلمّا أمسيا خرجا و صعدا أبا قبيس و دعيا الله تعالى، فأنشأ أبوطالب شعراً:

يَارَ بِ يَا ذَا الْغَسَقِ الدُّجِيِّ وَ الْفَلَقِ الْمُبتَلِيجِ الْمُضِيِّ بَمَا نُسَمِّى ذَلِكَ الصَّبِيِّ بَمَا نُسَمِّى ذَلِكَ الصَّبِيِّ فَاذَا خَشخشة من السماء، فرفع أبوطالب طرفه فإذا لوح مثل زبرجد أخضر فيه أربعة أسطر، فأخذه بكلتا يديه و ضمّه الى صدره ضمّاً شديداً،

فاذا مكتوب :

خُصِصْتُمَا بِالْوَلَدِ الزَّكِــي وَالطَّاهِرِ الْمُنتَجَبِ الرَّضِــيِّ وَالطَّاهِرِ الْمُنتَجَبِ الرَّضِــيِّ وَ إِسْـمُهُ مِـنَ الْعَلِــيِّ عِلِــيُّ اشْــتُقَّ مِـنَ الْعَلِــيِّ فَسُرِّ أَبُوطَالَب سروراً عظيماً و خر ساجداً للَـه تبارك و تعالى ، و عـق بعشرة من الإبل ، و كان اللوح معلقاً في بيت الحــرام يفتخـر بـه بنوهاشـم علـى

قريش حتى غاب زمان قتال الحجّاج ابن الزبير ١٠

١\_( ينابيع المودّة) ، ص ٢٥٥ .

اللَّمَنِّنُ إلْرَابِعِ

النفه عضة للانبياء والأستالي

# بسم الله الرّحمن الرّحيم و صلّى الله على محمّد و ءاله الطاهرين و صلّى الله على محمّد و ءاله الطاهرين و لعنة الله على أعدائهم أجمعين من الآن الي قيام يوم الدّين و لا حول و لا قوّة الاّ بالله العلى العظيم

قال اللَّهُ الحكيم في كتابه الكريم:

وَ كَذَالِكَ أُوْحَيْنَا إلَيْكَرُوحًا مِنْ أَمْرِنَا مَا كُنْتَ تَدْرى مَا الْكِتَـابُ وَلاَ الإِيـمَانُ وَلَكِ

### الصفات المعتدلة في الإنسان:

يوجد فى الإنسان صفات حسنة مثل الشجاعة و السخاء و العفّة و غيرها ، إذا ما أعمل كلّاً منها فى موقعه المناسب و بالمقدار المعيّن الضرورى ، فإنّ هذه الصفات ستكون صحيحة و مُفيدة ، امّا إذا جاوزت حدودها و عَمِل بخلافها فاتّها ستكون خطأ و باعثاً على الضرر .

و يُقال لعكس هذه الصفات صفات الرذيك، و هي الإفراط و التفريط في حدود هذه الصفات ؛ فالشجاعة مشلاً ، و هي ملكة حسنة ، تـمثّل الحـد المتوسّط و المعتدل و الممدوح بين الطرفين المذمومين ، ففي ناحية التفريط و النقص في تلك الملكحة عنوان الجُبن و الخوف و هو من الصفات الرذيلة ، بينما هناك في ناحية الإفراط و التطرّف عنوان المتهور و اللامبالاة

١\_ صدر الأية ٥٢ ، من السورة ٤٢ : الشُّوري .

و هو أيضاً أمر خاطى، و غير حسن . و على الإنسان أن يحافظ في نفسه دائماً على هذه الصفة في حدّ الإعتدال ، و لا يسمح لها أن تنزل عن حدّها فتسقط الى مرحلة الجُبن ، و لا أن تصعد حتّى تبلغ مرحلة التهوّر واللامبالاة .

و الأمر كذلك فى العفّة و هى من الصفات الحسنة جداً ، لكنّها اذا تنزّلت عن حدّها فاتها ستنجر الى مرحلة الخمود ، أى عدم الإحساس و الكسل ، و حينذاك تصبح قبيحة غير مقبولة ، و اذا صارت أقوى من حدّها فاتها ستنجر الى مرحلة الهتك و الشرَه ، و هى أيضاً من القبائح و الذمائم .

و ينبغى على الإنسان أن يكون دوماً مواظباً و مراقباً لتحيى فيه الملكة المعتدلة بإسم العفّة ، فلا تسقط \_ لا سمح اللّه \_ الى مرحلة الخمود أو تصل الى مرحلة الهتك و الشَرَه ، حيث ان تلك الملكة الحسنة ستموت في تلك الحالتين ، فتحيا في الإنسان بدلها إحدى هاتين الحالتين غير الممدوحتين ، فتصبح حياته حياة النفس الأمّارة .

و السّخاء أيضاً هو الحدد الأوسط و الدرجة الحسنة ، و ما لم يُصرف في موقعه أو مكانه لترتّب عليه عنوان البُخل ، امّا اذا جاوز حدة لترتّب عليه عنوان التبذير و الإسراف ، و من المعلوم لنّ كلّاً من هاتين الحالتين فاسد و غير حسن . و يجب على الإنسان ان يسعى لتوجد عنده حالة التعادل بإسم ملكة السخاء ، و أن يمتنع عن الإفراط و التفريط اللذين هما مرتبة التبذير و البخل . و سيكون الإنسان في هذه الحال إنساناً صحيحاً و متعادلاً .

ان تلك القوة الموجودة في الإنسان، و التي يحافظ بواسطتها على هذه الصفات متعادلة هي العقل؛ و بسبب دراية العقل بالمصالح و المفاسد و تصييزه منافع الأشياء و مضارها، فائه سيكون مقيدًا لتلك الصفات المذمومة كالسلسلة و مانعاً من حركتها و بروزها؛ و ما دامت القوة العقلية

تعمل بوظيفتها في انتظام هذه القوى ، فان أيّاً منها لن يستطيع التجاوز عن حدّه و الظهور ، ولكن لأن أصل هذه الصفات و جذورها موجود في جميع أفراد الإنسان بلا استثناء ، حتّى في الأخيار و الرجال المتّقين و أصحاب الفضيلة و العلم ، و لأنّ بذورها موجودة في القلب في انتظار الفرصة ، فاتها لن تتوانى عندما تتهيّأ لها هذه الأرضيّة المناسبة و عندما تسمح لها الفرصة ـ عن الهجوم لتسحق ملكة التقوى و العلم و الفضيلة و البصيرة ، لتطلع في الإنسان و تبرز من جديد .

و يحصل كثيراً لنّ المريض الذي يسمنعه الطبيب من أكل الطعام سيمتنع عن تناول ذلك الطعام ، بسبب عقله و إدراكه لسمنافع الإحتراز عن الأكل ؛ و لكن اذا ما توفّرت الأرضيّة المناسبة أحياناً كالجوع و اشتهاء الطعام ، و كان هناك طعامٌ لذيذ يجرى طبخه في البيت تحسر ّك رائحته المتصاعدة من بعيد قوة الاشتهاء لدى المريض ، و اذا اتّفق عدم وجود أحد في البيت ليستحيى المريض منه و يتمالك نفسه ، فاته كثيراً ما يحصل ان تتصاعد رغبة اشتهاء الطعام في وجوده الى حدّها الأقصى فينهض فجأة ويأكل من ذلك الطعام حتى يشبع .

و عندما يشبع و يسقط في سريره فائه سيعض على اصبعه ندماً أن : أي عمل ارتكبت مع وجود عملية جراحية في المعدة او الأمعاء ؟!! من المسلم أنَّ على الإستعداد لاستقبال المقبرة بعد ساعات .

و كذلك الأمر اذا عملت التقوى بوظيفتها و أمسكت زمام الشهوة بيدها و أسرتها تحت سيطرتها ، فإن من المستحيل علي الشخص أن يرتكب الزنا أو أن يعمل عملاً منافياً للعفّة ؛ ولكن و بسبب وجود الشهوة الجنسيّة في كيان الإنسان ، فاتها كثيراً ما تكسر هذا الطوق عند وجود الأرضيّة المناسبة ، فحين تشتدّ هذه القوّة في محلّ الخلوة و عند انعدام أيّ

رادعٍ و مانع خارجى ، و عند عدم وجود المؤاخذة ، و خاصّة اذا اقترن ذلك برغبة الطرف الأخر أو دعوته و طلبه لذلك ؛ فان هذه القوة ستطلع فجأة و سير تكب هذا الشخص مثل هذا العمل القبيح .

و من المؤكّد أنّه في حال طلوع الشهوة و بروزها ، فانّها ستسبّب النكبة للعقل و المعرفة و التقوى و العلم بمفاسد هذا العمل و أضراره ، بحيث انّها ستعجز عن الوقوف بوجهها . و من المسلّم ان لا وجود للتقوى و العقل في تلك الحال ، و لا للعلم و المعرفة ؛ و الاّ فكيف سيمكن لهذه الغريزة \_ مع وجود هذه الأمور \_ أن تتخطّى حدودها ؟!

فقد روى عن رسول الله صلّى الله عليه و ءاله : لاَ يَزِنِي الزَّانِـــي حِيــنَ يَزْنِي وَ هُوَ مُؤْمِنٌ ۗ \.

كما الله كثيراً ما تبدر من العلماء و أهل البصيرة كلمة قبيحة في مواقع معينة أثناء مباحثاتهم و حينما يُغلبون ، أو من أجل التنكيل بخصمهم و الغلبة عليه في مقام المناظرة و المجادلة ؛ إذ يتفوهون بعبارة غير لائقة يندمون بعدها و يقولون مع أنفسهم : لقد كنّا أصحاب ملكة العفّة ، و لقد قررنا مع أنفسنا ألا نكذب و لا نغتاب و لا نسُب و لا نشتم و لا تصدر منا كلمة تدلّ على عيب خصمنا أو نقصه ، فما بالنا نتفوه بصمثل هذه الكلمة بلا تأمّل أو تفكر بعاقبة الأمر ؟ ما بالنا هتكنا ستار عفّة لساننا ؟

ان هذه و أشباهها جميعاً مسببة عن وجود صفة الرذيلة في القلب و تقييدها بقيد العقل و حفظ المصالح الخارجية، فتبقى دائماً بالمرصاد لتقتنص صيدها في الوقت المناسب و تحقّق رغبتها.

و كما قد ذُكر ، فــاننّا نشــاهد أحــياناً مثل هذه البروزات و الظــهورات في

١\_ ( وسائل الشيعة ) ، ج ١٤ ، ص ٢٣٣ .

جميع أفراد البشر بلا استثناء . يقول العالم الشهير فيلسوف الشرق أبوعلى بن سينا: أُلَخِّصُ لك الطبَّ في جملتين:

اسْمَعْ جَمِيعَ وَصِيَّتِي فَاعْمَلْ بِهَا فَالطِّبُّ مَجْمُوعٌ بنَظْم كَلاَمِي

أَقْلِلْ جَمَاعَكَ مَا اسْتَطَعْتَ فَإِنَّهُ مَاءُ الْحَيَاةِ تَصُبُّ فِي الأرْحَام إجْعَلْ غِذَائِكَ كُـلَ يَوم مَرَّةً وَ احْذَرْ طَعَاماً قَبْلَ هَضْم طَعَام

قيل اتنه سئل : ما دمت تعرف مضار الإفراط في الجماع ، فلماذا صرت تفرط فيه ؟ فـأجاب : أحـب أن استفيد من كيفيّة عمرى لا من كميّته .

١\_ ( الكنى و الألقاب ) ، ج ١ ، ص ٣٢٢ ، طبع مكتبة الصدر . و قد أورد في ( ريحانــة الأدب) ، طبع مكتبة (خيّام) ، ج ٧ ، ص ٢٨٠ أحد عشر بيتاً هي مجموع هذه الأبيات الثلاثة مع شمانية أبيات أخرى عن أبي المؤيد محمد بن محمّد العنـــترى صــاحب ( قرابــادين ) ، و هـــو من فلاسفة و حكماء و مشاهير أطبّاء و أدباء أوائل القرن السادس:

احْفَظْ بُنَى ۗ وَصِيَّتِى وَ اعْمَلْ بِهَا قَدِّمْ عَلَى طِبِّ الْمَريض عِنَايَةً بِالشِّبْهِ يُحْفَظُ صِحَّـةٌ مَوْجُـودَةٌ قَلِّلْ نكاحَكَ مَااسْتَطَعْتَ فَإِنَّـهُ وَ اجْعَلْ طَعَامَكَ كُلَّ يَوْم مَـرَّةً لاَ تُحْقِرَ الْمَرَضَ الْيَسِيرَ فَإِنَّهُ لاَ تَهْجُرَنَّ الْقَيءَ شَهْرَكَ إِنَّمَا إنَّ الحِمَى عَـوْنُ الطَّبيعَةِ لاَ تَشْرَبَنْ بِعَقِيبِ أَكْلِ عَــاجلاً وَ خُلِدِ السِدُّوآءَ إِذَا الطَّبيعَــةُ والطِّبُّ جُمْلَتُك إِذَا حَقَّقْتُهُ

فَالطِّبُّ مَجْمُوعٌ بنَــصِّ كَلاَمِـى فِي حِفْظِ قُورَتِهِ مَعَ الأيَّام وَ الضِّدُّ فِيهِ شِفَآءُ كُلِّ سِقَام مَآءُ الْحَيَوة يُرَاقُ فِكِي الْأُرْحَام وَاحْذَرْ طَعَامَكَ قَبْلَ هَضْم طَعَام كَالنَّار تُصْبِحُ وَ هِي ذَات ضَـرام كَيْمُوسُهُ سَبَبُ إِلَى الْأُسْقَام شَاف مِنَ الْأَسْقَامِ وَ الْاللهُ لاَ تَأْكُلُن ْ بِعَقِيبِ شُرْبِ مُدام بالْإحْتِلاَم و كَــثْرَةِ الْـاحْلاَم حَـلُ وَ عَقْـدُ طَبيعَةِ الْأَجْسَـام

وقد نسب بعضُ أصحاب التراجم هذه القصيدة ذات السبعة عشر بيتاً الى (ابن بطلان) ، الاّ الله نقل في (نامة دانشوران) عن المؤرّخ الخزرجــي لنّ هــذه القصيــدة لأبي المؤيــد ، أوردهــا في كتاب (نور الـمجتني). كما لن أكثر الأطبّاء يعلمون جيّداً أضرار المشروبات الكعوليّـة ، و كانت لهم مؤتمراتهم و خطاباتهم في هذا الجال ، أو مقالاتهم التي كتبوها و ألّفواها ، لكنّهم ابتلوا في نفس الوقت بهذا العمل الشيطاني .

بلى ، لو اقتنع الإنسان بهذا الحدّ من العلم و التقوى بحيث صاريمتنع عن الجناية و الجريمة بسبب ملاحظة المصالح الخارجيّة فقط ، و ما لم يستطع القضاء على أصل مادّة الفساد فى نفسه ، أو قطع جذور و ميكروبات الصفات الرذيلة كالشره و الخمود و الجُبن و التهوّر و البُخل و التبذير و نظائرها عن سويداء ضميره ، فأنّه لن يكون قد أدرك مقام الإنسان الواقعى ، و سيكون مثل الحيوان المقيّد بسلسلة مستسلماً مُطيعاً ، ولكن حالما يكسر هذه السلسلة فأنّه سيجترح الأفاعيل .

و اذا ما اجتنب من الكذب و البَخس في البيع و الظلم و الزنا و أشباه ذلك حال اليقظة ، فان هذه الصفات ستظهر حال النوم الذي ليس فيه وجود للمصالح الخارجية ، فتوجد المشاهد المفجعة .

سيرى فى النوم الله يرنى ، و يربح ، و يعزر شخصيته ، و يظلم و يستبعد و يجنى ؛ و حين يستفيق هذا المسكين سيعجب من هذه الأحلام و يستبعد أن يناسبه مثل هذه الأمور ، غافلاً عن لنّ أصل و جذور هذه المفاسد لا يزال فى قلبه لم يغادره بعد ، بل موجود فيه كامن فى زواياه و خرائبه ينتظر الجو المساعد ليبرز و يحقّق هدفه .

الأنبياء و الأئمّة عليهم السلام و الأولياء المقرّبون عند الله هم الذين أخرجوا هذه الصفات الرذيلة و جراثيم الفساد من قلوبهم، و الذين قضوا على بذور هذه الصفات في مزرعة قلوبهم، فقد أعطاهم الله سبحانه و تعالى بعنايته نوعاً من العلم و المعرفة بحيث لا مجال معه لمثل هذه الرذائل.

ذلك العلم و المعرفة الذي يُحرق ببريقه جميع الصفات الرذيلة

و يمحيها و يهدمها ، و يقطع أصول و جذور البخل و الشره و التهور كى لا تبدر منهم أبداً أمثال هذه الرذائل في أي لحظة من العمر ، و مع أكثر الظروف ملائمة ، و لو لمرة واحدة . فيوسف الصديق مع توفّر جميع الشرائط و الإمكانات ، و مع وجود جميع المقتضيات و مع مواجهت للمخاطر العظيمة بسبب هجره للذنب ، فان قلبه مع ذلك كلّه لم يسمح له بارتكاب الذنب ؛ و هذه خاصّة و جوهرة القلب في مثل هؤلاء الأشخاص التي لا تسمح لهم حتّى بأن يحلموا في النوم بارتكاب الذنب ، و لا أن يتخيّلوا ارتكابه في اليقظة . فليس هناك للمقرّبين و أولياء الله طوال عمرهم لحظة واحدة يفكّرون فيها بالذنب ، حتى لو عاشوا سنوات كثيرة دون زوجة ، و مهما توفّرت لهم جميع الإمكانات بأعلى درجاتها ، حتّى لو على قلوبهم فكرة الذنب بعيداً عن انظار الناس و اطّلاعهم ، فاتّهم لن تخطر على قلوبهم فكرة الذنب أبداً .

و هؤلاء الأفراد قد استثنوا لوحدهم من كليّة بروز غرائزهم ، كما ان ذلك العلم الذي أعطاهم اللّه تعالى اثر مجاهداتهم النفسيّة و استقامتهم في طريق عبوديّته الحقّة ، فوصلوا بنور القلب الى هذا المقام ؛ ليس من العلوم البسيطة ، بل هو علم خاص و كيفيّة مخصوصة يعبّر عنها لسان القرءان الكريم بروح الله) أو (روح القدس) :

و كَذَالِكَ أُوْحَيْنَا إِلَيْكَرَ ُوحًا مِنْ أَمْرِنَا مَا كُنْتَ تَدْرَى مَا الْكِتَبُ وَ لاَّ الْإيــمَانُ وَلَكِن جَعَلْنَهُ نُورًا نَهْدِى بِهِ مَن نَّشَاَءُ مِنْ عِبَادِنَا \.

لقد جعلنا هذا الروح نوراً لكى نهدى به من نشاء من عبادنا ؛ و هذا النور هو روح الله أو روح القدس الذي دخل في قلب الإنسان و حوّل حالة

١\_ صدر الأية ٥٢ ، من السورة ٤٢ : الشُّورى .

القلب و صَرَفَه عن غير الله تـماماً ، و جعله يرتبط كليّاً باللّه تعالى ، و هـذا هـو مقام عصمة الأنبياء و الأئمة الأطهار .

و يجب أن نعلم في هذا المقام أنّ النفس لن تضمحل كليّاً ، بل اتّها ستكون مُنقادة و مُطيعة بصورة محضة ، فلا مجال لها للتخطّي و التجاوز قيد شعرة .

و قد قال رسول الله صلّى الله عليه و ءاله يوماً : ما منكم من أحد الآ و قد وكّل به قرينه من الشياطين . قالوا : و أنت يا رسول الله ؟! قال : نَعَمْ ، وَلكِن اللهَ أَعَائني عَلَيْهِ فَأَسْلَمَ \.

و فى هذه الحالة فان هذه النفس هى أحسن نعمة و أغلى موهبة الهيّة لأولياء الله ، لأنها استحالت نفساً مطمئنة و وجدت لياقة خطاب الرجوع الى حرم الله تعالى .

ان الله تعالى يذكر في سورة الأنعام سبعة عشر نبيّاً من الأنبياء في عدة ءايات متعاقبة ، من نوح و ابراهيم و لوط و اسحق و يعقوب و اسماعيل و اليسع و موسى و هارون و عيسى و يحيى و داود و سليمان و زكريّا و أيّوب و يونس و الياس ؛ فيمجّدهم ، حتّى انه أثنى على بعض ءابائهم و إخوانهم و ذريّاتهم فدعاهم بالعباد الصالحين و المهتدين ، ثم يقول :

ذَلِکَ هُدَی اللّهِ یَهْدِی بهِ مَن یَشَاءُ مِنْ عِبَاده '.

استفادة عصمة المقرّبين من الله من مجموع ثلاث ءايات قرءانيّة: ان هداية الله التي وصلت اليهم، نوع من الهداية التي يهدى بها الله

١\_ ( مجمع الزوائد ) ، ج ٨ ، ص ٢٢٥ ، طبع بيروت . و قد أورد في هذا الباب خمسة أحاديث ، و العبارة الواردة في المتن مضمون هذه الأحاديث الخمسة .

٢\_ صدر الأية ٨٨ ، من السورة ٦ : الأنعام .

مَن يشاء من عباده الخاصّين ؛ ثم يقول بعد الأية التي ذكرناها سابقاً :

أُولَئِكَ الَّذِينَ هَدَى اللَّهُ فَبِهُدَاهُمُ اقْتَدِهُ ١.

و نستفيد من هاتين الأيتين لنّ هداية الله قد وصلت الى الأنبياء. ثم أنّه من جانب ءاخر يقول:

وَ مَن يُضْلِلِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ \* وَمَنْ يَهْدِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِن مُضِلِّ \. و يقول أيضاً :

مَن يَهْدِ اللَّهُ فَهُو َالْمُهْتَدِ ".

و نستفيد من هاتين الأيتين أيضاً لنّ الذين يهديهم الله هم الذين الهتدوا الى الطريق ، فلن تؤثّر أيّ وسوسة شيطانيّة من تسويلات الجن و الإنس ، و لو اجتمع الناس على أن يُضلّوهم فانهم لن يستطيعوا التصرّف في إرادتهم و علومهم و اختيارهم و لا على زعزعتهم أو زلزلتهم .

و من جانب ءاخر يقول تعالى :

أَلَمْ أَعْهَدُ إِلَيْكُمْ يَابَنِيءَ اَدَمَأَ نَ لاَّ تَعْبُدُوا الشَّــيْطَانَ إِنَّــهُ لَكُــمْ عَــدُوُّ مُبِينٌ \* وَ لَقَدْ أَضَلَّ مِنْكُمْ جِبِلًّا كَثِــيرًا مُسْتَقِيمٌ \* وَ لَقَدْ أَضَلَّ مِنْكُمْ جِبِلًّا كَثِــيرًا أَفَلَمْ تَكُونُوا تَعْقِلُونَ .

و فى هذه الأية يعتبر الله سبحانه أنّ اتّباع الشيطان هو الضلالة بعينها ؛ و بمقتضى الأيات التي مرّ ذكرها فانّ الله هو الذي يهدى الأنبياء، و لنّ مَن يهدى الله فما له من مُضِلّ .

و الضلالة حسب مفاد هذه الأية هي اتّباع الشيطان و المعصية

١\_ صدر الأية ٩٠ ، من السورة ٦ : الأنعام .

٢ ـ ذيل الأية ٣٦ و صدر الأية ٣٧ ، من السورة ٣٩ : الزُّمَر .

٣\_ مقطع من الأية ١٧ ، من السورة ١٨ : الكهف .

والذنب و الإثم و الالتفات الى غير الحق ، و همى التأثّر بإلقاءات النفسس الأمّارة .

و لأنّ الأنبياء ليس لهم مُضِلّ كما مرّ فليس إذن من إلقاءات شيطانيّة و لا تسويلات نفسيّة و لا إثم لهم ، و هذا هو معنى العصمة .

و بجمع هذه المجاميع الثلاث من الأيات القرءانية ، فقد أثبتت العصمة للمهتدين و بُرهن عليه بشكل جلى و الحمد لله .

### عصمة أميرالمؤمنين عليه السلام:

و هذا الإستدلال راجع لعموم المقرّبين من الله سبحانه ، لكنّه بالنسبة لأمير المؤمنين عليه السلام و هو يعسوب الدين و ولى المؤمنين و قائد الغرّ السمحجّلين \_ له دلالة أوفى و أتم على عصمته عليه السّلام .

فلقد تربّى ذلك الإمام في احضان رسول الله منذ الطفولة ، وكان تحت تربيته و تعليمه ؛ يقول محمّد بن طلحة و هو شافعي المندهب توفّى سنة ٢٥٠ هـ ، و ابن الصبّاغ المالكي المذهب المتوفّى سنة ٨٥٥ هـ : ٢٠٠ و لمّا نشأ على بن أبي طالب [عليه السلام] و بلغ سن التمييز ، أصاب أهل مكّة جدب شديد و قحط أجحف بذوى المروة و أضر بذوى العيال الى الغاية ؛ فقال رسول الله صلّى الله عليه [و ءاله] و سلّم لعمّه العبّاس و كان من أيسر بني هاشم عا ق أخاك أباطالب كثير العيال و قد أصاب الناس ما ترى ، فانطلق بنا الى بيته لنخفّف من عياله فتأخذ أنت رجلاً واحداً و ءاخذ أنا رجلاً فنكفلهما عنه .

١- ( مطالب السؤل في مناقب ءال الرسول ) ، ص ١١ .

٢\_ ( الفصول المهمّة ) ، ص ١٤ .

٣\_ و قد أورد الطبري هذه القصّة في تاريخه (تاريخ الامم و الملوك) ، ص ٥٨ .

قال العبّاس: أفعلُ. فانطلقا حتّى أتيا أبا طالب فقالا: إنّا نريد أن نخفّف عنك من عيالك حتّى ينكشف عن الناس ما هم فيه. فقال لهما أبوطالب: اذا تركتما لى عقيلاً و طالباً فاصنعا ما شئتما. فأخذ رسول الله صلّى الله عليه [وءاله] و سلّم عليّاً و ضمّه اليه، و أخذ العبّاس بعفراً فضمّه اليه؛ فلم يزل على مع رسول الله صلّى الله عليه [وءاله] و سلّم حتّى بعث الله عزّوجل محمّداً نبيّاً فاتبعه على عليه السلام وءامن به و صدّقه و كان إذ ذاك في السنة الثالثة عشر من عمره لم يبلغ الحلم و قيل غير ذلك. و أكثر الأقوال و أشهرها انه لم يبلغ الحلم، و أنّه أوّل من أسلم وءامن برسول الله صلّى الله عليه [وءاله] و سلّم من الذكور من أسلم وءامن برسول الله صلّى الله عليه [وءاله] و سلّم من الذكور من أسلم وءامن برسول الله عليه [وءاله] و سلّم من الذكور نه...

قاله الثعالبي "في تفسير قوله تعالى: السَّابِقُونَ الْاَوْلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَ الْأَنصَارِ ، وهو قول ابن عبّاس و جابر بن عبدالله الأنصارى و زيد بن أرقم و محمّد بن المنكدر و ربيعة المرائى ؛ و قد أشار على بن أبي

١ أكثر علماء الشيعة يقولون بأن السن المبارك لأمير المؤمنين زمن بعشة رسول الله
 كان عشرة سنوات .

٢\_ روى الطبرى في ج ٢، ص ٥٧ عن ابن اسحق قال : كان أوّل ذكر ءامن برسول الله صلّى الله عليه [و ءاله] و سلّم و صدّق بـما جاء به من عندالله على بن أبي طالب ، و هـو يؤمئذ ابن عشر سنين . و كان مـمّا أنعم الله به على على بن أبي طالب أنّه كان في حجر رسول الله صلّى الله عليه [و ءاله] و سلّم قبل الإسلام . كما يقول ابن الأثير في ( أسد الغابـة) ، ج ٤ ، ص ١٦ : و هو اوّل الناس إسلاماً في قول كثير من العلماء على ما نذكره . و ينقل في ( غايـة المرام) ، ص ٤٩٤ في لنّ أمير المؤمنين كان اوّل من أسـلم ٤٧ حديثاً من طريـق العامـة ، و في ص ٤٠٥ الباب ٢٢ يورد ١٨ حديثاً من طريق الخاصة .

٣\_النقل عن الثعالبي في ( الفصول المهمّة ) فقط ، و ليس موجوداً في (مطالب السؤل ) .

٤\_ صدر الأية ١٠٠ ، من السورة ٩ : التوبة .

طالب [عليه السلام] إلى شيء من ذلك في أبيات قالها رواها عنه الثقاة الأثبات ، و هي هذه الأبيات :

> مُحَمَّدٌ النَّبِيُ أُخِي وَ صِنْوى وَ جَعْفَرُ الَّذِي يُضْحِي وَ يُمْسِي وَ بِنْتُ مُحَمَّدِ سَكَني وَ عِرْسِي وَ سِبْطًا أَحْمَدٍ وَلَـدَايَ مِنْهَا سَبَقْتُكُمُ إِلَى الإِسْلاَم طُـرًّا

وَ حَمْزَةُ سَيِّدُ الشُّهَداء عَمِّني يَطِيرُ مَعَ الْمَلَئِكَةِ ابْسِنُ أُمِّلِي مَنُوطٌ لَحْمُهَا بدَمِي وَ لَحْمِي فَايُّكُمُ لَهُ سَهْمٌ كَسَهْمِي غُلاَمًا مَا بَلَغْتُ أُوانَ حُلْمِي وَ أُوْجَبَ لِي ولاَيْتَهُ عَلَيْكُمْ م رَسُولُ اللَّهُ يَوْمَ غَدِير خُمِمِّ فَوَيْلٌ ثُمَّ وَيْلٌ ثُصمَّ وَيْلِ للهِ عَلَمُن يَلْقَصى الإلَه غَداً بظُلْمِي الْمَن يَلْقَصى الإلَه غَداً بظُلْمِي ا

(والعجب من هذين العالمين السنيّين كيف يعدّان هذه الأشعار لأمير المؤمنين عليه السلام يقيناً وكيف سيعترفان ويقران بدخول ظالميه الى جهنم تبعاً لقوله عليه السلام!!)

و قد نُقل عن جابر بن عبدالله الأنصاري انه قال : سمعتُ على َّبن أبي طالب عليه السلام يُنشِد و رسول الله يسمع:

أَنَا أُخُو الْمُصطَفَى لاَ شكَّ فِي نَسَبِي

بع رُبِّيتُ وَ سِبْطَاهُ هُمَا وُلْدِي جَــدِّى وَ جَــدُّ رَسُــول اللَــهِ مُنْفَــــردُّ

وَ فَاطِمُّز و بَجِتِي لاَ قَوْلُ ذَى فَنَدِ صَدَّقْتُهُ وَ جَمِيعُ النَّاسِ فِي بُهِم مِنَ الضَّلاَلَةِ وَ الإشْراك وَ النَّكَدِ ٢

١\_ يذكر في ( الفصول المهمّة ) أربعة أبيات فقط من الأشعار أعلاه (١ و ٣ و ٥ و ٧) . ٧\_ ( مطالب السؤل ) ، ص ١١ ؛ و ينقل كذلك في ( ينابيع الـموّدة ) ، ص ٥٧ هـذه ⇒

قال: فَتَبَسَّمَ رَسُولُ اللَّهُ وَ قَالَ : صَدَقْتَ يَا عَلِيّ !

و يشرح أميرالمؤمنين عليه السلام في (نهج البلاغة) ضمن خطبته (القاصعة) فترة صباه في صُعبته لرسول الله:

وَ قَدْ عَلِمْتُمْ مَوْضِعِى مِنْ رَسولُ اللهِ صلّى اللهُ عليه و ءاله بالقَرابَةِ الْقَرِيبَةِ وَ الْمَنْزِلَةِ الْحَصِيصَةِ ، وَضَعَنى فِي حِجْرِه وَ أَنَا وَلَدُ وَ يَضُمُّنَنَى إلَى صَدْرِه ، وَ يَكْنُفُنى إلَى فِرَاشِهِ وَ يَمُسُّنى جَسَدَهُ ، وَ يَشُمُّنى عُرْفَهُ ، وَ كَانَ صَدْرِه ، وَ يَكُنُفُنى إلَى فِرَاشِهِ وَ يَمُسُّنى جَسَدَهُ ، وَ يَشُمُّنى عُرْفَهُ ، وَ كَانَ يَمْضَغُ الطَّعَامَ ثُمَّ يُلَقِّمنِهِ ، وَ مَا وَجَدَ لِى كِذْبَةً فِي قَوْلٍ ، وَ لَا خَطْلَةً فِي قَوْلٍ . وَ لَا خَطْلَةً فِي فَعْل .

وَ لَقَدْ قَرَنَ اللّهُ بِهِ صَلّى اللّهُ عَليه و الله مِن لَدُنْ أَنْ كَانَ فَطِيمًا أَعْظَمَ مَلَكٍ مِنْ مَلاَئِكَتِهِ ، يَسْلُكُ بِهِ طَرِيقَ الْمَكَارِمِ وَ مَحَاسِنِ أَخْلاَقِ الْعَالَمِ لَيْلَــهُ وَ نَهَارَهُ ، وَ لَقَدْ كُنْتُ أَتَّبِعُهُ اتِّبَاعَ الْفَصِيلِ آثَرَ أُمَّهِ ، يَرْفَعُ لِى فِي كُلِّ يَوْمٍمِنْ أَخْلاَقِهِ عِلْمًا وَ يَأْمُرُنَى بِالإِقْتِدَاء بِهِ .

وَ لَقَدْ كَانَ يُجَاوِرُ فِي كُلِّ سَنَةٍ بِحَرَاءَ ، فَأْرَاهُ وَ لاَ يَرَاهُ غَيْرِى ، وَ لَـمْ يَجْتَمِعْ بَيْتٌ وَ اَحِدٌ يَوْمَئِذٍ فِي الإسْلاَمِ ، غَيْرَ رَسُولِ اللّهِ صَلّى اللّه عليه و الله وَ خَدِيجَةَ ، وَ أَنَا ثَالِثُهمَا ، أَرَى نُورَ الْوَحي وَ الرِّسَالَةِ ، وَ أَشُمُّ ريحَ النُّبُوَّةِ ، وَ لَقَدْ سَمِعْتُ رَبَّةَ الشَّيْطَانِ حِينَ نَزَلَ الْوَحي عَلَيهِ صلي اللّهُ عليه النُّبُوَّةِ ، وَ لَقَدْ سَمِعْتُ رَبَّةَ الشَّيْطَانِ حِينَ نَزَلَ الْوَحي عَلَيهِ صلي اللّهُ عليه والنُّبُوَّةِ ، وَ لَقَدْ الشَّيطَانُ أَيسَمِسنْ والله ، فَقُلْتُ : يَا رَسُولَ اللّهِ ! مَا هَذِهِ الرَّثَةُ ؟ فَقَالَ : هَذَا الشَّيطَانُ أَيسَمِسنْ عَبَادَتِهِ ، إنَّكَ تَسْمَعُ مَا أُسْمَعُ وَ تَرَى مَا أُرَى ، إلاَّ أَنَّكَ لَسْتَ بِنَبِي وَلَكِنَّكَ وَرَي مَا أُرَى ، إلاَّ أَنَّكَ لَسْتَ بِنَبِي وَلَكِنَّكَ وَرَي وَزِيرٌ وَ إِنَّكَ لَعْلَى خَيْر الْ

و العجب الله مع هذا المقام و المنزلة و الوصايا التي أكَّد عليها الرسول

 <sup>⇒</sup> الأشعار عن الموفق بن احمد بسنده عن جابر بن عبدالله قال : سمعت علياً يقول ... الخ
 ١-( نهج البلاغة ) عبدة ، ج ١ ، ص ٣٩٢ ، الخطبة ١٩٠ القاصعة .

و جعلِهِ عليّاً وصيّاً و وزيراً و وليّاً للمؤمنين و خليفته من بعده ، فانهم اجتمعوا في سقيفة بنى ساعدة قبل أن يُدفن جسد الرسول المطهّر ، ففعلوا ما فعلوا ، و لم يكتفوا بسلب الخلافة ، بل عمدوا الى مصادرة بُستان الصدّيقة الطاهرة فاطمة بنت رسول الله ، فسلبوا نحلة رسول اللّه ، و كسروا فؤاد بنت رسول الله .

ثم لن فاطمة ذهبت بعد ذلك الى المسجد لإثبات حقها ، فتحاججت مع أبى بكر ؛ يقول ابن شهر ءاشوب : و لمّا انصرفت من عند أبى بكر أقبلت على أمير المؤمنين عليه السلام فقالت له :

يَابْنَ أَبِي طَالِبِ! إِشْتَمَلْتَ شَمْلَةَ الْجَنِينِ ، وَقَعَدتَ حُجْـرَةَ الظَّنِـنِ ، نَقَضْتَ قَادِمَةَ الأَجْدَلُ فَخَانَکَ ريشُ الأَعْزَلَ .

هَذَا ابْنُ أَبِي قُحَافَةً ، قَد ابْتَزَّني نُحَيْلَةَ أَبِي ، وَ بُلَيْغَةَ إِبْني .

وَ اللّهِ لَقَدَ أَجَدَّ فِى ظُلاَمَتِى ، وَ ٱلْدَّ فِى خِصَامِى ، حَتَّى مَنَعَتنى الْقَيْلَةُ نَصْرَهَا ، وَالْمُهَاجِرَةُ وَصْلَهَا ، وَ غَضَّتِ الْجَمَاعَةُدُ ونِى طَرْفَهَا ؛ فَلاَ مَانِعَ وَلاَ دَافِعَ .

خَرَجْتُ وَ اللَّهِ كَاظِمَةً ، وَعُدْتُ رَاغِمَةً .

أَضْرَعْتَ خَدَّكَ يَوْمَ أَضَعْتَ حَدَّكَ، افتَرَسْتَ الذَّنَابَ وَ افْتَرَسَكَ الذَّبَابُ وَ افْتَرَسَكَ الذَّبَابُ ، مَا كَفَفْتَ قَائلًا ، وَ لاَ أُغْنَيْتَ بَاطِلًا ، وَ لاَ خِيَارَ لِى لَيْتَنِى مِتُ قَبْلَ ذَلِّتِي ، وَ تُوفِيِّتُ دُونَ مُنْيَتِي لاً.

عَذِيرِي وَ اللّهِ فِيْكَ حَامِياً ، وَ مِنْكَ دَاعِياً ، وَيْلاَى فِي كُلِّ شَــاِرقٍ ، مَاتَ الْعَمَدُ وَ وَهَنَ الْعَضُدُ .

۱ ـ دُون مُنيتى ، و فى بعض النسخ (دون هَيْنـــتى) اى قبــل ذلّــى و هــوانى ، و (مُئيـــتى)
 بـمعنى موتى ، أى ليتنى متّ قبل أوان موتى (اى الاجل المسمي) .

شَكُواى إلى ربَّى و عُدُواى إلَى أبى . اللَّهُمَّ أنْتَ أشْدُّ قُوَّةً و أَحَدُّ بَأْسَاً و تَنْكِيلاً .

فَأجابها عليه السّلام:

لَا وَيْلَ لَكِ ! بَلِ الْوَيْلُ لِشَانِئِكِ ، نَهِنِهِى عَنْ عِربِكِ يَا بِنْتَ الصَّفْوَةِ وَ وَ بَقِيّةَ النُّبُوَّةِ .

فَوَ اللّهِ مَا وَ نَيْتُ فِى دِينى ، وَ لَا أُخْطَاتُ مَقْدُورِى ، فَإِن كُنْتِ مُورِي ، فَإِن كُنْتِ تُرِيدِينَ الْبُلْغَةَ فَرِزْقُكِ مِضَمُونٌ وَ كَفِيلُكِ مَأْمُونٌ ، وَ مَا أُعِدَّ لَكِ خَيْرٌ مِمَّا وَقُطِعَ عَنْكِ ، فَاحْتَسِبى !

فَقَالَت : حَسْبِيَ اللَّهُ وَ نَعْمَ الْوَكِيلُ ! ا

يقول ابن أبى الحديد : و قَدْر وى عَنْهُ عليه السَّلام إنَّ فَاطِمَة عَلَيْهَا السَّلامُ حَرَّضَتْهُ يَوْماً عَلَى النُّهُوضِ وَ الْوُثُوبِ ، فَسَمِعَ صَوْتَ الْمُؤذِّنِ : أَسُهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً رَسُولُ اللهُ .

فَقَالَ لَهَا : أَيَسُرُّك زَوَالَ هَذَا النَّدَاء مِنَ الأرض ؟

قَالَت: لا .

قَالَ : فِإِنَّهُ مَا أُقُولُ لَكِ ! `.

۱\_ ( مناقب ابن شهر ءاشوب ) ، ج ۱ ، ص ۳۸۲ ، الطبعة الحجريّة ، و الطبعة الحروفية
 ج ۲ ، ص ۲۰۸ ؛ و ( الاحتجاج ) للطبرسي ج ۱ ، ص ۱٤٥ .

٢\_ ( شرح نهج البلاغة ) ( الطبعة ذات ٢٠ مجلَّداً ) ، ج ١١ ، ص ١١٣ .

## الدَّرْسُ ٱلحِنَّامِسُ

(لَعِظْ، الْمِرْمُ وَهُوَّا مِنْ الْمِرْمُ وَهُوَّا مِنْ لِمَا (لَعِظْ، مِنْ الْمِرْمُ وَهُوَّا مِنْ

# بسم الله الرّحمن الرّحيم و صلّى الله على محمّد و ءاله الطاهرين و لله على أعدائهم أجمعين من الآن الي قيام يوم الدين و لا حول و لا قوّة الا بالله العلى العظيم

قال اللَّهُ الحكيم في كتابه الكريم:

وَ لَوْ لَا فَضْلُ اللَهُ عَلَيْكَ وَ رَحْمَتُهُ لَهَمَّت طَّائِفَةٌ مِّنْهُمْ أَنْ يُضِلُّوكَ وَمَا يُضِلُّونَ إِلَّا ٱنْفَسَهُمْ وَ مَا يَضُرُّونَكَ مِنْ شَيْءٍ وَ ٱنْدزَلَ اللَهُ عَلَيْكَ الْكِتَبَ وَ الْحِكْمَةَ وَ عَلَيْكَ عَظِيمًا \.

### عصمة الأنبياء حتميّة:

ان قوة العصمة في الأنبياء و الأئمة عليهم السّلام موهبة لهيّة ، و هي نوع من المعرفة و الحالة القلبيّة لديهم لا تها لا تعليها و لا تقهرها الواردات الطبيعيّة و لا الخيالات الخسيسة الماديّة في النوم أو اليقظة ، في اليُسر أو العُسر ، في الرخاء أو الشدّة ، بل تشرق في القلب دائماً كالشهس المنيرة فتخرج النقاط السوداء المظلمة من زواياه . و هذا النوع من العلم ليس فقط قويّاً بحيث لا تغلبه القوى الشعوريّة و لا ينكبه طغيان الإحساسات ، بل الّه يُصيّرها جميعاً تحست سيطرته ، و يستخدمها في مصالحه ، و يأمرها بأمره و نهيه ، فلا قدرة لها على التخطّي

١\_ الأية ١١٣ ، من السورة ٤ : النساء .

معرفة الإمام (١) العصمة أمرٌ موهِبيّ

و التجاوز .

و بناءً على هذا فانّ قــوّة العلـم و النــور المضــىء تصــون صاحبـها عــن الضلالة و المعصية و الخطأ دائماً .

و قد ورد فى الروايات لنّ هناك روحاً لدى الأنبياء و الأئمة تسمّى بر روح القدس ) تحفظهم فى مقام الإنسانيّة الرفيع ، و تصونهم عن الإنزلاق و الإثم و الخطأ .

و قد وردت في الأية المباركة التي ذُكرت سابقاً في مطلع الحديث كلمة الكتاب، و المقصود بها الوحى الذي نزل على قلب النبيّ بواسطة جبرئيل، و المتعلّق بقوانين الشريعة ؛ كما ان المراد بالحكمة العلم بالمعارف الكليّة و الأسرار الالهيّة، و المراد من العلوم التي تعلّمها سائر العلوم من الإدراكات الجزئية و تشخيص المطالب الحقة.

و لأنّ جملة (وَ أَنْزَلَ اللّهُ عَلَيْكَ الْكِتَبَ) امّا ان تكون حاليّة ، و امّا بمنزلة تعليل للجملة السابقة ؛ لذا نستفيد لنّ العلّة لعدم تأثير كلام المنافقين في الرسول يعود الى تلك الملكة القلبيّة التي يكون قادراً بها على تلقّى الوحى بواسطة الأمين جبرئيل بالنسبة الى أحكام الشريعة و قوانينها ، و بالنسبة الى المعارف الالهيّة ، و يكون قادراً أيضاً على تلقّى الإلهامات نسبة الى الاطّلاع على الأسرار و المغيّبات ، و تبيّن واقعيّة الأمور و التفريق بين الحقّ و الباطل .

و بناء على هذا فاننا نستفيد من الأية بأنّ العلّـة لعدم انحراف النبيّ أو ضلاله حتّى في بعض الامور الجزئية تستند الى ذلك العلم الخاص الذي وهبه الله سبحانه له بعنايته ، فهو يتلقّى الوحى بواسطته ، و هو ذلك العلم الخاص الذي يُعبّر عنه في الروايات بـ (روح القُدس) الذي يحفظ الأنبياء و يصونهم عن الإثم و الخطأ في كلّ مرحلة من مراحل التشخيص .

### استدلال ءاخر من القرءان على عصمة الأنبياء:

و من الاستدلالات ' الأخرى على عصمة الأنبياء ضم ءايتين من ءايات القرءان الكريم ، الاولى قوله تعالى :

وَ مَن يُطِعِ اللَّهَ وَ الرَّسُولَ فَأُولَئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّـــهُ عَلَيْــهِمْ مِــنَ النَّبيّنَ وَ الصَّدِّيقِينَ وَ الشُّهَدَآءو الصَّالِحِينَ وَ حَسُنَ أُ وَلَئِكَ رَفِيقًا \.

و الثانية قوله تعالى :

إهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ \* صِرَاطَ الَّذِينَ ٱنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَ لَا الضَّالِّينَ ".

و نستفيد من الأية الاولى لنّ اللّه قد أنعم على الأنبياء و الشّهداء و الصّديقين و الصّالحين ، و من الأية الثانية لنّ الذين أنعم اللّه عليهم لن يضلّوا و لن ينحرفوا . و بناء على هذا فإنّ الأنبياء و الشهداء و الصدّيقين و الصالحين لن يضلّوا . و لأنّ كلّ معصية و ذنب ضلالة ، لذا فإن المعصيّة والذنب لا يصدران منهم ، أى لنّ شأنهم و مقامهم في أنهم يسمتلكون ملكة عافظة عن المعصية و الإثم ، و هذا هو معنى العصمة من الذنب .

و كذلك لأنّ الخطأ في تلقى الأحكام و الوحى الالهي ، و في المعارف الالهيّة الكليّة ، و في تشخيص الأمور الجزئية ، و الخطأ في التبليغ هو ضلالٌ أيضاً ، فاتهم لا يُخطئون و لا يزلّون في في مرحلة من هذه المراحل ، و بهذا البيان فان عصمتهم ستكون أيضاً في مرحلتين : مرحلة تلقّى الوحى و المعارف الالهيّة ، و مرحلة التبليغ و الترويج .

۱\_( تفسیر المیزان ) ، ج ۲ ، ص ۱٤٠

٢\_ الأية ٦٩ ، من السورة ٤ : النساء .

٣\_الأية ٦ و ٧، من السورة ١: الفاتحة .

معرفة الإمام (١) العصمة أمرٌ موهِبيّ

### حيازة أمير المؤمنين لمقام العصمة:

لقد حاز أمير المؤمنين عليه السلام من الله سبحانه مقام العصمة و كونه وصى رسول الله و وارثه و خليفته ، و أوّل من ءامن برسول الله و صلى معه .

يروى الطبرى بسنده عن ابن عباس قال : أُوَّلُ مَن صَلَّى عَلِيٌّ '.

و يحدّث ايضاً عن زيد بن أرقم قال : أوَّلُ مَنْ ٱسْلَمَ مَـعَ رَسُـولِ اللَـهُ صَلّى اللَهُ عليه [و ءاله] و سلّم عَلِيُّ [عليه السلام] .

و يروى عنه أيضاً قال : أُوَّلُ رَجُلٍ صَلَّى مَعَ رَسُولِ اللَّهِ صلَّى اللَّهُ عليه [و ءاله] و سلّم عَلِى ابنُ أبى طَالِب ".

و يروى أيضاً بسنده عن عُبّاد بن عبدالله قال : سَمِعْتُ عَلِيّاً يَقُـولُ : أَنَا عَبْدُ اللّهِ وَ أَخُو رَسُولِهِ وَ أَنَا الصِّدِّيقُ الأَكْبَرُ لَا يَقُولُهَا بَعْدِى إِلاَّ كَاذِبٌ مُفْتَر ، صَلَّيْتُ مَعَ رَسُول اللّهِ قَبْلَ النَّاس بسَبْع سِنينَ .

و يقول ابن الصبّاغ المالكي و محمّد بن طلحة الشافعي :

وَ كَانَ رَسُولُ اللّهِ صَلّى اللّهُ عليه [و ءاله] و سلّم قَبلَ بَدُو أَمْسره إذا أَرادَ الصَّلُوةَ خَرَجَ إلى شِعَابِ مَكَّةَ مُسْتَخِفياً وَ أُخْرَجَ عَلِيّاً مَعَهُ، فَيُصَلِّيَانَ مَا شَاءَ اللّهُ فَإذا قَضيَا رَجَعَا إلَى مَكَانهمَا °.

١\_ ( تاريخ الطبرى ) ، ج ٢ ، ص ٥٥ .

٢و٣\_ الطبرى ، ج ٢ ، ص ٥٦ ؛ و يروى الحديث الرابع كذلك في ( ينابيع المودّة ) ص ٦٠ عن ابن ماجة القزويني و أحمد في المسند و أبى نعيم الحافظ و الثعلبي و الحمويني بأدنى أختلاف في اللفظ .

٤\_ المصدر السابق.

٥ \_ (الفصول المهمّة) ص ١٤ ، و (مطالب السول) ص ١١ ، و (تاريخ الطبرى) ج ٢ ،
 ص ٥٨ .

و يروى الطبرى بسنده عن يحيى بن عفيف الكندى (عفيف الكندى هو أخ الأشعث بن قيس، وكان رفيقاً للعباس بن عبدالمطّلب، وكان يأتى الى مكّة للتجارة فيسكن في بيت العبّاس)؛ يقول: حدّثنى أبى قال: كنت جالساً مع العبّاس بن عبدالمطّلب بمكّة بالمسجد قبل أن يظهر أمر رسول الله صلّى الله عليه [وءاله] و سلّم، فجاء شاب فنظر الى السماء حين حلقت الشمس ثمّ استقبل الكعبة فقام يصلّى، فجاء غلامٌ فقام عن يمينه، ثم جاءت امرأة فقامت خلفهما، فركع الشاب فركع الغلام و المرأة، يمينه، ثمّ جاءت امرأة فقامت خلفهما، فركع الشاب فركع الغلام و المرأة، ثمّ رفع فرفعا، ثمّ سجد فسجدا؛ فقلت ؛ يا عبّاس أمر عظيم! فقال العبّاس ؛

فقلتُ: لا. فقال: هذا محمّد بن عبداللّه بن عبدالطّلب ابن أخى ؛ أتدرى من هذا الغلام ؟ هو على أبي طالب بن عبدالمطّلب ابن أخى ؛ أتدرى من هذه المرأة ؟ هذه خديجة بنت خويلد. لنّ ابن أخى هذا حدّثنى أنّ ربّه ربّ السموات و الأرض أمره بهذا الدين و هو عليه ، و لا واللّه [ما أعرف على ظهر الأرض اليوم على هذا الدين غير هؤلاء '.

بلى ، لقد انشغل النبى و أمير المؤمنين و خديجة بالصلاة و عبادة الله سنوات عديدة ، بينما لم يكن أحد من أهل مكّة مؤمناً ءانذاك أو عالما برسالته صلى الله عليه و ءاله ، حتى نزلت عليه ءاية الإنذار من قبل الله تعالى .

ءاية الإنذار و حديث العشيرة:

وَأَنْ ذِرْعَ شِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ \*وَاخْ فِضْ جَنَاحَكَ لِمَن اتَّبَعَكَ مِنَ

١\_ ( تاريخ الطبرى ) ، ج ٢ ، ص ٥٦ ؛ و (الفصول المهمّة) ، ص ١٦ ؛ و ( مطالب السؤل ) ، ص ١١ الطبعة الحجريّة .

معرفة الإمام (١) العصمة أمرٌ موهِبيّ

الْمُؤْمِنِينَ \* فَإِنْ عَصَوْكَ فَقُلْ إِنِّى بَرىء مِمَّا تَعْمَلُونَ \* وَ تَوَكَّلْ عَلَى الْعَزِيزِ الْمُؤْمِنِينَ \* اللَّوِيمِ \* اللَّهَ عَصَوْكَ فَقُلْ إِنِّى بَرىء مِمَّا تَعْمَلُونَ \* وَ تَقَلَّبَكَ فِي السَّاجِدِينَ \* إِنَّهُ هُو اللَّحِيمِ \* اللَّحِيمِ \* اللَّحِيمِ \* النَّعَلِيمُ \*.

فدعى رسول الله أقرباءه و عشيرته و أعلىن لهم نبوّته كما هـو معروف فى حديث العشيرة الـذى ورد عـن طائفة كبـيرة مـن أعـلام المحدّثـين و المؤرّخين المسلمين .

يقول العلاّمة الأمينى: أخرجه (أى حديث العشيرة) غير واحد من الأئمّة وحفّاظ الحديث من الفريقين في الصحاح و المسانيد، و مرّعليه ءاخرون ممّن يُعتد بقوله و تفكيره مخبتين به من دون في غمز في الإسناد أو توقّف في متنه. و تلقّاه المؤرّخون من الأمّة الإسلامية و غيرها بالقبول، و أرسل في صحيفة التأريخ إرسال المسلم، و جاء منظوماً في أسلاك الشعر و القريض، و سيوافيك في شعر الناشىء الصّغير المتوفّى ٣٤٥ هـ و غيره ٢٠.

و سننقل أولاً نص الحديث عن تاريخ الطبرى ثم نناقش جوانيه المختلفة ؛ فقد أخرج الطبرى عن ابن حميد ، عن سلمة ، عن محمد بن السحق ، عن عبد الغفّار بن قاسم ، عن المنهال بن عمرو ، عن عبداللّه بن الحارث بن نوفل بن الحارث بن عبدالطّلب ، عن عبداللّه بن العبّاس ، عن على بن أبي طالب قال : لمّا نزلت هذه الأية على رسول الله صلى اللّه عليه [و ءاله] و سلّم : و الذر عشيرتك الأقربين ؛ دعانى رسول الله صلى اللّه عليه [و ءاله] و سلّم فقال : يا على ! لنّ الله أمرنى أن أنذر عشيرتى الأقربين فضقت بذلك ذرعاً و عرفت أنّى متى أبادئهم بهذا الأمرأرى منهم ما أكره ،

١\_الأيات ٢١٤ الى ٢٢٠ ، من السورة ٢٦ : الشُّعراء .

٢\_ ( الغدير ) ، ج ٢ ، ٢٧٨ .

فصمتُ عليه ، حتى جاء جبريل فقال : يا محمّد ! إنّك إلاّ تفعل ما تؤمر به يُعذَّبك ربَّك . فاصنع لنا صاعاً من طعام واجعل عليه رجل شاة و املأ لنـــا عسّــاً من لبن ، ثم اجمع لي بني عبدالمطّلب حتّى أكلّمهم و أبلّغهم ما أمرتُ به . ففعلتُ ما أمرني به ، ثمّ دعوتهم له و هم يومئـــذِ أربعــون رجــلاً يزيــدون رجــلاً أو ينقصونه ، فيهم أعمامه : أبوطالب و حمزة و العبّاس و أبولهب ، فلّما اجتمعوا اليه دعاني بالطّعام الذي صنعتُ لهم فجئتُ به ، فلمّا وضعتُه تناول رسولُ اللّه صلّى اللّه عليه [و ءاله] و سلّم حذية من اللحم فشقّها بأسنانه ثمّ ألقاها في نواحي الصحفة ثم قال: خذوا بسم اللَّه . فأكل القوم حتى ما لهم بشيء حاجة و ما أرى اللا موضع أيديهم ، و أيم الله الذي نفس على بيده و إن كان الرجلُ الواحدُ منهم ليأكل ما قدّمت لجميعهم . ثم قال : إسق القوم . فجئتهم بذلك العُسّ فشربوا حتّى رووا منه جميعــاً ، و أيم أهلــه إن كــان الرجــلُ الواحد منهم ليشرب مثله ، فلمّا أراد رسول الله صلّى الله عليه [و ءالـه] و سلّم أن يكلّمهم بَدره أبولهب الى الكلام فقال: لعلَّما سحركم صاحبُكم. فتفرّق القوم ولم يكلّمهم رسول الله صلّى الله عليه [و ءالـه] و سلّم، فقال الغد: يا على ! لن هذا الرجل سبقني الى ما قد سمعت من القول فتفريق القوم قبل أن أكلُّمهم ، فعُد لنا من الطعام بـمثل مـا صنعـتَ ثمَّ اجمعـهم اليِّ . قـال : ففعلـتُ ثمَّ جمعتُهم ، ثمّ دعاني بالطعام فقرّبتُه لهم ، ففعل كما فعل بالأمس ، فأكلوا حتّى ما لهم بشيء حاجة ، ثمَّ قال : إسقهم ، فجئتُهم بذلك العُس ، فشربوا حتَّى رووا منه جميعاً ، ثمّ تكلّم رسولُ الله صلى الله عليه [و ءالـه] و سلّم فقـال : يــا بني عبدالمطّلب! إنّى والله ما أعلم شابّاً في العرب جاء قومَه بأفضل ممّا جئتُكم به ، إنّى قد جتئكم بخير الدنيا و الأخرة ، و قـد أمرني اللّـه تعـالى أن أدعوكم اليه ، فأيُّكم يوازرني على هـذا الأمـر علـي أن يكـون أخـي و وصيّـي و خليفتي فيكم ؟ قال : فأحجم القوم عـنها جـميعاً و قلتُ و إنّي لأحدثهم سنّاً ،

العصمة أمر موهبي معرفة الإمام (١)

و أرمصهم عيناً ، و أعظمهم بطناً ، و أحمشهم ساقاً ؛ أنا يا نبيّ اللُّه! أكون وزيرك عليه '.

فأخذ برقبتي ثمّ قال : إنَّ هذا أخِي و وصييّي وخَلِيفَتِي فِيكُمْ فَاسْمَعُوا لَهُ وَ ٱطِيعُوا ، قال : فقام القوم يضحكون و يقولـون لأبي طالب : قد أمرك أن تسمع لابنك و تُطيع ٢.

#### صحّة اسناد حديث العشيرة:

يقول العلامة الأميني: و بهذا اللفظ أخرجه أبوجعفر الإسكافي المتكلِّم المعتزلي البغدادي المتوفِّي ٢٢ هـ في كتابه ( نقص العثمانيَّة ) "، و قال : إنَّه روى في الخبر الصحيح . و رواه الفقيه برهان الدين في ( أنباء نجباء الأبناء) ، ص 47 \_ 48 ؛ و ابن الأثير في (الكامل) ج ٢ ، ص ٢٤ ؛ و أبو الفداء عماد الدين الدمشقي في تاريخه ، ج ١ ، ص ١١٦ ؛ و شهاب الدين

١ يقول السيّد اسماعيل الحميري في ديوانه ص ٧٣:

أبو حسن غلام من قريش أبرهم و أكرمهم نصابا مـن اللّـه النبويّةُ فاســتجابا علیے الوحے پکتیے کتایے و بيّنـــه لـــه بابـــاً فبابــــا

. دعـــاهم أحمـــد لــــمّا أتنــــهُ فأدّبه و علّمه و أملي. فأحصى كلّما أملي عليه

و تخريج هذه الأشعار عن (أعيان الشيعة) ج ١٢، ص ٢١٦؛ كما أورد الحمىري في ص ٢١٣ فما فوق ثلاثة عشر بيتاً مفصّلاً عن حديث العشرة .

٢\_ ( تاريخ الطبري ) ، ج ٢ ، ص ٦٢ و٦٣ .

٣\_ ( شرح نهج البلاغة ) ابن أبي الحديد ، ج ٣ ، ص ٢٦٣ ،

و يقول العلَّامة ءاية الله السيّد شرف الدين العاملي في كتاب ( المراجعات ) الطبعة الاولى ، هامش ص ١١١ بعد نقله هذا المطلب عن شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد : و كتاب (نقض العثمانية) من الكتب التي لا نظير لهـا ، و يجب على كـلّ شـخص بـاحث ان يرجع اليه ، و هو موجود في ص ٢٥٧ الى ص ٢٨١ من المجلد الثالث من شرح نهـج البلاغـة لابن أبي الحديد في نهاية الخطبة القاصعة .

الخفاجي في (شرح الشفا) للقاضي عياض ، ج ٣ ، ص ٣٧ (و بتر ءاخره) وقال : ذكر في دلايل البيهقي و غيره بسند صحيح ؛ والخازن علاء الدين البغدادي في تفسيره ، ص ٣٩ ؛ و الحافظ السيوطي في (جمع الجوامع) كما في ترتيبه ، ج ٦ ، ص ٣٩٢ نقالاً عن الطبري ، و في ص ٣٩٧ عن الحَّف اظ الستّة : ابن اسحق ، و ابن جرير ، و ابن أبي حاتم ، و ابن مردويه ، و أبي نعيم ، و البيهقي ؛ و ابن أبي الحديد في شرح نهج البلاغة ج ٣ ، ص٢٥٤ . و ذكره المؤرّخ جرجي زيدان في (تاريخ التمّدن الحديث) ج١، ص ٣١؛ و الاستاذ محمّد حسنين هيكل في (حياة محمّد) ص ١٤ من الطبعة الاولى . و رجال السند كلّهم ثقات الا أبو مريم عبدالغفّار بن القاسم، فقد ضعّفه القوم و ليس ذلك الاّ لتشيّعه ، فقد أثني عليه ابن عقدة و أطراه و بالغ في مدحه كما في (لسان الميزان) ج ٤، ص ٤٣، و أسند اليه و روى عنه الحفّاظ المذكورون و هم أساتذة الحديث ، و أئمّة الأثر ، و المراجع في الجرح و التعديل ، و الرفض و الإحتجاج ، و لم يقذف أحدُّ منهم الحديث بضعف أو غمز لــمكان أبي مريم في إسناده ، و احتجّوا بـ في دلايـل النبـوّة و الخصايص النبويّة. و صحّحه أبو جعفر الإسكافي و شهاب الدين الخفاجي كما سمعت ، و حكى السيوطي في ( جمع الجوامع ) كما في ترتيبه (ج ۲ ، ص ٣٩٦) تصحيح ابن جرير الطبرى لــه . علـى لنّ الحديث ورد بسند ءاخر رجاله كلّهم ثقات كما يأتي ، أخرجه أحمد في مسنده (ج ززز ، ص ١١١) بسندٍ ، رجاله كلّهم من رجال الصحاح بـــــلا كـــلام ، و هـــم : شــريك ، الأعمش ، المنهال ، عبّاد '.

بلي ، نقل حديث العشيرة الكثير من الأعلام أمثال ابن مردوديه

١\_ ( الغدير ) ، ج ٢ ، ص ٢٧٩ ــ ٢٨٠ .

معرفة الإمام (١)

و السيوطى و ابن أبى حاتم و البغوى و الحلبى فى (السيرة النبوية)، و نقله غيرهم بألفاظ أخرى، مثل: أيُكُمْ يُبَايِعُنى عَلَى أَنْ يكونَ أُخِسى وَ صَاحِبى وَ وَارِثِى ؟ فَلَمْ يَقُمْ إلَيه أَحَدٌ، فَقُمْتُ إلَيْهِ وَ كُنْتُ أَصْغَسرَ الْقَوْمِ ... الى أن قال : فَضَرَبَ رَسُولُ اللّهِ بِيَدِهِ عَلَى يَدِه . و مثل : مَن بَايَعَنى عَلَى أَنْ يَكُونَ قال : فَضَرَبَ رَسُولُ اللّهِ بِيَدِهِ عَلَى يَدِه . و مثل : مَن بَايَعَنى عَلَى أَنْ يَكُونَ أَخِى وَ صَاحِبى وَ وَلِيُّكُمْ مِنْ بَعْدِى ؟ فَمَدَدْتُ يَدِى وَ قُلْتُ : أَنَا أَبَايُعَكَ ! أَخِى وَ صَاحِبى وَ وَلِيُّكُمْ مِنْ بَعْدِى ؟ فَمَدَدْتُ يَدِى وَ قُلْتُ : أَنَا أَبَايُعَكَ ! ومثل : أَنَا أَدْعُوكُمْ إلَى كَلِمَتينِ خَفِيفَتَيْنِ عَلَى اللّهِ اللّهُ وَ أَنِّى رَسُولُ اللّهِ ، فَمَنْ يُجِيبُنى إلَى هَذَا الأُمْرِ وَ وَصِيّى وَ وَارِثِى وَ خَلِيفَتِى مِنْ بَعْدِي ؟ فَقَامَ عَلِى قُ وَ قَالَ : أَنَا يَا رَسُولُ اللّهِ ! قالَ : إَنَا يَا رَسُولُ اللّهِ ! قالَ : إَنَا يَا رَسُولُ اللّهِ ! قَالَ : إَنَا يَا رَسُولُ اللّهِ ! قَقَالَ : إجلِس قَانَتْ الْخِي وَ وَارْثِي وَ وَالَ : أَنَا يَا رَسُولُ اللّهِ ! قَقَالَ : إجلِس قَانَتُ الْخِي وَوَ زَيْرِي وَوَصِيّى وَ وَارْثِي وَ قَالَ : أَنَا يَا رَسُولُ اللّهِ ! قَالَ : أَنَا يَا رَسُولُ اللّهِ ! قَقَالَ : إجلِس قَانَيْ وَقَالَ : إجلِس قَانَتْ الْحَمْ وَ وَلَرِثِي وَ وَارْثِي وَ وَالْمَ وَ وَرَبِي وَوَوَرِي وَوَوَرِيلِي وَوَصَيّى . وَ وَارْثِي وَ وَالْمَالُ اللّهِ إِنْ قَالَ : إِنْهَا لَا يَعْدِي فَي عَلْيَا اللّهِ الْمُسْ اللّهُ إِنْهُ قَالَ اللّهِ إِنْهُ قَالَ : إِنْهُ اللّهُ إِنْهُ الللّهُ إِنْهُ اللّهُ إِنْهُ اللّهُ إِنْهُ اللّهُ إِنْهُ اللّه

و مثل: أَيُّكُمْ يَنْتَدِبُ أَنْ يَكُونَ أَخِى وَو زَيْرِى وَ وَصِيِّى وَ خَلِيفَتِى فِي أُمَّتِى وَ وَكِيفَتِى فِي أُمَّتِى وَ وَلِي ُ كُلِّ مُؤْمِنٍ بَعْدِى ؟ فَسَكَتَ الْقَوْمُ ، حَتَّى أَعَادَهَا ثَلاثاً ،فَقَـالَ عَلِى \*: أَنَا يَا رَسُولَ اللّهِ!

فَوَضَعَرَ أَسَهُ فِى حِجِرِهِ وَ تَفَلَ فِى فِيهِ ، وَقَالَ : اللَّهُّمَ امْلَأَ جَوْفَــهُعِلْمَاً وَ فَهْمَاً وَ حُكْمَاً، ثُمَّ قَالَ لِأَبِى طَالِبِ : يَا أَبَا طَالِبِ اسْمَعِ الأَنُ لَابِنِكَ وَ ٱطِعْ فَقَدْ جَعَلَهُ اللَّهُ مِنْ نَبِيِّهِ بِمِنزِلَةٍ هَرُونَ مِن مَوسَى .

و مثل: مَنْ يُؤَاخِينِي وَ يُوَازِرُنِي وَ يَكُونَ وَلِــــَيى وَ وَصِيِّــى بَعْــدِى وَ خَلِيفَتِى فِى أَهْلِى يَقْضِى دَيْنِى ؟ الي أن قال رسول الله لِعَلِى : أَنْتَ ، فَقَامَ الْقَومُ وَ هُمْ يَقُولُونَ لِأَبِي طَالِب : أَطِعْ ابْنَكَ فَقِدْ أُمِّرَ عَلَيْكَ .

و مثل: فَأَيُّكُمْ يَقُومُ فَيَبَايِعُنى عَلَى أَنَّهُ أَخِى وَو زَيرِى وَ وَصِيِّى وَ يَكُونُ مِنَّى بِمَنْزِلَةِ هَارِونَ مِنْ مُوسَى ، إلَّا أَنَّهُ لاَ نَبِيَّ بَعْدِى ، إلَى أَن قَالَ: وَ يَكُونُ مِنِّى بِمَنْزِلَةِ هَارِونَ مِنْ مُوسَى ، إلَّا أَنَّهُ لاَ نَبِيَّ بَعْدِى ، إلَى أَن قَالَ: فَقَامَ عَلِيٍّ فَبَايَعَهُ وَ أَجَابَهُ ، ثُمَّ قَالَ: أُدْنُ مِنِّى، فَدَنَا مِنْهُ ، فَفَتَحَ فَاهُ وَ مَجَّفِى فَقَالَ مَنْهُ ، فَفَتَحَ فَاهُ وَ مَجَّفِى فِيهِ مِنْ رِيقِهِ وَ تَفَلَ بَيْنَ كِتْفَيهِ وَ ثَدْيَيْهِ ، فَقَالَ أَبُولَهَبٍ: بِسُ مَا حَبَوتَ بِهِ ابنَ عَمِّكَ أَن أَجَابَكَ فَمَلاَتَ فَاهُ وَ وَجْهَهُ بُزَاقاً .

فَقَالَ صَلَّى اللَّهُ عليه [و ءاله] و سلَّم : مَلَأْتُهُ حِكْمَةً وَ عِلْمًا .

و قد نقل مؤخّراً الاستاذ حسن أحمد لطفى فى كتابه (الشهيد الخالد الحسين بن على) ذيل الحديث وفق رواية الطبرى ، كما أورده أيضاً توفيق الحكيم ذيل كتاب (محمّد) وفقاً للطبرى ، و أورده المحرّر القدير [شاعر الغدير] عبدالمسيح الأنطاكي المصرى و أنشد فيه قصيدةً غرّاء '.

يقول أبوجعفر الإسكافي (بعد ذكر الحديث مفصلاً): فهل يُكلَّف عمل الطعام و دعاء القوم صغيرٌ غير مسميّز ؟! و غرُّ غير عاقل ؟! و هل يؤتمن على سرّ النبوّة طفل البن خمس سنين أو ابن سبع سنين ؟! و هل يئدعى في جملة الشيوخ و الكهول الآعاقل لبيب الإعلى الله عليه و ءاله يده في يده و يُعطيه صفقة يسمينه بالأخوّة و الوصيّة و الخلافة الآ و هو أهل لذلك ؟! بالغ حدّ التكليف، محتمل لولاية الله و عداوة أعدائه، و ما بال هذا الطفل لم يأنس بأقرانه ؟! و لم يلصق بأشكاله ؟! و لم يُرمَع الصبيان في ملاعبهم بعد إسلامه ؟! و هم و كأحدهم في طبقته، كبعضهم في معرفته، و كيف لم ينزع إليهم في ساعة من ساعاته ؟! طبقته، كبعضهم في معرفته، و كيف لم ينزع إليهم في ساعة من ساعاته ؟! في قال : دعاه بعض الصبا، و خاطرٌ من خواطر الدنيا، و عملته الغررَّة و الحدثة على حضور لهوهم، و الدخول في حالهم، بل ما رأيناه إلّا ماضياً على

۱\_ ملخّص لـمطالب ( الغدير ) ، ج ۲ ، ص ۲۸۰ ـ ۲۸۶ .

إسلامه ، مصمّماً على أمره ، محققاً لقوله بفعله ، قد صدّق إسلامه بعفافه و زهده ، و لصق برسول الله صلّى الله عليه و ءاله من بين جميع مَن بحضرته ، فهو أمينه و أليفه في دنياه و ءاخرته ، و قد قهر شهوته ، و جاذب خواطره ، صابراً على ذلك نفسه ، لما يرجو من فوز العاقبة و ثواب الأخرة '.

بلى ، لقد كان حديث العشيرة و تنصيب أميرالمؤمنين عليه السلام في ذلك اليوم في منصب الخلافة واضحاً و مسلماً بحيث نقله بعض المستشرقين ، و منهم : جورج سيل JEORGE SALE في كتابه (قرءان محمد ALCORAN OF MOHAMMAD يقول فيه : لقد أظهر محمد ءانذاك محبّة و مودة كبيرة لعلى ، فقد ضمّه الى صدره و أمر الحاضرين في المجلسي أن يسمعوا له و يعتبروه خليفته و أن يطيعوا أمره ، فتفرق اولئك القوم عن المجلس و هم يقولون لأبي طالب : صار عليك الأن أن تُطيع ابنك !

و يقول جون داقىن بُرت MOHAMMAD AND CORAN ص ٢١ ضمن هذه (محمد و القرءان) MOHAMMAD AND CORAN ص ٢١ ضمن هذه القصة : فنهض النبيّ و أظهر أخلاقه الحميدة و شمائله الكريمة ، و وهب لمن يتبعه كنزاً أبديّاً (كناية عن السعادة الأبديّة) ، و أورد في الختام خطبة اشتهرت ببلاغتها و فصاحتها ضمّنها الأسئلة التالية : أيّكم يوازرني على هذا الأمر ؟ أيّكم يكون وصيّى و وزيرى كما كان هارون وصيّ موسى و وزيره ؟ فكان السكوت مخيّماً على جماعة الحاضرين ، فلم يجرؤ أحد منهم على قبول تلك المهمّة الخطرة التي عرضها عليهم ، الى أن قام ابن عمّ الرسول على ، ذلك الشاب الشجاع فصاح : أنا اؤازرك يا ايّها النبيّ ! \_ إلى أن

١\_( الغدير ) ، ج ٢ ، ص ٢٨٧ .

يقول \_ فطوّق محمّـد بيديـه ذلـك الفـتى الكـريم و ضمّـه اليـه و صـاح : هـاكم فانظروا الى أخى و وزيرى !

و قد كتب و اشنجتن ارونيك الامريكي هذه القصّة في («الكتاب المقدّس» ترجمة السميرزا ابراهيم خان الشيرازي من الانجليزية الى الفارسيّة ، ص ۶) ضمن شرحه أحوال النبيّ الى أن يقول:

قال النبيّ : من يتقدّم منكم فيؤاخيني ؟ من منكم يكون وزيرى و وصيّى و خليفيتي ؟ فصمت اهل المجلس مدّة و لم يجبه أحد ، و ظلّوا ينظرون الى بعضهم و يتبسّمون في وجوه بعضهم تعجبّاً او سخرية ، الى أن قام على أبى طالب بجرأة الشباب و قوّته غير مُبالٍ بأحد ، فتقدّم بقدم صادقة و قال : أنا غلامك و خادمك يا رسول الله ، و لو اننى لا زلت طفلاً لا أصلح للخدمة .

فألقى النبى يده الى عنق ذلك الشاب الصادق و جذبه اليه فاحتضنه و هـو يقـول بصـوت عال : هاكم فانظروا الى أخـى و وزيـرى و وصيّـى و خليفتى !

و لقد أضحكت جرأة و جسارة و تفاخر طفل كمثل على في محفل كهذا قريشاً و أثارت استهزاءهم ، فالتفتوا الى أبى طالب و هم يقولون في سخرية : و أنت بالطبع تنتظر منّا ان نركع في حضور ولدك و نقوم بتعظيمه \.

و اجمالاً فان علينا ان نتحــد تث عـن هـذا الحديـث مـن جـهتين : الاولى في السند ، و الثانية في الدلالة .

فأمّا من جهة السند ، فاته \_ و كما ذكر \_ لا توجد أي شبهة أو شك

١\_ نقلاً عن كتاب ( شيعه در اسلام ) سبط ، الجزء الاول ، ص ٥ ـ ٧ .

تعتريه ، لأن سنده في نظر أهل السنة في غاية القوة و الإتقان ، لم يضعفه منهم أحد الّا ابن تيمية حيث قال بأن هذه الحديث موضوع و مفتعل . و ليس لكلام ابن تيمية اى اعتبار ، لأن الكلّ يعلم الله كان رجلاً متعصباً معانداً و معادياً لأهل البيت ، و كان يُنكر الأحاديث المسلّمة لمجرد تضمنها لفضيلة من فضائل أهل بيت رسول الله . بل لنّ من المسلّم عند أهل الفن ان ميزان ابن تيمية في رد و قبول الروايات هو تضمنها لفضائل أهل البيت أم عدم ذلك .

يقول اليافعى في (مرءاة الجنان): و لابن تيمية فتاوى عجيبة و غريبة عُدَّ بسببها مُبعداً عند أهل السنّة، حيث قاموا بسجنه لهذه العلّة، و من أقبح نظريّاته الحكم بحرمة زيارة قبر الرسول محمّد صلى اللّه عليه [وءاله] و سلّم. و العجب من الحلبي الـذي نقل رواية العشيرة عن ابن تيمية، الى قوله: فقال رسول اللّه: فَمَنْ يُجِيبُنِي إلَى هذا الأُمْرِ وَ يُوازرُنِي، أي يُعَاوِئني عَلَى الْقِيَامِ بهِ.

قَالَ عَلِيٌّ : أَنَا يَا رَسُولَ اللَّهِ وَ أَنَا أُحْدَثُهُمْ سِنًّا ، وَ سَكَتَ الْقَومُ .

ثم یختم الحدیث الی هذا الحد و لا یتطرق الی شیء من مقامات أمیرالمؤمنین فی سؤال النبی و جوابه علیه السلام، فیسقط كلمة (عَلَی أن یَكونَ أَخِی و وَصِیتی و خَلِیفَتِی مِنْ بَعْدی) و جواب النبی : (فَائْتَ أَخِی و وَصِیتی و خَلِیفَتِی مِنْ بَعْدی). الأعجب من ذلك قوله : و أضاف البعض كلمة (أخِی و وصِیتی و وارثِی و وزیری و خلیفَتِی مِنْ بَعْدی) .

جنايات الطبرى في حديث العشيرة:

يقول العلَّامة الأميني تحت عنوان (جنايات على الحديث): منها ما

١\_ ( السيرة الحلبية ) ، المجلد الاول ، ص ٣٢٢ .

ارتكبه الطبرى فى تفسيره (ج ١٩، ص ٧٤)، فإنه بعد روايته له فى تاريخه كما سمعت، قلّب عليه ظهر الجن فى تفسيره فأثبته برمّته حرفيّاً متناً و سنداً، غير أنه أجمل القول فيما لهج به رسول الله صلّى اللّه عليه و ءاله فى فضل من يُبادر الى تلقّى الدعوة بالقبول، قال : فَقَال : فَأَيُّكُمْ يُوازِرُنِي عَلَى هَذَا الأَمْر عَلَى أَن يَكُونَ أَخِي و كَذَا و كَذَا ؟

و قال فى كلمته صلّى الله عليه و ءاله الأخيرة: ثُمَّ قَالَ: إنَّ هَذَا أُخِى وَ كَذَا وَ كَذَا . (ويلاحظ مدى الجناية الفاضحة التى ارتكبها حين عمد، من أجل اخفاء الحق و طمسه و من اجل اخفاء مقامات و فضائل أميرالمؤمنين ، الى إجمال لفظ (وَصِيِّى وَ خَلِيفَتِى فِيكُم) و إيراده على نحو الإبهام!)

جنایة ابن کثیر فی نقل حدیث العشیرة: و تبعه علی هذا التقلّب ابن کثیر الشامی فی البدایة و النهایة (ج ۳، ص ٤) و فی تفسیره (ج ۳، ص ۵) معل ابن کثیر هذا و ثَقُل علیه ذکر الکلمتین (وصیّی و خلیفی فیکم) و بین یدیه تاریخ الطبری و هو مصدره الوحید فی تأریخه و قد فصّل فیه الحدیث تفصیلاً، لأنه لا یروق اثبات النص لأمیرالمؤمنین بالوصیّة و الخلافة الدینیة، والدلالة علیه و الإرشارة الیه. و هل هذه الغایة مقصد الطبری حینما حرّف الکلم عن مواضعه فی التفسیر بعد ما جاء به صحیحاً فی التأریخ علی حین غفلة عنها ؟! أنا لا ادری، لکن الطبری یدری، و أحسبك أیّها القاریء جداً علیم بذلك.

جناية هيكل في نقل حديث العشيرة:

و منها خزاية فاضحة تحمّلها محمد حسنين هيكل ١، حيث أثبت

١ \_ وزير الثقافة الأسبق في مصر ، و رئيس تحرير مجلّة الأهرام

الحديث كما أوعزنا اليه في الطبعة الاولى من كتاب (حياة محمّد) ص ١٠٤ بهذا اللفظ (يذكر الحديث كما ورد ثم يختمه بهذه الكيفيّة):

فَأَيُّكُمْ يُوازِرُنى هَذَا الأَمْرَ وَ أَن يَكُونَ أَخِى وَ وَصِيّى وَ خَلِيفَتِى وَ وَصِيّى وَ خَلِيفَتِى فِيكُمْ ؟ فَأَعْرَضُوا عَنْهُ وَهَمُّوا بِتِركِهِ ، لَكِنَّ عَلِيّاً نَهضَ وَ مَا يَزَالُ صَبِيّاً دُونَ الْحُلُم وَ قَالَ : أَنَا يَا رَسُولَ اللّهِ عَوْنُكَ ، أَنَا حَربٌ عَلَى مَنْ حَارَبْتَ . فَابْتَسَمَ بَنُو هَاشِم وَ قَهْقَهَ بِعضُهُمْ وَ جَعَلَ نَظَرُهُم يَنْتَقِلُ مِنْ أَبِى طَالِبٍ إِلَى ابنِهِ ثُمَّ الْصَرَفُوا مُسْتَهزؤينَ ١ .

فاته أسقط من الحديث لوّلاً ما فرّع به رسولُ الله صلى الله عليه و ءالـه كلامَه من قوله لعلى ": فَأَنْتَ أَخِي وَ وَصِيّى وَ وَارثِي .

ثم نسب الى أمير المؤمنين ثانياً الله قال: (أنا يا رسول الله عَوْنُك، أنا حَربٌ عَلَى مَن حَارَبْت) ليته دلّنا على مصدر هذه النسبة في لفظ أي محددث أو مؤرخ من السلف؟ وراقه أن يحكم في الحضور في تلك الحفلة بتبسم بني هاشم و قهقة بعضهم، ولم نجد لهذا التفصيل مصدراً يُعوّل عليه و بما أنه لم يجد (هيكل) وراءه ممّن يأخذه بمقاله، ولم يَر هناك من يُناقشه الحساب في تقوّلاته و تصرّفاته، أسقط منه ما يرجع الى أمير المؤمنين عليه

ا\_ يذكر في كتاب (على و الوصيّة) ، من ص ٤ الى ص ١٩، روايات كثيرة بطرق مختلفة مع ذكر اسنادها و العلماء الذين نقلوها في كتبهم ، ثم يقوم في ص ٣٣٧ ببيان اسناد هذا الحديث بالتفصيل . ثم الله يذكر في ص ٣٧٤ (و هي مستدركات الكتاب) تحت عنوان : الحديث الرابع ، رواية عجيبة في هذا الشأن عن أبي بكر يخاطب بها العبّاس بن عبدالمطلب، ورد فيها لنّ أبابكر قال : فجمع رسول الله عشيرته و قال : فمن يقوم منكم يُبايعني على أن يكون أخي و وزيري و وصيّي و خليفتي في أهلي ؟ فلم يقم ... الخ ؛ و ينقل في ص ٣٧٥ نظير هذا الحديث ؛ ينقل هذين الحديثين عن التاريخ المخطوط لابن عساكر الذي توجد له صورة فو توغرافيّة في مكتبة الامام اميرالمؤمنين العامّة في النجف الأشرف . كما ينقل هذا الحديث عن أبي بكر في (المناقب) لابن شهر ءاشوب ، ج ١ ، ص ٥٤٤ .

السلام في الطبعة الثانية سنة ١٣٥٤، ص ١٣٩. و لعلّ السرّ فيه لفتة منه الى غاية ابن كثير و أمثاله بعد النشر، أو لنّ اللغط و الصخب حول القول قد كثرا عليه هناك من مناوئي العترة الطاهرة، فأخذته أمواج اللوم و العتب حتى اضطرّته الى الحذف و التحريف، أو لنّ العادة المطّردة في جملة من المطابع عاثت في الكتاب فغض عنها الطرف صاحبه لاشتراكه معها في المبدء أو عجزه عن دفعها. و على أيّ فحيّ اللّه الشعور الحيّ، و الأمانة الموصوفة، و الحقّ المضاع المأسوف عليه .

و أمّا الجهة الثانية من البحث التى تتناول مفهوم و دلالة الحديث، فقد جاء فى هذا الحديث باختلاف المضامين التى تُقل بها جملة (أَنْتَ أَخِى وَ وَصِيِّى وَخَلِيفَتِى فِيكُمْ، و اسْمَعُوا لَهُ و أَطِيعُوا) و هو نص من رسول الله، بل هو نص على و مبين على خلافته بلا فصل و على وصايته عليه السلام، مثل حديث غدير خم، غاية الأمر لن هذا التنصيص كان فى بدء النبوة و الدعوة، وحديث الغدير فى نهايتها، حيث وقع عند نزول جبرئيل

١ـ يقول الشيخ محمّد جواد مغنية في كتاب ( الشيعة و التشيّع ) ص ١٤:

و نقل الشيخ محمد حسن المظفّر في كتاب (دلائل الصدق) ، ج ٢ ، ص ٢٣٣ عن كتاب (كنز العمال) ج ٦ ، ص ٣٩٧ لَّ النَّبَيَّ قَالَ لِعَشِيرَتِهِ : قَدْ جِئْتُكُمْ بِخَيْرِ الدُّئيَا وَ الْـاَخِرَةِ ، وَ قَـدْ أَمَرَنِي رَبِّي أَنْ أَدْعُوكُمْ إلَيهِ ؛ فَأَيُّكُمْ يُوازِرُنِي عَلَى أَمْرِي هَذَا ؟ قَالَ عَلِيّ : أَنَا يَا نَبِيَّ اللّهِ أَكُوونُ وَزِيرَكَ عَلَيْهِ . فَأَخَذَ النَّبِيُّ بِرَقَبَتِهِ وَ قَالَ : إَنَّ هَذَا أَخِي وَ وَصِيِّي وَ خَلَيفَتِي فِيكُمْ ؛ فَاسْمَعُوا لَـهُ وَ أَطِيعُوا ! فَقَامَ الْقَوْمُ يَضُحَكُونَ وَ يَقُولُونَ لَابِي طَالِب : قَدْ أَمَرَكَ أَن تَسْمَعَ وَ تُطِيعَ لِولَلاِكَ عَلِيٍّ .

ثمّ يقول في التعليقة : ذكر هذه الحديث محمد حسنين هيكل في كتاب (حيوة محمّد) الطبعة الاولى ، ثمّ حذفه في الثانية لقاء ٥٠٠ جنيه (الجُنيه هو العُملة المتداولة في مصر) و دليلُنا المقابلة بين الطبعتين . انظر التعليق ص ١١٤ من (أعيان الشيعة) ج ١ ، القسم الأول ، طبعة ١٩٤٠ انتهى .

٢\_ خلاصة ما جاء في (الغدير) ، ج ٢ ، ص ٢٨٧ الي ٢٨٩ .

و اخباره النبيّ بقرب حلول أجله ، هـذا اذا ما أعرضنا عن بعض الروايات المذكورة ءانفاً ، و التي ورد فيها أيضاً عنوان : وارثِي وو زيرى ، و وللسيّ كُللِّ مُؤمِن بَعْدِي ، و هُوَ بِمَنْزِلَةِ هَارُونَ مِنْ مُوسى ، و يَقْضِى دَينْى ، و لفظ (اسمَعُوا لَهُ و أَطِيعُوا) ، التي يدلّ كلُّ منها على ولايته و خلافته صراحةً .

و لو فرضنا انه لا يوجد في مجموع هذه الأحاديث غير جملة ( أخِسى وَ وَصِيِّى وَ خَلِيفَتى فِيكُم) ، فان هذه الجملة مع ذلك مستدل بوضوح وصراحة على تنصيبه عليه السلام في مقام الخلافة و الوصاية .

ولاية أميرالمؤمنين كانت توأماً مع توحيد الله و نبوّة رسول الله منذ اليوم الأوّل.

يمكن القول يقيناً بأنّ ولاية أميرالمؤمنين قد بدأت منذ اليوم الأوّل مع شهادة (لا إله إلا الله و مُحَمَّد رَسُولُ اللّهِ) ، و بأنّ جملة (عَلِى وَلَى وَلَى اللّهِ) هي جملة متصلة و غير قابلة للإنفكاك عن الشهادتين ؛ لأنه و منذ اليوم الأوّل الذي دعا فيه رسول الله قومه الى الاسلام و أمرهم بإقرار الشهادتين ، فأنّه أمرهم في نفس اليوم و في نفس الجلس بإطاعة مولى الموالى أميرالمؤمنين و اتّباعه '، و أعلن ولايتَه و خلافته .

و بناءً على ذلك فانّ الاسلام قد طلع منذ اليوم الأوّل بهذه الجمل

ا\_ من الجدير بالذكر في هذه الرواية ، الله لم يعين أميرالمؤمنين عليه السلام وليًا و إمامًا واجب الطاعة بعد رحلته فقط ، بل الله عينه كذلك في حياته أيضًا . ذلك لأنه يقول في فاسمعوا له و أطبعوا . و هذه العبارة تثبت وجوب السمع و الطاعة له عليه السلام في زمان رسول الله و تدل على عصمته عليه السلام منذ ذلك اليوم ، لأن هناك ملازمة بين العصمة و بين وجوب الاتباع ، كما الله كان من رسول الله منذ ذلك اليوم بمنزلة هرون من موسى الآله ليس بنبي . و يَدل على هذه المقولة ، كلام العلّامة عاية الله السيّد شرف الدين العاملي في كتاب (النّص و الاجتهاد) ، الطعبة الثانية ، مطبعة دار النهج \_ بيروت ، ص٣٦٦ في التعليقة الاولى.

الثلاث:

الشهادة بالله ، و الشهادة بنبوة رسول الله ، و الشهادة بولاية على ولى الله ، و ما تقوله الشيعة من وجوب اتباع أميرالمؤمنين هو واحد من المسائل القطعيّة في الإسلام ، فحقيقة التشيّع هي حقيقة الاسلام . و اولئك الذين اكتفوا بالشهادتين و رفضوا ولاية و خلافة أميرالمؤمنين قد رفضوا بذلك جزءاً من الاسلام ، و في الحقيقة فاتهم قد رفضوا الاسلام .

كما لنّ الذين يشهدون بالتوحيد و لا يشهدون بالنبوّة قد أقرّوا بجزءٍ من الحقيقة و أنكروا الجزء الأخر ، بل قد أنكروا الحقيقة بأجمعها .

لقد أُسس التشيّع و التبعيّة لأهل البيت و أوصياء رسول الله منذ اليوم الأوّل للإسلام ، و على هذا الأساس فقد أضيفت للولاية تدريجاً النصوص الصريحة للآيات القرءانيّة و لكلام رسول الله صلى الله عليه و ءاله ، كما أضيف للتوحيد و النبوّة تدريجاً نصوص صرحية من الأيات القرءانية و كلام حضرة الرسول .

و إضافة الى ذلك فاته يُستفاد من هذا الحديث لنّ أميرالمؤمنين كان شريكاً و مساهماً في تحمّل أعباء النبوة و القيام بوظيفة التبليغ الخطيرة و إبلاغ الأحكام و الجهاد، و إيصال البشرية الى المقصود الذى هو واجب الرسالة، لأنّ مضمون الرواية ليس (كلّ من ءامن بى هو وصيّى و خليفتى) بل مضمونها (كلّ من يعاوننى و يعاضدنى يكون خليفتى)، لأن جمل الرسول التى رُويت عنه كانت: أيُّكُم يُوازِرُني على هذا الأمر ؟ و أيّكُم يُوازِرُني على هَذا الأمر ؟ و أيّكُم يُوازِرُني على هَذا الأمر ؟ و أيّكُم يُبايعُنى عَلَى أنْ يَكُونَ أخِي و صَاحِبي و وارثِي ؟

من منكم يُبايعنى ، اى من منكم يوطَّن نفسه على الموت ، و من يشرى نفسه فيضع اختياره جانباً فيؤاخينى و يلازمنى و يصاحبنى و يكون وارثى فى كلَّ مراحل النبوّة و فى مواجهة ءالاف المشاكل و تحمّل مشاق

رسالتي الخطيرة ، بحيث يتحمّل بعدى لوحده هذه المسؤوليّة ، و يقف وحيداً في مواجهة دنيا الكفر ليبلّغ رسالتي ، فيقوم بذلك على خير وجه .

و أَيُّكُم يُؤاخيني و يُوازِرُني وَ يَكُونَ وَلِيّي وَ وَصِيِّي بَعْدِي وَ خَلِيفَتِي فِي أَهْلِي يَقْضِي دَيْني ؟

وَ ٱیُّکُمْ یَنْتَدِبُأَ نَ یَکُونَ ٱخِی وَو َزِیرِی وَ وَصِیِّـــی وَ خَلِیفَتِــی فِــی اُمَّتِی وَ وَلِیّ کُلِّ مُؤمِن بَعْدِی ؟

و يُستفاد من كل هذه الأحاديث ل الرسول صلّى الله عليه و ءاله كان يبحث عن الصاحب و المعين و الناصر الذي يُعاضده . و هذه الجملات صريحة في التساؤل: مَن منكم يأتى في وضعى هذا و حالتى هذه ، فلا يدعنى وحدى ، و يقوم بنُصرة دين الله ، و يُعيننى في حياتى و بعد ماتى في تحمّل هذه المسؤولية ، و يصاحبنى في حياتى ، و يقوم بوظائف الرسالة خير قيام بعد مماتى ، و يؤدى عنى دينى و عهدى تجاه ربّى ؟

و بناءً على هذا فان أمير المؤمنين بقبول ه لمثل هذا الأمر كان سهيماً مع الوجود المقدّس لرسول الله في جميع مراحل أداء الرسالة و إيصال الناس الى منزل السعادة ، و في الالتزام بالقيام بأعباء الخلافة و مشكلاتها .

صَلَّى اللَهُ علَيْكَ يَا أَبًا الْحَسَن ، و يجب ان لا يُتصور ل القام الذى منحه رسول الله لذلك الوجود العزيز بعنوان الأخ و الوزير و الخليفة و الوارث كان أمراً تشريفياً ، او نتيجة و استفادة حصل عليها مقابل موافقته ، و كأنه كان يريد أن يجزيه بإعطائه مثل هذه المناصب ، بل انه قد طلبه بهذه الجملات و ندبه لتحمّل المشاق في جميع الأمور .

مَن يتحمّل هذا الجبل العظيم الذي ينوء به الظهر؟ من يقف معى كتفاً الى كتف في مواجهة المشركين و دنيا الكفر و الشرك، فلا يدعني أتحمّل لوحدى كلّ تلك الضغوط؟

مَن ينهض معى و يقف الى جانبى بروحه و قلبه بكل معنى الكلمة في جميع الحروب و الغزوات لإعلاء كلمة الحق ؟

من يهيّىء نفســه للوقـوف بشـجاعة امـام المخالفـات الشـديدة لقريـش ولكلّ طوائف الكفر ؟ من يستعدّ للهجرة و التشرّد في الجبال و القفار ؟

من يرضى بالنوم فى فراشى ليلة المبيت ، فيرى جسده تحت سيوف شجعان العرب مقطّعاً إرباً إرباً ؟

مَن و من لا يهاب مواجة منافقى أمّتى حتّى بعد موتى ، و لا يسمح لذرة من الهوى بالدخول الى قلبه ، و يتحمّل ءالاف المشاكل و جبال الحزن و الغمّ ، و لا يتخطّى الرسول قيد أنها ، لا تحرّكه صرخات ابنتى الزهراء ولا أنينها ، و لا تثير فيه الإحساسات القبليّة أو القوميّة ، فيبقى عاملاً بوظيفته في وقار و مهابة أشبه بالبحر الخضّم العظيم ، فيعلّم و يُربّى ، ليس فقط ذلك العصر بمفرده ، بل جميع عالم البشريّة و الإنسانيّة الى يوم القيامة ، بالعلم و الحلم و العظمة و الوفاء و الصفاء و الصدق و الزهد و عدم الاعتناء بغيرالله سبحانه .

فاعلموا یا أهل الدنیا ل امیرالمؤمنین، ذلك الطفل الصغیر فی ذلك الیوم، قد رد بالإیجاب علی الرسول الأكرم مقابل تلكم المشكلات، و أبعد بجوابه هذه الأمواج العاصفة للخطرات بصدر منشرح و قلب قوی ، و أعد نفسه للفداء فی أحرج اللحظات و أصعبها، و كان یری متجلیّا أمامه كالرموءاة المصاعب و المصائب خلال ثلاث و عشرین سنة تمثّل فترة رسالة النبی ، و المصائب والمحن علی مدی ثلاثین سنة بعد رحلة الرسول. لكنّه نهض وصاح: أنا يَا رَسُولَ اللّه الذي يُعينك و يصاحبك و يلازمك و ينصرك ؛ لا أغفل عنك لحظة واحدة، أنثر تحت قدمك المباركة روحی و مالی و شخصیّتی و حیثیّتی و عزی و دنیای.

مستعدُّ أنا لأراهم يُلقون الحبل في عنقى فيقودونني الى المسجد للبيعة '، فلا أدعُ لسانى يتخطِّى جادَّة العفَّة و الصواب، و لا الإحساسات أن تحرَّكنى وتُثيرنى .

مستعدُّ أنا لرؤية المشركين و هم يجمعون الحطب جوار بيت ابنتك فيحرقونه ، و لسماع صوت (ويلاه وا محمّداه!) من قررة عينك ؛ لكنّنى لن أفدى ألأهم للمهم و لن اتخطّى واجبى و وظيفتى حفظاً على الشريعة و بقاء القرءان و إعلاء الإسلام .

أنا الدى اختار السكوت ولم يُجب في أَنق أوقات الامتحان ، و في اللحظات التي جاء فيها كبيرا قريش أبوسفيان و العباس يقولون : ابسط يدك يا على لنبايعك فلا يستطيع أحد مخالفتك تفوالله إن شئت لأملأتها على أبى فضيل \_ يعنى أبابكر \_ خيلاً و رجلاً أ.

أنا الذى لجأتُ الى قبرك منتحباً محزوناً من الظلم الذى لحق بابنتك ، فقلتُ : يَا ابنُ امُمَّ إِنَّ القَوْمَ استَضعَفُونى وَ كَادُوا يَقْتُلُونَنى <sup>٥</sup>.

لذا فان عدم قيام أحد من المدعوين في مجلس العشيرة لقبول هذا المعنى ، مع علمهم بصدق الرسول الأكرم ، لم يكن بغير سبب ، فلقد ترعرع رسول الله بينهم منذ طفولته ، ولم يكن غريباً أو مجهولاً في قومه ، لكتهم

١- (شرح نهج البلاغة ابن ابي الحديد) ، ج ٢ ، ص ١٩ ؛ و ج ١، ص ١٣٤ ؛ و (الإمامة و السياسة ) ، ج ١ ، ص ١٢ .

۲\_( شرح نهج البلاغة ابن أبى الحديد ) ، ج ۲ ، ص ۱۹ ؛ المختصر في أخبار البشر
 و (تاريخ أبوالفداء ) ، ج ۱ ، ص ۱۵٦ ؛ و (العقد الفريد) ابن عبد ربّه ، ج ۳ ، ص ٦٣ .

٣\_ (شرح نهج البلاغة) ابن أبي الحديد، ج ١، ص ١٣١، نقلاً عن كتاب (السقيفة) .

٤\_ و هذا هو كلام أبي سفيان . (شرح نهج البلاغة ابن أبي الحديد) ، ج ١ ، ص١٣٠ .

٥ \_ ( الإمامة و السياسة ) ، ج ١ ، ص ١٣ .

كانوا يشعرون لن القبول بهذا المعنى يعنى تحمّل ءالاف المشاكل والغُصص و المصاعب ، لذا قاموا و تركوا مجلس رسول الله ساخرين مقهقهين . و قد اشار المرحوم السيّد الحميرى في بعض قصائده الى حديث العشيرة ، كهذه القصيدة :

يَا أُمِيرَ الْمُؤمِينَا وَ بِرَهْطِي ٱجْمَعِينَا

يَــوْمَ يَدْعُـــو الأَقْرَبِينَــــا '

بأبى أنْــتَ وَ أُمِّـى بأبى أنْــتَ وَ أُمِّـى الْــتَ وَ أُمِّــى الى أَن يقول:

كُنْت فِي الدُّنْيَا أُخَاهُ ويقول أيضاً:

مِنْ فَضْلِهِ أُنَّهُ كَانَأَ وَّلَ مَنْ

صَلَّى وَ ءامَىنَ بِالرَّحْمَنِ إِذ كَفَرُوا سِنينَ سَبْعَاً وَ أَيَّامَا مُحَرَّمَةً

مَعَ النَّبِيِّ عَلَى خَوْف وَ مَــا شَــعروا وَ يَوْمَ قَالَ لَهُ جِبْرِيلُ قَدْ عَلِمــوا

أنْ فِرْ عَشِ يرَتَكَ الأَدْنَيْ نَ إِن بَصُ رُوا

الى أن يقول :

مَن الَّذِي قَالَ مِنْهُمْ وَ هُوَ أُحْدَثُهُمْ

سِنَّا وَ خَـيْرَهُمْ فِـــى الذِّكْــرِ إذ سَــطُرُوا اللَّـهِ قَــد أَعْطَيْـت َ نَافِلَـةً

لَمْ يُعْطِهَا أَحَدٌ جِنْ وَلاَ بَشَرُ

۱\_ هذه القصيدة مذكورة في (ديـوان الحميري) ، ص ٤٣٦ ؛ و قـ د نقـ ل أصلـها مـن (الغدير) ، ج ٢ ، ص ٢٥٠ و (أعيان الشيعة) ، ج ١٢ ، ص ٢٦٨ ؛ و (المنـاقب) ، ج ٢ ، ص ٢٦ و راكم ، و ج ٣ ، ص ٥٥ .

وَ إِنَّ مَا قُلْتَهُ حَـقٌّ وَ إِنَّـهُمْ

إنْ لَمْ يُجِيبُوا فَقَد خَانُوا وَقَدْ خَسِرُوا فَفَازَ قِدْمَا بِهَا وَ اللَّهُ أَكْرَمَهُ

وَ كَانَ سَبَّاقَ غَايَات إِذَا ابتَكرُوا ١.

و يقول أيضاً في قصيدة أخرى:

عَلِيٌّ عَلَيْهِ رُدَّت الشَّمسُ مَرَّةً

بطَيبَة يَوْمَ الْوَحي بَعْد مَغِيب

الى أن يقول :

و قِيلَ لَهُ أَنذِر عَشِيرَتَكَ الأُولَى

وَ هُمْ مِن شَبَابٍ أُرْبَعِينَ وَ شِيبِ الى أن يقول:

فَفَازَ بِهَا مِنْهُمْ عَلِیٌّ وَ سَادَهُمْ

و مَا ذَاك مِن عَاداتِ بِعَجِيبِ ٢

۱\_ (دیوان الحمیری) ، ص ۲۰۳ ؛ و قد ذکر أصل القصیدة من (اعیان الشیعة) ج ۱۲ ،
 ص ۲۴۸ ؛ و (الغدیر) ، ج ۲ ، ص ۲۰۰ ، و (المناقب) ، ج ۲ ، ص ۲۲ .

۲\_ (ديوان الحميرى) ، ص ١١٧ ، و قـد ذكر أصل القصيدة من (الغدير) ج ٢ ،
 ص ٢٥١ ، و (المناقب) ص ٢٦ ، و ص ٣١٨ .

## التَّيْنُ ٱلتَّادِيْنَ

عَضَة لَانْتَنَافِي مَعَ لَجُنِيلِهُمُ عَضَة لَانْتَنَافِي مَعَ لَجُنِيلِهُمُ

# بسم الله الرحمن الرحيم و صلى الله على محمد و ءاله الطاهرين و صلى الله على محمد و ءاله الطاهرين و لعنة الله على أعدائهم أجمعين من الآن إلي قيام يوم الدين و لا حول و لا قوة إلا بالله العلى العظيم

قال اللَّهُ الحكيم في كتابه الكريم:

رُسُلًا مُّبَشِّرِينَ وَ مُنْذِرِينَ لِئَلَّا يَكُـونَ لِلنَّـاسِ عَلَـى اللَـهِ حُجَّـةٌ بَعْـدَ الرُّسُل \.

#### عصمة الأنبياء عن طريق إتمام الحجّة من قبل الله:

تبين هذه الأية المباركة السبب من إرسال الأنبياء الى الناس و الغاية من التبشير و الإنذار ، و هى إتمام الحجّة على الناس لئلا يكون لديهم عذر في ارتكاب الأخطاء و الذنوب ، و لئلا يُقيموا الحجّة على الله يوم القيامة بأنّهم لم يكونوا يدركون شيئاً و أنه لم يوجد من يقوم بهدايتهم .

و من الجلّى ان قاطعيّة العذر وكون أفعال الأنبياء و أقوالهم حجّة سيكون حين لا يعصون و لا يرتكبون أى زلل فى أقوالهم و أفعالهم، و لا يبتلون بالخطأ عند تلقّى الأحكام من قبل الله أو عند تبليغها، و الا فان حجّة الناس و عذرهم سيكونان باقيين.

و سيقولون اتنا قد عملنا بالمعاصى لأننا شاهدنا الأنبياء يرتكبونها ،

١\_ الأية ١٦٥ ، من السورة ٤ : النساء .

و لقد بدرت منّا الأخطاء و المعاصى بسبب أخطاء النبيّ في قوله و فعله ، فلقد أخطأ النبيّ و لم يتلقّ الوحى بصورة صحيحة ، او الله تلقّاه بصورة صحيحة لكنّه أخطأ واضطرب في تبليغه ، لذا فقد قمنا بأفعالنا نتيجة لذلك خلافاً للحقّ.

و لذا فان الأنبياء الذين بُعثوا لهذا الهدف ينبغى أن لا يقعوا في الزلل و الخطأ ، و الا لما تحقّق الهدف من بعثتهم ، و هذا هو معنى العصمة .

إثبات العصمة من ءاية أخرى:

كما يمكن استفادة العصمة من ءاية اخرى:

وَ مَا ٱرْسَلْنَا مِن رَّسُول إلَّا لِيُطَاعَ بإذْن اللَّهِ . ﴿

فكما أنّ الأنبياء يصبعون مُطاعين باذن االله ، فانّ من يتبعونهم سيكونون بالملازمة مطيعين بإذن الله ، و ستتعلق إرادة الله و إذنه بأفعالهم ، و من المعلوم لنّ النّبي لو أخطأ في تبليغه او ارتكب ذنباً فتجاوز الحق في النتيجة في قوله و فعله الّذين هما وسيلتان لإبلاغ الأحكام ، فانّ الناس الذين يتبعونه سيكونون بالتأكيد قد تجاوزوا الحق و عملوا خلافه .

و وفقاً للأية المباركة السابقة في تعلّق إذن الله بأفعالهم، فإنّ إرادة الله و إذنه ستتعلّق أيضاً بالأفعال الباطلة. و باعتبار انّ إرادة الله هي حقّ على الدوام و متعلّقة بالحقّ، فالله ينبغي الله يرتكب نبيٌّ من الأنبياء لي خطأ أو معصية، ليكون إذن الله الذي يتعلّق بفعل من يُتابعهم في العمل متعلّقاً بفعل الحقى.

وَ اللَّهُ يَقُولُ الْحَقَّ وَ هُو يَهْدِي السَّبيلَ ٢.

١ ـ الأية ٦٤ ، من السورة ٤ : النساء .

٢\_ الأية ٤ ، من السورة ٣٣ : الأحزاب .

و إضافة الى ذلك فان النبّى اذا ارتكب معصية إمّا في القول أو الفعل، في حين ان المعصية مبغوضة من قبل اللّه و مورد نهيه سبحانه، فان تلك المعصية ستكون مبغوضة و منهيّاً عنها من قبل اللّه كما ستكون محبوبة مأموراً بها من قبله تعالى . فمورد البُغض و النهى من جهة لنّ عمله كان حسب الفرض \_ معصيّة ، وكلّ معصية مبغوضة منهى عنها ؛ و امّا مورد حبّ اللّه و أمره ، فمن جهة لنّ فعله و قوله كان \_ حسب الفرض \_ باذن اللّه . و ان الهدف من الرسالة هو اطاعة اللّه ، و بناء على ذلك فان قوله و فعله هذا قد نشأ بإذن اللّه و رخصته و إرادته . و لأنّ اجتماع البُغض و الحبّ في شيء واحد من جهة واحدة ، و كذلك اجتماع الأمر و النهى في فعل واحد من جهة واحدة أمر مستحيل ، لذا فان المعصية و الإثم من قبل الأنبياء أمر مستحيل ،

#### ملكة العصمة ليست سبباً في جعل الأفعال اضطراريّة اجباريّة:

يظن كثير من الناس لن الأفعال التى تصدر من الأنبياء و الأئمة الذين يمتلكون ملكة العصمة تصدر بدون قوة علمية و لا إرادة اختيارية ، و ان ملائكة السماء التى جعلها الله لحفظ و حراسة قلوبهم عن الخطأ و المعصية هى كالرصد الدائم فى مقام المصونية و المحافظة الدائمة تحذرهم من أى اختيار أو تصرف .

و بناءً على هذا فائه لا يجب قياس عبادتهم و مجاهدتهم مع سائر أفراد البسر ، لأن أفراد البسر يسلكون طريق الله اثر مجاهدتهم النفسية و يواجهون المشاكل و المشاق ، في حين أن الأنبياء يُهْدون باطمئنان بواسطة جبرئيل و سائر الملائكة ، فهم لهذه الجهة طاهرون و طيبون ذاتاً ، و لا يرد في سيرتهم شيء غير الطهارة و الطيب . و بناءً على ذلك فان كل ما فعلوه من التبليغ و الترويج و الإستقامة و العبودية و المجاهدة و الصدق لا

ينبغى توقّعه و انتظاره من سائر الناس ، لأن سنخ وجودهم يغاير سائر أفراد البشر ، البشر . و بالنتيجة فان افعالهم و أقوالهم تغاير أقوال و أفعال أفراد البشر ، و نتيجة لذلك فان عصمتهم ليست منهم ، بل من الله الذي يُسيرهم بين يديه فيتحركون بتحريكه دون أى يكون لهم ألى اختيار أو أى قوة علمية قلبية .

و هذا الظن خاطىء جداً و لا محل له ، علوة على الله سيفتح لأفراد الأمة طريق التثاقل و التهاون ، لأنه من الواضح ان الأنبياء مع وجود مقام العصمة و الطهارة لديهم ، و مع وجود مصونيّتهم و حفظهم بإرادته و اختياره و ملائكته ، ولكن في نفس الوقت فان الله و إرادته تلك ليست خارجة عن وجودهم ، و أن أعمالهم لا تصدر بدون قوّة علميّة و إدراكيّة ، و بدون إرادة قلبيّة و اختيار .

و لإيضاح هذا المطلب نقول لنّ جميع الحوادث التى تحدث و الموجودات التى توجد فى العالم، مرتبطة كلّها و منوطة بالسبب و العلّة التى نشأت عنها، و النها تتحقّق فى الخارج بعلّة الصدور عن تلك العلّة.

و بناءً على هذا فان جميع الأفعال و الأقوال التي يفعلها النبي على ميزان واحد ، و هي كلّها على صواب و حق و طاعة ، و معلولة لسبب موجود في نفس النبي ، و هو نفس الملكة و القوة الرادعة التي توجد في النبي .

تماماً مثل حالنا حين نعمل عملاً ، فاننا لا نفعله دون ان نتصور صورته أولاً ، و نميل اليه ثانياً ، ثم نصدر إرادة تحققه . كما انه يجب علينا \_ من اجل أن نفعل شيئاً \_ ان نتصور في الوهلة الاولى شكله و منظره ، ثم نجد رغبة الى ذلك العمل في الوهلة الثانية ، ثم نوجد في الوهلة الثالثة في أنفسنا إرادة القيام بذلك العمل .

و الحال كذلك لدى الأنبياء أيضاً ، فانّ الأفعال التبي تصدر عنهم تكون

بعد تصوّرهم للصورة العلميّة ، و بعد ميلهم و إرادتهم لتحقّق ذلك العمل .

و لإيضاح هذه المسألة نضيف: قد تصدر منّا نحن البشر أعمال حسنة أو سيّئة ، فالأعمال الحسنة ينبغى علينا و لا لا ان تصور صور مساله العلمية ، ثمّ نقدم على فعلها بعد أن نجد لها فى أنفسنا ميلاً و إرادة ، و الأمر كذلك بالنسبة للأعمال السيّئة . و لو فرضنا ل هناك أفراداً لا تخطر فى أذهانهم صور يميلون اليها الا و كانت صوراً جميلة و حسنة ، لذا فائه بعد تعلق الإرادة بهذه الصور فائه سيظهر من هؤلاء على الدوام اعمال حسنة . وعلى العكس فاذا ما وجدت على الدوام فى أذهان بعض الناس صور قبيحة و مناظر للخيانة و الجناية و المعصية مع توفّر الإرادة أيضاً ، فائه ستصدر منهم على الدوام أفعال قبيحة ، و هؤلاء هم أهل الشقاء ، كما أن الفئة الاولى هم أهل السعادة .

ان الأنبياء هم من اولئكم الفئة التى تنعكس فى أذهانهم دوماً صور الخيرات و الأفعال الحسنة فيميلون اليها، ثم يفعلونها بعد تحقّق إرادتهم ولأن تلك الصور تظهر فى أذهانهم بشكل متعاقب، فإن حصول تلك الصور يتحوّل لديهم الى ملكة مثل ملكة العفّة و الشجاعة و السخاء و غيرها وهذا عبارة عن ملكة العصمة فيهم و بناء على هذا فإن صدور أفعال الأنبياء بوصف الطاعة سيكون دائماً و باستمرار مسبباً عن الصورة العلميّة الحسنة الدائميّة ، و ذلك هو إذعانهم القلبي بالعبوديّة ، و المراد من الملكة هو رسوخ و عدم تغيّر الصورة العلمية فى النفس .

#### أفضليّة الأنبياء بسبب وجود الاختيار في أفعالهم :

و هذا هـو سبب مزيت هم و أفضليّت هم على سائر أفراد البشر ، لأن ملكت هم النفسانية و قوّتهم العلميّة عالية جداً ، بحيـث يختارون دائماً الخيرات و الطاعات بعلمهم و إرادتهم غير المنفكّة عنهم ، و الّا فاذا فُرض

ان العمل الحسن يصدر منهم بدون العلم و الاختيار المرتبط بوجودهم، فاتهم سيكونون أشبه بالساعة التي تُنصب فتتحرك دون اختيار، او كمثل مفتاح الباب الذي يفتح الباب دون اختيار و إرادة، بل بسبب حركة اليد.

فأى فضيلة و شرف سيكون لهم في مثل هذه الحالة ؟!!

و إضافة الى ذلك فائنا نعلم لل الأنبياء يتلقّون الوحى فلا يُخطئون في التلقّى و التبليغ ، و لو كان هذا التلّقى و التبليغ غير مستند الى القوّة النفسانيّة و الملكة الموجودة فيهم ، و بدون الأسباب الموجودة بوجود الأنبياء و المقترنة بواقعيّتهم و وجودهم ، لاستلزم ذلك للله هذه الأفعال ستصدر بدون علم النبيّ و إرادته ، و بذلك فان أفعال النبيّ ستخرج عن الاختيار ، و هو ما يتنافى مع افتراضنا بأن النبيّ مختار كسائر أفراد البشر .

و بناءً على هذا فان كل الأفعال التى تصدر عن الأنبياء قولاً و فعلاً ، و المعجزات التى تظهر على يدهم ، كانت كلّها بسبب علمهم و اختيارهم ، و مستنده الى ملكتهم و كيفيّتهم و حالتهم القلبيّة ، و ذلك كلّه مستند أيضاً الى إذن الله و حفظ الملائكة الذين يحفظ ون جهذا الطريق حالاتهم القلبيّة و الاختياريّة و صورهم العلمية و ملكاتهم النفسيّة .

و ينتهى هنا بحثنا عن عصمة الأنبياء ، و يتضّح بشكل كامل كيفيّة إفاضة هذه الموهبة الالهية ، و يتعيّن فضلهم و شرفهم بالنسبة لسائر البشر ، فلا بدّ من أجل توضيح مقاماتهم و درجاتهم التى ذكرناها فى الدروس السابقة من نبحث عن كيفيّة الخلقة و عن كيفيّة حصول ملكة العصمة فيهم ، و هذا ما يحتاج الى عدّة أبحاث .

#### الخلقة عبارة عن الظهور لا الولادة و الخروج:

البحث الأوّل: لنّ عالم الخلقة بـما فيه الموجودات الجردة والماديّة، هو ظهورٌ لنور وجود البارى تعالى شأنه، و جميع الممكنات هي مظاهر

و تجليّات لتلك الذات المقدّسة ، و لذلك فانّ كلّ ممكن يقتبس بقدر سعة ماهيّته و قابليّته من نور وجود الحقّ تعالى ، فينعكس شعاع ذلك النور الطاهر في مرءاة وجوده ، فيتخلّع بخلعة وجوده .

و ليس معنى الخلقة خروج شىء من ذاته المقدّسة و إيجاد شىء مستقلّ فى الخارج ، بحيث يقوم بنفسه و يستند الى نفسه فى أصل الوجود ، أو فى استمراره أو فى الصفة و الفعل .

و بناءً على هذا فان جميع عالم الوجود عدا ذات الرب عقائم به و مستند اليه و معتمد عليه ، مجيث الله لو فصل عن هذا الإتكاء و القيام و الاعتماد لحظة واحدة لا نغمر عالم الخلقة في ظلمة الفناء و العدم .

يَا يُّهَا النَّاسُ أَنْتُمُ الفُقَرَآءُ إِلَى اللَّهِ وَ اللَّهُ هُوَ الْغَنيُّ الْحَمِيدُ \.

و على هذا الأساس فان اظهار الأنبياء لعجزهم و مسكنتهم مقابل ساحة اللّه سُبحانه ، و مشاهدتهم فاقتهم و فقرهم أمام الذات القدسيّة ، و تعفيرهم سيماء التذلّل في الستراب في مناجاتهم ، لم يكن تصنّعاً أو مُجاملة ، بل كان حاكياً عن أمر حقيقيّ واقعيّ ، و لذلك فاننا لا نفريّق من هذه الجهة بين الأنبياء و الأئمة و سائر الناس من في صنف أو طبقة ، فكلّ ما يمتلكه أحد يمتلكه بالله و مع الله ، امّا بدون الله فان الجميع لا يمتلكون شيئاً .

#### أساس عالم الوجود مبنى على اختلاف الموجودات:

البحث الثانى: لنّ اساس عالم الوجود مبنى على الاختلاف فى الظهورات و التجليات، و هذه المسألة كانت مشهودة فى الفلسفة تحت عنوان (الواحدُ لاَيَصْدُرُ مِنْهُ إلّا الواحدُ) وفى العرفان تحت عنوان (لاَ

١ الأية ١٥ ، من السورة ٣٥ : فاطر .

تِكْرَارَ فِي التَجَلِّي) من قبل العرفاء الأجلاء من الأولياء ذوى العزة ولل العرفاء الأجلاء من الأولياء ذوى العزة و المقدار ، كما كانت مورد بحث الحكماء الراشدين المسلمين .

اى الله يستحيل في جميع عالم الخلقة وجود موجودين متساويين من جميع الجهات . نعم ، يوجد بعض الموجودات المتشابهة في بعض الجهات ، ولكن وجود موجودين متشابهين متماثلين من جميع الجهات أمر يمتنع تحقّقه .

وقد أقرّت العلوم التجريبيّة اليوم بهذا الأساس، و أثبتت على ضوء القياس و الإستقراء و التجارب المستمرّة بأنّه لا يوجد تشابه من جميع الجهات بين موجودين اثنين، و لنّ لكلّ موجود مسميّزات منحصرة به. حتّى الله لا يوجد بين أفراد الإنسان منذ خلقة ءادم أبي البشر الى يوم القيامة انسانان متشابهان من جميع الجهات، لا من جهة الذاتيّات و الصفات، و لا من جهة الأعراض الزمانية و المكانيّة و الكيفيّة و الكميّة و غيرها، حتّى انّه لا يوجد انسانان متشابهان في الخطوط الموجودة في بنان أصابعهما و في الخطوط المنقوشة على بدنيهما، و يُستفاد من هذا الاختلاف في أمر تشخيص هويّة المجرمين.

بل لنّ خطوط الجلد الموجودة في أيّ نقطة من جسم الإنسان تختلف عن غيرها في جزء ءاخر من نفس الجسم، فالخطوط الموجودة على أصابع الكفّ الأيمن مثلاً تختلف عن الخطوط الموجودة على أصابع الكف الأيسر، و خطوط سببّابة اليد اليمنى تختلف عن خطوط بقيّة الأصابع في نفس الكف.

و لذلك ، و على أساس هذا الأصل الكلّى و الدائمي فان كل فرد من أفراد الإنسان يختلف في تشكيل الخلقة عن الأخر ، و كما يتفاوتان في السيماء و الشكل و الشمائل ، فاتهما يتفاوتان أيضاً الى حدّ كبير في

الملكات و الغرائز .

و يلاحظ في مرحلة الطفولة لنّ بعض الاطفال يتفاوتون في مقدار السخاء و الايثار، و في الحياء و العفّة، و في المتانة و الأصالة، و في المتانة و الأئمة يتفاوتون مع الشجاعة و الذكاء و الفهم و النباهة، لذا فإن الأنبياء و الأئمة يتفاوتون مع سائر البشر، بل لنّ الانبياء في نفس الوقت الذي بُعثوا فيه بأجمعهم من قبل الله و أوكلت اليهم مهمّة ابلاغ الرسالة، و مع اتفاقهم على دعوة الناس الى مقام التوحيد، و بعبارة مختصرة، مع النهم كلّهم من مبدأ واحد و يرجعون الى مرجع واحد، و ان مجيئهم و ذهابهم من مكان واحد و الى مكان واحد، يشهد على ذلك قوله تعالى على لسان المؤمنين:

لاَ نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِّن رُّسُلِهِ \.

فاتهم في نفس الوقت يختلفون و يتفاوتون من جهة سعتهم الوجودية ، التي يتبعها تفاوتهم في الخرائز و الصفات و المواهب الالهيّة .

تِلْکَ الرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ مِّنْهُمْ مِّن كَلَّمَ اللَّهُ وَ رَفَعَ بَعْضَهُمْ دَ رَجَات وَ ءَ اَتَيْنَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ الْبَيِّنَتِ وَ أَيَّدْنَهُ برُوح الْقُدُس \.

و هذا الاختلاف واضح و مشهود في هذه الأيات المباركة التي تشرح قصص الأنبياء و صفاتهم .

جميع الموجودات التي تحمل القوّة و الاستعداد تتحرّك باتّجاه الكمال :

البحث الثالث: لنَّ هناك حركة نحو الكمال في جميع الموجودات التي تمتلك قورةً و استعداداً ، و التي ينبغي ان توصل قابلياتها الي مرحلة

١\_ الأية ٢٨٥ ، من السورة ٢ : البقرة .

٢\_ صدر الأية ٢٥٣ ، من السورة ٢ : البقرة .

الفعليّة. و نتيجة هذا السير و الحركة هي العبور من مراحل الكمون و الاستعداد و الوصول الى مراحل ظهور الكمال و الفعليّة. و هذه الحركة موجودة في جميع موجودات عالم الطبع ، بما فيها الانسان و الحيوان والنبات و الجماد ، كما لنّ السير و العبور من المراحل البدائية الى المراحل النهائية أمر مشهود .

و لأنّ الأنبياء و الأولياء هم كسائر أفراد البشر غير مستثنين من هذه القاعدة ، فاننا نرى لنّ مراحل تكوينهم تبدأ في هذا العالم من سُلالة من ماء مهين ، ثم تطوى مراحل استعدادها و فعليّاتها المختلفة ، و تتخطّى مراحل الاستعداد واحداً بعد ءاخر ، من نطفة و علقة و مضغة و تشكّل العظام و إكسائها باللحم ، ثم انشاء خلقة الروح و تبديل المادة الى النفس المجردة الناطقة ، فتستقبل مراحل الفعلية واحدة بعد اخرى ، الى أن تصل الى مرحلة الفعليّة التامة :

يَأْيُّهَا الْإِنْسَانُ إِنَّكَ كَادحٌ إِلَى رَبِّكَ كَدْحًا فَمُلَقِيهِ \.

كما لل الأنبياء هم من جهة السير و الحركة الطبيعية و الطبعية و الطبعية و الطبعية و الطبعية و الماديّة كسائر أفراد البشر في حركة من الصغر الى الكبر، و من الضعف الى القوّة ، و من صغر الجسم الى كبره ، يدلّ عليه قوله تعالى :

قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِّثْلُكُمْ `.

و قوله تعالى في ءاية أخرى :

وَ قَالَ الْمَلَأُ مِنْ قَوْمِهِ الَّذِينَ كَفَرُوا وَ كَذَّبُوا بِلِقَاء الْأُخِرَة وَ أَتْرَفنَاهُمْ فِي الْحَيَوة الدَّنْيَامَاهَ ذَا إِلاَبُشَرِمُ تُلْكُمْ يَأْكُلُ مِ مَا تَأْكُلُونَ مِنْهُ وَ يَشْرَبُ

١ الأية ٦ ، من السورة ٨٤ : الانشقاق .

٢\_ الأية ١١٠ ، من السورة ١٨ : الكهف .

#### مِمَّا تَشْرَبُونَ ال

سكما انهم من وجهة نظر الكمالات الروحية و بروز القابليّات و الغرائر و الصفات الباطنيّة و الملكات في سير و حركة ، شأنهم شأن سائر أفراد البشر ، حيث يقومون مدّة عمرهم بإيصال تلك الجواهر المكنونة الى مرحلة الظهور و الفعليّة التامّة .

#### كمال كلّ موجود هو فعليّة القابليات الموجودة فيه .

البحث الرابع: لنّ حصيلة و نتيجة إيصال القابليات الى مرحلة الفعليّة أمر يتبع مباشرة للقابليات نفسها ، ففعليّة الانسان مشلاً تابعة للقابلية الانسانيّة ، و فعليّة الحيوان تابعة لقابلية ذلك الحيوان ؛ فالنعامة لن تصل في سيرها التكاملي أبداً الى فعليّة صقر الصيد ، كما لنّ فعليّة و كمال الخروف لن تظهر قابليات الجمل و الحصان . فكلّ واحد من هذه الانواع المختلفة و الأصناف المتفاوتة من الحيوانات يتحرك في جهة تلك الغريزة و القابلية ، و يوصلها الى مقام الظهور و البروز و الفعليّة و التماميّة .

على لنّ جميع البشر ، كما النهم من وجهة نظر المادة و الطبع و من جهة تكاملهم و تماميّتهم في سير و حركة ، فائهم إلزاماً في حركة و سير من وجهة نظر الكمالات الروحية ، و وفقاً للغرائز و الصفات التي وُهبت لهم ، من أجل إكمال أنفسهم و إيصالها الى الفعليّة المحضة . لذا يستحيل ان تكون فعليّة فردين من افراد البشر متساوية و متماثلة من جميع الجهات .

و هكذا فان عيسى لن يكون موسى ، و موسى لن يكون عيسى ، لكنهما في حال النطفة أو في حال الكنهما في حال النطفة أو في حال

١\_ الأية ٣٣ ، من السورة ٢٣ : المؤمنون .

الجنين او في حال الطفولة. و عيسى على نبيّنا و ءاله و عليه السلام مع الله قد بُعث نبيّاً بينما كان طفلاً يتكلّم في المهد، فالله في حال نزول الانجيل و بروز المعجزات الالهيّة و دعوة بنى اسرائيل، من شفاء الأبرص و إحياء الموتى و شفاء العُمى منذ ولادتهم، كان غير عيسى الذي كان في بطن أمّه مريم، و هكذا الحال بالنسبة الى باقى الأنبياء.

انتظار الله سبحانه و عالم الوجودمن كلّ فرد هو كماله المطلوب لا كمال غيره:

البحث الخامس: ان انتظار عالم الواقع و الخارج من كل فرد هو كماله المطلوب لا كمال غيره، فالعوالم المجردة و غير الجردة من العقول و الملائكة و الكواكب، و سيّارات الشمس و القمر، و الليل و النهار تتوقّع و تنتظر من كل فرد ايصال ثرواته الالهيّة على نحو حسن الى مرحلة الفعلية، و أن لا يُهدرها أو يُفسدها، و لا تنتظر منه أن ينال في مسيرته و حركته المراحل الفعليّة لسائر الموجودات التي تختلف عنه في اعطاء الغرائز و الصفات الالهيّة:

لاَ يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا '.

لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا مَآءَاتَاها ٪.

انَّ اللَّه هو العدل المحض ، لذا فانَّه لا يظلم مثقال ذرَّة :

إنَّ اللَّهَ لَا يَظْلِمُ النَّاسَ شَيْئًا ".

لأنَّ الظلم يعنى الانتظار و الـتوقّع من النملة و تكليفها بالقفز كمـا تفـعل

١\_ الأية ٢٨۶ ، من السورة ٢ : البقرة .

٢\_ الأية ٧ ، من السورة ٤٥ : الطلاّق .

٣\_ الأية ۴۴ ، من السورة ١٠ : يونس .

الجرادة ، فإن خالفت عُذّبت و عوقبت ، امّا اذا الْتُظِرَ من النملة ، حسب شعورها و إدراكها ، أن لا تسلب ظلماً حبّة من فم نملة أصغر ، فان هذا ليس بظلم ، و هذا التكليف تكليف بالحق بمقدار القابليّة و الفهم و الإدراك ، و متلائم و السعة و الظرفيّة الوجوديّة للنملة ، و هو عين العدل المحض .

و اذا ما كلّف الله أفراد الأمّة بمثل التكليف الذى كلّفه للأنبياء فان هذا سيكون ظلماً ، اما اذا انتظر من كلّ فرد من أفراد الأمّة ظهور و بروز استعداداتهم و قابلياتهم في طيّ طريق اللّه و لقاء حضرته ، و كلّفهم بالجاهدة و الصبر و العبودية قدر سعتهم و ظرفيّتهم في متابعة ذلك النبيّ ، فانّه لن يكون ظلماً أبداً .

### الأنبياء يـمتلكون العلم و الاختيار في جميع أفعالهم ، معجزة كانت أم غير معجزة :

البحث السادس: لنّ الأنبياء يــمتلكون علماً و اختياراً شأنهم شأن سائر افراد البشر، و الافعال التى تصدر عنهم بعنوان المعجزة أو الوحى الالهى الذى يبلغونه للناس، او فى مقام العبودية و الاستكانة عندما يعفّرون وجوههم بتراب المذلّة امام الله، هى كلها نابعة من علمهم و اختيارهم، فلا يصدر شيء منهم اضطراراً أو إجباراً، لكن التزكية و الطهارة و العلم و القدرة الفكريّة و العملية تترشح كلّها بإذن اللّه من كيانهم، و يظهر ـ تبعاً لذلك ـ ءاثار و خواص عجيبه و خارقة للعادة.

و الأن و قد أصبحت هذه الأبحاث واضحة و معيّنة ، فقد اتّضح كذلك كيفيّة خلقة الأنبياء و الأئمة عليهم السلام و كيفيّة عصمتهم .

فأولاً لن ملكة العصمة في الأنبياء التي تحذّرهم من أي خطأ أو معصيه ، كانت اثر الموهبة الالهية ، و منسجمة كاملاً مع عنوان الوراثة و التأييد بروح القدس ، لكن هذه العصمة كانت كذلك في المراحل الاولية

بعنوان القوة و القابليّة ، و هي معهم في كلّ الأحوال ، في النوم و اليقظة و التجليّات ، و قد وصلت ؛ على اثر الجاهدة و العبوديّة التامة والابتلاءآت الثقيلة و الامتحانات الكثيرة ؛ الى مرحلة الفعليّة و التماميّة .

عيناً مثل سائر الملكات المكتسبة لأفراد البشر من العلوم و الفنون و الصنائع ، التي تبقى \_ بعد حصول الملكة \_ في أعلى درجاتها لا تنفصل عنهم أبداً ، و تبقى في كلّ حال ملازمة لوجودهم .

ان فعليّة و تماميّة هذه الملكة أمر اكتسابى ، لكن أصلها (أى القابليّة و الاستعداد) موهبة تختص مراحلها العالية بالأنبياء و الأئمة ، كما وُهبت سائر مراحلها لأولياء الله و المقرّبين له بحسب اختلاف درجاتهم .

ثانياً: ان ملكة العصمة فضيلة و شرف علمي اختياري، و هي من صفات نفوس الأنبياء، و التي أصبحت على هذا الأساس سبباً في كرامتهم و شرفهم، و ميزتهم عن سائر أفراد الأمّة، عيناً مثل ملكة علم الطب و الرياضيّات و الفلك التي تميّز عالم الطب و عالم الرياضيات و عالم الفلك عن سائر الأفراد، مع هذا الاختلاف لنّ ملكة العصمة هي ملكة الواصل الى الواقع و متن الحقيقة، و العلم الحضوري بالنسبة الى الأشياء، و الوصول الى حقيقتها الخارجيّة، و بالطبع فكما لنّ الخطأ و الذنب ليس له معنى في متن الخارج، فان الذنب و الخطأ كذلك لا معنى له لدى الأنبياء.

بيد لنّ ملكة علم الطب و الرياضيّات ليست كذلك، فهى تمنح القوة فقط لنفس الطبيب و عالم الرياضيّات في مجالٍ معيّن، بحيث يمكنه الاستفادة من ملكته و اظهار ءاثارها في الخارج في أيّ لحظة يشاء.

ثالثاً: ان إعطاء هذه الملكة للأنبياء و عدم إعطائها لغيرهم ليس ظلماً و لا جوراً، لأن الظلم سيكون حين يُنتظر من موجود ما نضح ءاثار تزيد عن حد وجوده ؛ و الله سبحانه لم يكلف غير الأنبياء بالتكليف الذي حم لهم

ايّاه حسب السعة الوجوديّة لنفوسهم لئلاّ يكون ذلك ظلماً ، بل انّه كلّف كلّا حسب قابليّته و استعداده ، علماً بأنّ قابليّة و استعداد الموجودات ليسا خارجين عن إحاطة قدرة الله بل هي بإعطائه ، و كلام ابن سينا ( مَا جَعَلَ اللّه الْمِشْمِشَةَ مَشْمِشَةً بَلْ أُوْجَدَهَا) له دلالة جيّدة على ذلك .

و بناءً على هذه فان الخالق العليم قد خلق الموجودات، و من جملتها أفراد الإنسان مختلفة متفاوتة دون أى ذرة من الاستحقاق الذاتى، و ابتلى كلّاً منها في طريق تكاملها، و من جملتهم الأنبياء الذين ابتلاهم بسبب تفوق قابليّتهم التي وهبها الله لهم على قابليّات الأخرين بابتلاء آت أعجب و امتحانات أصعب و مجاهدات أشق ، فسلكوا هذا الدرب و طووا هذا السبيل بقدم الطاعة و الاختيار. و أخيراً، و لأن الكمال مختص بالله وحده، فان مرجع الكمالات من الأنبياء أو غيرهم، الى الله وحده. أ

لقد تجلّى الله سبحانه و تعالى فى الأنبياء تجلياً تاماً، و تجلّى فى نبيّ الاسلام تجلّيا أتم و أكمل ، كما تجلّى فى سائر الموجودات تجلّيات متفاوتة ، و لا يعنى هذا أنّ الله أخرج شيئاً من وجوده فأدخله فيهم ، أو أنّه

ا\_ يقول الشيخ محمد جواد مغنية في كتاب ( الشيعة و التشيّع ) ، طبع مكتبة المدرسة و دار الكتاب اللبنابي \_ بيروت ، حي ٣٧ و ٣٨ : العصمة قوة تمنع صاحبها من الوقوع في المعصية و الخطأ ، بحيث لا يترك واجباً و لا يفعل محرّماً ، مع قدرته على الـترك و الفعل ، و اللا لم يستحق مدحاً و لا ثواباً ، أو قل : ل المعصوم قد بلغ من التقوى حداً لا تتغلّب عليه الشهوات و الأهواء ، و بلغ من العلم في الشريعة و أحكامها مرتبة لا يخطىء معها أبداً .

و يقول فى التعليقة : قال الإمام يصف نفسه : مَا وَجَدَ النّبَيُّ صَلّى اللّهُ عَلَيْهِ وَءَ الِــهِ لِــى كَذُبْةً فى قَوْل ، و لا خَطَلَةً فِى فِعْل ؛ وَ كُنْتُ أَتَّبِعُهُ اتَّبَاعَ الْفَصِيلِ أَثَرَ أُمِّهِ . يَرْفَعُ لِى كُلَّ يَوْمٍ نَمِـيراً مِنْ أَخلاَقِهِ ، وَ يَأْمُرُنِي بِالإِقْتِدآءِ بِهِ . و هذا معنى العصمة عند الشــيعة ، لا كــذب فى قــول و لا زلّة فى فعل .

سلب ملكية صفة و ملكة ما فنقلها اليهم .

لَمْ يَلِد وَ لَمْ يُولَد وَ لَمْ يَكُن لَّهُ كُفُوا أَحَدُ الْ

فلا يوجد في عالم التوحيد موجود غير ذاته الأحدية المقدّسة ، له بنفسه شيء يستحقّ المدح ، لا الأنبياء و لا غيرهم ، بل ل كلّ شيء من الله و راجع اليه .

#### لَهُ الْحَمْدُ فِي الْأُولَى وَ الْأُخِرَةِ . ٢

الحمد و الشكر مختصّان بذات الخسالق المقدّسة في النشئة الاولى وفي النشئة الاخرى .

بلى، هذا المدح و الفضيلة و الشرف فى عالم الكثرة و ظهور الموجودات على حسب اختلاف الكثرات و الاعتبارات، و من الواضح أن الأنبياء هم أفضل و أشرف جميع الموجودات لأنّ سعتهم الوجوديّة أكثر من جميع الموجودات، و لأن إدراكهم و علمهم أعلى، و مجاهدتهم و ابتلاء آتهم أكثر، و المحمّد للمؤ و اخراً و ظاهراً و باطناً.

كانت هذه مطالب بيّناها في شأن العصمة الكليّة للأنبياء .

إثبات عصمة أميرالمؤمنين عن طريق اتّحاد نفسه مع نفس رسول الله.

ان أمير المؤمنين لـ ه حكم نفس رسول اللَـ ه بــ مقتضى النصوص الصريحه ، و لذلك فان قلبـ ه المبـارك لـ ه ملكـة العصمـة القدسيّة . و الروايـات الواردة في اتّحاد روحه عليـ ه السـلام مع روح رسول اللَـ ه صلّـى اللَـ ه عليـ ه و ء اله ، عن طريق أهل السنّة كثيرة ، و نذكر بعضها كنماذج :

١\_ الأية ٣ و ٤ ، من السورة ١١٢ : الإخلاص .

٢\_ الأية ٧٠ ، من السورة ٢٨ : القصص .

يقول القندوزي الحنفي :

و فى المناقب عن على بن الحسن ، عن على الرضا ، عن ءابائه ، عن أمير المؤمنين على على عليهم التحيّة و السلام .

قَالَ : إِنَّ رَسُولَ اللَهِ صلّى اللَه عليه و ءاله خَطَبَنَا فَقَالَ : أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّهُ قَدْ أُقْبَلَ إِلَيْكُمْ شَهْرُ اللَهِ بِالبَرَكَةِ وَ الرَّحْمَةِ والْمَغْفِرَةِ ، وَ ذَكَرَ فَضْلَ شَهْرِ رَمَضَانَ ثُمَّ بَكَى ، فَقُلْتُ : يَا رَسُولَ اللّهِ مَا يُبْكِيكَ ؟

فَقَالَ: يَا عَلِيُّ ! ٱبْكِي لِمَا يُسْتَحَلُّ مِنْكَ فِي هَذَا الشَّهْرِ ؛ كَــأَنِّي بِـكَ وَ أَنْتَ تُرِيدُأَ نَ تُصَلِّي ، وَ قَدِ انْبَعَثَ ٱشْقَى الأُوَّلِينَ وَ الأَخِرِينَ ، شَقِيقُ عَاقِرِ نَاقَةِ صَالِح ، يَضْرُبُكَ ضَرَبْهَ عَلَى رَ أَسِكَ ، فَيَخْضبُ بِهَا لِحْيَتَكَ .

فَقُلْتُ : يَا رَسُولَ اللَّهِ وَ ذَلِكَ فِي سَلاَمَةٍ مِنْ ديني ؟

قَالَ : فِي سَلاَمَةٍ مِنْ دينك .

قُلْتُ : هَذَا مِن مَوَاطِن الْبُشْرَى وَ الشُّكْر .

ثُمَّ قَالَ: يَا عَلِى المَّن قَتَلَکَ فَقَد قَتَلَنی ، وَ مَن ٱبْغَضَکَ فَقَد ٱبْغَضَنی، وَ مَن اَبْغَضَک فَقَد اَبْغَضَنی، وَ مَنْ سَبَّک فَقَد سَبَّنی ، لِأَنَّک مِنِّی کَنَفْسِی ، ر و حُک مِن ر و حِی ، وَطِینَتُک مِن طِینَتِی ، وَإِنَّ اللَّهَ تَبَارک و تَعَالی خَلَقَنی و خَلَقَک مِن نُوره ، وَاصْطَفَانی و اَصْطَفَاک ، فَاخْتَارنی لِلنُّبُوةَ و اَخْتَارک لِلاِمَامَة .

فَمَنْ أَنكَرَ إِمَامَتَكَ فَقَدْ أَنْكُرَ نُبُوَّتِي . يَا عَلِى الْنَتَ وَ صِيِّى ، وَ وَارِثْى، وَ أَبُو وَلْدِى ، وَ زَوجُ ابْنَتِى ، أَمْرُكَ أَمْرِى ، وَنَهْيُكَ نَهْيى ، أَقْسِمُ بِاللّه اللّذِى بَعْتَنى بِالنَّبُوَّةِ ، وَ جَعَلَنى خَيْرَ البَرِيّةِ ، إِنَّكَ لَحُجَّةُ اللّهِ عَلَى خَلْقِهِ ، وَ أُمِينُكُ عَلَى سِرِّه وَ خَلِيفَةُ اللّهِ عَلَى عَبَاده '.

و قد وردت في هذه الرواية فقرات صريحة في اتّحاد روح على عليه

١\_( ينابيع المودّة ) ، ص٥٣ .

السلام المقدّسة مع روح النبيّ، و أكثر ما يستحقّ التأمّل و الاهتمام قولـه صلى الله عليه و ءاله: فَمَنْ أَنْكَرَ إِمَامَتَكَ فَقَدْ أَنْكَرَ نُبُوّتِتي .

اذ يتضح منها لن مسألة الإمامة هي روح الإسلام و حقيقة الإيمان ، الى الحد الذي يصبح الإنسان بدونها عارياً عن الايمان و مُنكراً للنبوة، و لو اعترف ءالاف المرات بالنبوة.

يقول في ( السيرة الحلبيّة ) : قَالَ أَبُوبَكُر : سَمِعْتُ رَسُولَ اللّهِ صلّى اللّه عليه [وءاله] و سلّم يقُولُ : عَلِيٌّ مِنِّي بمَنْزلَتِي مِنْ ربِّي '.

و يقول القندوزى : عَن عمران بن حصين رضى الله عنه ، قال : قَــالَ رَسُولُ اللّهِ صَلّى اللّه عليه و ءاله : عَلِيٌّ مِنِّى وَ أَنَا مِنْهُ ، وَ هُـــوَ وَلِــيُّ كُــلِّ مُؤمِن وَ مُؤْمِنَةٍ بَعْدِى . رواه صاحب الفردوس '.

كما يروى عن سلمان قال: قال رسول الله صلى الله عليه و ءاله: لِكُللِّ بَنِ أَبِي طَالِبٍ . رواه صاحب نَبِيًّ صَاحِبُ سِلِّي عَلِي ٌ بْنُ أَبِي طَالِبٍ . رواه صاحب الفردوس ".

و يقول أيضاً: على عليه السلام رفعه عنه صلّى الله عليه و ءاله: خُلِقْتُ أَنَا وَ عَلِيٌّ مِنْ نُورو اَحِدٍ '.

و يروى كذلك عن أنسقال: رَأيتُ رَسُولَ اللّهِ جَالِسَاً مَعَ عَلِي َّفَقَالَ: أَنَا وَ هذا حُجَّةُ اللّهِ عَلَى خَلْقِهِ. رواه صاحب الفردوس <sup>٥</sup>.

و يروىكذلك عن عبداللهبنمسعود قال: قَالَ صلَّى اللَّهعليه

١\_ ( السيرة الحلبيّة ) ، ج ٣ ، ص ٤٠٠ .

٢\_( ينابيع المودّة )، ص٢٣٤.

٣\_( ينابيع المودّة ) ، ص٢٣٥ .

٤\_ ( ينابيع المودّة ) ، ص٢٥٦ .

٥\_( ينابيع المودّة )، ص٢٣٩.

[وءاله] و سلّم: أَنَا وَ عَلِيٌّ مِن شَجَرَةٍ وَ اَحِدَةٍ وَالنَّاسُ مِنْ أَشْجَارٍ شَتَّى . رواه صاحب الفردوس '.

و يقول أيضاً: يروى صاحب كتاب ( مودة القربى ) عن ابن عبّاس رضى الله عنه رفعه: خُلِقْتُ أَنَا وَ عَلِيٌّ مِن شَجَرَةٍ وَ النَّاسُ مِن أَنْهُ عَنه رفعه : خُلِقْتُ أَنَا وَ عَلِيٌّ مِن شَجَرَةٍ وَ النَّاسُ مِن أَنْهُ عَلَى اللهُ عَنه رفعه : خُلِقْتُ أَنَا وَ عَلِيٌّ مِن شَجَرَةٍ وَ اللَّاسُ مِن أَنْهُ عَالَى اللهُ عَنه رفعه : خُلِقْتُ أَنَا وَ عَلِيٌّ مِن شَعَى .

و فى رواية عنه: خَلَقَ الأنبياء مِن أَشْجَارِ شَتَّى وَ خَلَقَنى وَ عَلِيًا مِن شَجَرَة وَ الْحَسَنُ وَ الْحُسَيْنُ ثِمَارُهَا ، وَ الْحَسَنُ وَ الْحُسَيْنُ ثِمَارُهَا ، وَ الْحَسَنُ وَ الْحُسَيْنُ ثِمَارُهَا ، وَ أَلْحَسَنُ وَ الْحُسَيْنُ ثِمَارُهَا ، وَ أَلْحَسَنُ وَ الْحُسَيْنُ ثِمَارُهَا ، وَ أَنْ الْحَسَنُ وَ الْحُسَنُ وَ الْحُسَنُ وَ الْحَسَنُ وَ الْحَسَنُ وَ الْحَسَنُ وَ الْحَسَنُ وَ اللَّهُ اللَّهُ عَنْهَا هَوَى اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّ

### ايثار و تضحية أميرالمؤمنين لرسول الله:

لقد لازم أمير المؤمنين عليه السلام النبي في جميع المراحل، وكان يفديه بروحه و لا يتوانى دقيقة عن الإيشار، وكان كفّار قريش يعذّبون المسلمين كثيراً حتّى أجبروهم على الهجرة الى الحبشة بإذن رسول الله.

و قد ذهب الرسول الأكرم صلى الله عليه و ءاله مرة الى الطائف لطلب النصرة و المساعدة و استنصرهم قائلاً: لا أكره أحداً منكم ، اتما أريد

۱\_ ( ينابيع المودّة ) ، ص ٢٣٦ . و أورد هذه الرواية أيضاً في بحـار الأنـوار ج ٣٨ ، ص ٢٠٩ الطبعة الحروفيّة ، عن ( كشف الغمّـة ) ، عـن (المنـاقب) للخوارزمـي . و أوردهـا في ص ٣٢٤ و ٣٢٥ عن (الأمالي) للشيخ الطوسي ، لنّ رسول اللّه صلى اللّه عليه و ءاله قال : يا علـيّ خلق اللّه الناس من أشجار شتى ، و خلقني و أنت من شجرة واحدة أنا أصلها و أنـت فرعـها ، فطوبي لعبدٍ تـمسّك بأصلها و أكل من فرعها .

كما أورد في ج ٣٥ عن (بحار الأنوار) ص ٣٥ نقلاً عن ( عيون أخبار الرضا ) الله عليه السلام قال : قال النبيّ صلى الله عليه و ءاله لعليّ [عليه السلام] : الناس من أشجار شتّى و أنا وأنت من شجرة واحدة

٢\_( ينابيع المودّة )، ص٢٥٦ .

ان تـمنعوني مـمّا يُراد بي من القتل حتى ابلغ رسالات ربّي ١٠

فلم يقبله أحد ، و قعدوا له صفّين ، فلمّا مرّ رسول الله رجموه بالحجارة حتّى أدموا قدمه ، ثم أخرجوه من الطائف .

و لمّا توفّی أبوطالب اجترأت قریش علمی رسول اللّه ، فلم یعودوا یتورّعون عن إصابته بكلّ أنواع الأذی ، و كانوا یرجمون بیته دوماً بالخشب و الحجارة ، و يُهيلون عليه التراب في الطريق .

و عاد رسول الله الى بيته يومـاً و ءاثــار الــتراب علــى رأســه و وجهــه ، فكانت احدى بناته تغسل التراب عن رأسه و وجهه و تبكى فيقول لها :

لا تبكى يا بُنيّة! لنّ الله مانع أباك! ...

ثم لن الانصار قدموا الى رسول الله و ءامنوا به و بايعوه على اته اذا ذهب اليهم في المدينة لحفظوه مما يحفظون منه أنفسهم و أولادهم، و لمنعوه من عدوّه.

و من جانب ءاخر فقد رأى كفّار قريش بأنّهم عجزوا عن الوقوف أمام دعوته بمختلف الحيل ، و لو بالوعد و الوعيد ، و لنّ عدد المسلمين كان يتزايد يوماً بعد ءاخر ، حتّى صمّموا في النهاية أن يجتمعوا في دار الندوة ليتّخذوا قرارهم النهائي في شأنه ، فاجتمع منهم في دار الندوة أربعون رجلاً بحرباً ، ثم صمّموا على قتل النبّى بعد مناقشات طويلة ، فاختاروا من كلّ قبيلة رجلاً للإشتراك في قتله ، على أن يضربوه ضربة رجل واحد فيضيع دمه بين القبائل ، و لا يستطيع بنو هاشم ان يحاربوا كلّ هذه القبائل فيقنعوا بالدية ، فلا يضيرهم أن يسلّموا الدية الى بني هاشم .

۱\_( تاریخ الیعقوبی )، ج ۲، ص۳۳.

۲\_( تاریخ الطبری ) ، ج ۲ ، ص۸۰.

لقد اتّفقوا على موعد معيّن، فاختاروا من كلّ قبيلة رجلاً شجاعاً ليتسلّلوا الى بيت الرسول ليلاً دون أن يعلم بهم أحد فيقطّعون بسيوفهم إرباً .

و كانوا جادين في قرارهم غاية الجدة، و كتموا ذلك عن الجميع فلم يخبروا به أحداً، و عندما حلّ الموعد المعيّن، و كانوا يتأهّبون لاقتحام منزل النبّي ليلاً، نزل عليه جبرئيل فأطلعه على الأمر:

وَ إِذ يَمْكُرُ بِكَ الَّذِينَ كَفَـرُوا لِيُثْبِتُـوكَ أَوْ يَقْتُلُـوكَأَ و يُخْرِجُـوكَ وَ يَمْكُرُونَ وَ يَمْكُرُ اللَهُ وَ اللَهُ خَيْرُ الْمَاكِرِينَ \.

و أمره أن يترك عليّاً أميرالمؤمنين مكانه و يهاجر الى المدينة ، فأرسل الرسول الأكرم الى عليّ وقال له: يا على " ... انّه قد اوحى الى جبرئيل عن ربّى عزوجل أن أهجر دار قومى ، و انّه أمرنى ان ءامرك بالمبيت على مضجعي لتخفى بمبيتك عليهم أثرى ، فما أنت قائل أو صانع ؟ فقال على عليه السلام: أو تسلمن "بمبيتي هناك يا ني "الله .

قال نعم .

فتبسّم على عليه السلام ضاحكاً، و أهوى الى الأرض ساجداً شكراً لما نبّاً ه رسول الله صلى الله على و ءاله من سلامته. فكان على عليه السلام اوّل من سجد لله شكراً، و أوّل من وضع وجهه على الأرض بعد سجدته من هذه الأمّة. روى ابن الأثير باسناده عن ابن اسحق قال : و أقام رسول الله صلى الله عليه [و ءاله] و سلّم، يعنى بعد أن هاجر أصحابه الى المدينة، ينتظر مجىء جبرئيل عليه السلام و أمره له أن يخرج من مكّة، بإذن الله له في الهجرة الى المدينة، حتّى اذا اجتمعت قريش فمكرت بالنبي و أرادوا

١ الأية ٣٠، من السورة ٨: الأنفال.

برسول الله صلى الله عليه [و ءاله] و سلّم ما أرادوا ، أتاه جبرئيل عليه السلام و أمره أن لا يبيت في مكانه الذى يبيت فيه . فدعا رسول الله صلى الله عليه [و ءاله] و سلّم على بن أبى طالب فأمره أن يبيت على فراشه و يتسجى ببرُدٍ له أخضر ففعل ، ثم خرج رسول الله صلّى الله عليه[و ءاله] و سلّم على القوم و هم على بابه '.

و روى كذلك باسناده عن أبى رافع قال: و خلّفه رسول اللّه صلّى اللّه عليه [و ءاله] و سلّم ، يعنى خلف عليّاً يخرج اليه بأهله ، و أمره أن يودى عنه أمانته . و وصايا من كان يوصى اليه ، و ما كان يؤتمن عليه من مال ، فأدّى على أمانته كلّها ، و أمره أن يضطجع على فراشه ليلة خرج و قال: إنّ قريشاً لم يفقدوني ما رأوك! فاضطجع على فراشه ، و كانت قريش تنظر الى فراش النبيّ صلى الله عليه [و ءاله] و سلّم فيرون عليه عليّاً فيظنّونه النبيّ صلى الله عليه [و ءاله] و سلّم نيرون عليه عليّاً فقالوا: لو صلى الله عليه [و ءاله] و سلّم ، حتّى اذا أصبحوا رأوا عليه عليّاً فقالوا: لو خرج محمّد لخرج بعلى معه ، فحبسهم اللّه بذلك عن طلب النبّى حين رأوا علياً .

### نزف الدم من أقدام على عند الهجرة الي المدينة:

و أمر النبيّ صلى اللّه عليه [و ءاله] و سلّم عليّاً أن يلحقه بالمدينة ، فخرج على في طلبه بعدما أخرج اليه أهله ، يهمشى الليل و يكمن النهار حتى قدم المدينة ، فلمّا بلغ النبيّ صلّى اللّه عليه [و ءاله] و سلم قال : أدعُوا لى عَلِيّاً قِيلَ : يَا رَسُولَ اللّه لاَ يَقْدِرُ أَنْ يَمْشِى ، فأتاه النبيُّ صلّى اللّه عليه [و ءاله] و سلّم ، فلما رءاه اعتنقه و بكى رحمة لما بقدميه من الورم و كانتا تقطران دماً ، فتفل النبيّ صلّى اللّه عليه [و ءاله] و سلّم في يديه و مسح بهما

١\_ ( أسد الغابة ) ، ج ٤ ، ص ١٨ و ١٩.

رجليه و دعا له بالعافية ، فلم يشتكهما حتّى اشهد [عليه السلام]'.

مباهاة الله ملائكته بإيثار أميرالمؤمنين رسول الله بنفسه:

يقول اليعقوبي أ، و يروى القندوزى كذلك قال: روى الثعلبي في تفسيره، و ابن عقبة في ( ملحمته )، و أبوالسعادات في ( فضائل العترة الطاهرة ) و الغزالي في (إحياء العلوم) بسندهم المتصل عن ابن عبّاس، و عن أبي رافع، و عن هند بن أبي هالة ربيب رسول الله و أمّه خديجة أمّ المؤمنين، أنّهم قالوا: قال رسول الله صلّى الله عليه و ءاله: أوحَى الله إلى جبرئيل و مِيكائيل : إنّى قَدء اخيت بينكُما و جَعَلْت عُمْر احدِكُما الطول

فَكِلاَهُمَا كَرِهَ الْمَوتَ ، فَأُوحَى اللَّهُ إِلَيهِمَا : إِنِّىءَ اَخَيـتُ بَيـنَ عَلِـيٍّ وَلِيِّى وَ بَينَ مُحَمَّدٍ نَبيّى ، فآثر عَلِيٌّ حَيَاتَهُ لِنَبيَّى ،

فِرَقَدَ عَلَى فِرَاشِ النَّبِيِّ يَقِيهِ بِمُهْجَتِهِ . اهْبِطَا إلَى الأرضِ وَ احْفَظَاهُ مِن عَدُوهِ . فَهَبَطَا فَجَلَسَ جَبِرائِيلُ عِندَر آسِهِ وَ مِيكَائِيلُ عِندَ رجْلَيهِ ، وَ مِن عَدُوهِ . فَهَبَطَا فَجَلَسَ جَبِرائِيلُ عِندَر آسِهِ وَ مِيكَائِيلُ عِندَ رجْلَيهِ ، وَ جَعَلَ جَبِرائيلُ يَقُولُ : بَخِ بَخٍ مَن مِثْلُکَ يَابِنَ أَبِي طَالِبٍ، وَاللَّهُ عَزَّوَجَلَّ يُبَاهِي بِکَ الْمَلَئِكَةَ ، فَٱنْزَلَ اللّهُ :

وَ مِنَ النَّاسِ مَن يَشْرِى نَفْسَهُ ابْتِغَـاءَ مَرْضَـاتِ اللَـهِ وَ اللَـهُ رؤوفٌ بالْعِبَاد ٤.

١\_( أسد الغابة ) ، ج ٤ ، ص١٩ .

۲\_ ( تاریخ الیعقوبی ) ، ج ۲ ، ص ۳۹.

٣\_ ( ينابيع المودة ) ص٩٢ ؛ كما ورد أيضاً في (تذكرة الخواص) للسبط ابن الجوزى ص ٢٦ ، و في ( أسد الغابة ) ج ٤ ، ص ٢٥ ، و رواه ابن الصبّاغ في ( الفصول المهمّـة ) ص ٣٣ عن الغزالي .

٤\_الأية ٢٠٧ ، من السورة ٢ : البقرة .

و جاء في الروايات أن الرسول صلى الله عليه و ءاله توجه عند خروجه من مكة الى غار (ثور) مباشرة فمكث فيه ثلاثة أيّام، فجاءت العنكبوت فنسجت بيتاً على فوهة الغار، و جاءت حمامة فوضعت بيضها في باب الغار، ثم جاء الكفّار يقتفون ءاثار الرسول صلى الله عليه و ءاله حتى و صلوا باب الغار، لكنّ الله صرفهم عن الدخول الى الغار.

و فى ليلة المبيت اجتمع الرجال من العشائر المختلفة يريدون قتل الرسول صلّى الله عليه و ءاله ، و أرادوا الدخول الى بيته ليقطّعوه إرباً إرباً ، غير لنّ أبا لهبب لم يسمح لهم بالدخول و قال لنّ فى هذه الدار نساء بنى هاشم و بناتهم فاقعدوا بنا على الباب نحرس محمّداً فى مرقده لئلا يفلت من أيدينا .

و أصبح الصباح فاقتحم الرجالُ البيت فوثب على ٌ رافعاً البردة الخضراء عن وجهه ، فقالوا له : أين محمّد ؟ فقال : أجعلتموني عليه رقيباً ؟ ثمّ انّهم لما أدركوا خروج النبّي صاروا في صدد البحث عنه و ملاحقته ، فصان الله نبيّه بحوله و قوته .

يقول السبط بن الجوزى: قال أحمد في الفضائل: حدّثنا يحيى بن حماد، حدّثنا أبو عوانه، حدّثنا أبوبكر بن محمد، عن عمرو بن ميمون قال: إنّى لجالسُ الى ابن عبّاس إذ أتاه رَهط يُقعون في على بن أبىطالب عليه السلام، فردّ عليهم ابن عبّاس قال:

لَمَّا هَاجَرَ رَسُولُ اللَهِ صلّى اللّه عليه [و ءاله] و سلّم ، لَبِسَ عَلِي ً عليه السَّلامُ ثَوبَهُ وَ نَامَ عَلى فِرَاشِهِ ،وكَانَ الْمُشْرِكُونَ يُؤذُونَ رَسُولَ اللهِ صلّى عليه السَّلامُ ثَوبَهُ وَ نَامَ عَلى فِرَاشِهِ ،وكَانَ الْمُشْرِكُونَ يُؤذُونَ رَسُولَ اللهِ صلّى الله عليه [و ءاله] و سلّم . إلى أن قال :

وَ بَاتَ الْكُفّارُ يَرْمُونَ عَلِيّاً عَلَيهِ السَّلامِ بِالْحِجَارَةِ وَ هُــوَ يَتَضَـوَّر قَـد لَفَّر أَسَهُ فِي الثَّوبِ إِلَى الصَّبَاحِ.

الى أن يقول : قال ابن عبّاس : أنشكرَني أمِيرُ المُومِنِينَ شِعْراً قَالَهُ في تِلْكَ الليلة :

وَ قَيْتُ بِنَفْسِي خَـيرَ مَـن وَطَـاً الْحَصَـا

و مَن طَاف بالبَيتِ العَتِيـــقِ و بالحِجْرِ رَسُولُ إله خَافا أَن يَمْكُــرُوا بِهِ

فَنَجَّاهُ ذُو الطَّولِ العَلِى مِنَ المَكْرِ وَ الطَّولِ العَلِي مِنَ المَكْرِ وَ الطَّولُ اللَهِ فِي الغَارِءَ امِناً

مُوَقَّاً وَ فِي حِفْظِ الإلهِ وَ فِي سِتْرِ وَ فِي سِتْرِ وَ فِي سِتْرِ وَ فِي سِتْرِ وَ فِي سِتْرِ

وَ قَدْ وَطَّنْتُ نَفْسِى عَلَى الْقَتْلِ وَ الأَسْرِ ا و أنشد حسّان في ليلهٔ المبيت على ما نقله ابن الجوزى:

مَــن ْذَ ا بِخَاتِمِــهِ تَصَـــد ّقر اَكِعًـــــا

و أُسَــر هَا فِـــي نَفْسِــهِ إسْــرارا

مَنْ كَانَ بَاتَ عَلَى فِرَاشِ مُحَمَّدٍ

و مُحَمَّدُ أُسْرَى يَصْوُمُ الْغَصَارَا مَنْ كَانَ فِي القُرءان سُمِّيَ مُؤْمِنَاً

فِ ي تِسْعِ السَاتِ تُلِينَ عَراراً ا

ثم يقول ابن الجوزى: و قد أشار فى هذا البيت الى قول ابن عبّاس: مَا أُنْزَلَ اللّهُءَ اَيَةً فِى القُرءانِ إِلَّا وَ عَلِى ٌ عَلَيْهِ السَّلامُ أُمِيرُهَا وَ رَأْسُهَا ؟.

١\_( تذكرة الخواص ) ، ص ٢١ .

٢\_ ( تذكرة الخواص ) ، ص ١٠ .

و يقول السيّد الحميرى:

وَ سَرَى بِمَكَّةً حِينَ بَاتَ مَبيتَــهُ

خَيرُ البَريَّةِ هَاربَاً مِن شَرِّهَا

بِاللَّيْلِ مُكْتَتِمَاً وَ لَـمْ يَسْـــتَصْحَبِ

بَاتُوا وَ بَاتَ عَلَى الْفِرَاشُ مُلَفِّقًا ۗ

فَ يَرَونَ أَنَّ مُحَمَّداً لَكمْ يَذْهَبِ

۱- ( ديوان الحميرى ) ، ص ٩٣ ؛ و قـد ذكـر في التعليقـة مـن ص ٩٣ الى ص ١٠٠ مطالب مفيدة .

## التَّرُّسُ ٱلتَّنَابِعُ

منظِنُكُ مَكْنِ الْعَلَى الْمُعْلِينَ الْعَلَى الْمُعْلِينَ الْمُعْلِقَ الْمُعْلِقِ الْمُعِلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعِلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعِلِقِ الْمِعِيلِقِ الْمُعِلِقِ الْمُعِلِقِيلِقِ الْمُعِلِقِ الْمُعِلِقِ

## بسم الله الرّحسمن الرّحيم و صلّى الله على محمّد و ءاله الطاهرين و للله على محمّد و الله الطاهرين و لعنة الله على أعدائهم أجمعين من الآن الي قيام يوم الدين و لا حول و لا قورة الا بالله العلى العظيم

قال اللَّهُ الحكيم في كتابه الكريم:

وَ جَعَلْنَا مِنْهُمْ أُئِمَّةً يَهْدُونَ بِأُمْرِنَا لَمَّا صَبَرُوا وَ كَانُوا بِئَايَتِنَا يُوقِنُونَ \. منصب الامامة أعلى من النبوة:

ينبغى أن نبحث في هذه الأية المباركة عن المراد بالإمام ؟ و عن المراد بالهداية بأمرالله ؟ و عن العلاقة بين تعليل الإمامة بالصبر و الإيقان بأيات الله و بين الإمامة نفسها ؟

و لتوضيح معنى الإمام نقول:

انَّ اللَّه تعالى يقول :

وَ إِذِ ابْتَلَى إِبْراهِيمَ رَبُّهُ بِكَلِمَاتِ فَأْتَمَّهُنَ قَالَ إِنِّــى جَـاعِلُكَ لِلنَّـاسِ إِمَامًا قَالَ وَ مِنْ ذُ رُيِّتِي قَالَ لاَ يَنَالُ عَهْدِي الظَّالِمِينَ '.

و الإمامة التي أعطاها الله لإبراهيم كانت في زمن شيخوخته ، و بعد أن اجتاز جميع الاختبارات و من اهمها ذبح ولده اسماعيل ، فقد كان الله

١\_ الأية ٢٤ ، من السورة ٣٢ : السجدة .

٢\_الأية ١٢٤ ، من السورة ٢ : البقرة .

سبحانه وهبه على الكبر اسماعيل و اسحق:

ٱلْحَمدُ لِلهِ الَّذِي وَهَبَ لِي عَلَى الْكِبَرِ إسْـمَاعِيلَ وَ إِسْـحَقَ إِنَّ رَبِّـي لَسَمِيعُ الدُّعَاء \.

و لأنّ أبراهيم عليه السلام حين أعطى الإمامة فانّــه سألها لذريّته ، لذا فإنّ هذا الإعطاء و هذا السؤال حصلا حين امتلك ذريّة في كبره . فهذا السؤال و الطلب لم يكن له من محلّ في ظاهر الحال قبل حصوله على الذريّة ، و مع يأس ابراهيم و انقطاع أمله فيها . إذ كيف يـمكن للإنسان اليائس من الحصول على الذريّة أن يسأل الله الإمامة لذريّته من بعده ؟ لقد كان عليه ان لا يتعرّض الى هذا الطلب ، أو كان عليه على الأقل أن يقول : إن رزَقْتَني ذُريَّة ؛ إن تعلّقت إرادتك بعد هذا \_مع يأسى \_ فأعطيتني أولاداً فهل ستجعلهم أئمة أم لا ؟

و الدليل على يأس ابراهيم عليه السلام من الحصول على ذريّة هو ءايات القرءان الكريم:

وَ نَبَّنْهُم عَنْ ضَيْفِ إِبْرَاهِيمَ \* إِذ دَخَلُوا عَلَيْهِ فَقَالُوا سَلَمًا قَالَ إِنَّا مِنْكُمْ وَجِلُونَ \* قَالُوا لَا تُوْجَلُ إِنَّا نُبَشِّرُكَ بِغُلَامٍ عَلِيمٍ \* قَالُ أَبَشَّرْتُمُونِي عَلَى أَن مَّسَنىَ الْكِبَرُ فَبِمَ تُبَشِّرُونَ \* قَالُوا بَشَّرْتَاكَ بِالْحَقِّ فَلَا تَكُن مِّنَ عَلَى أَن مَّسَنَى الْكِبَرُ فَبِمَ تُبَشِّرُونَ \* قَالُوا بَشَّرْتَاكَ بِالْحَقِّ فَلَا تَكُن مِّنَ الْقَانطِينَ ٢.

و كانت سارة زوجة ابراهيم يائسة هي الأخرى من إنجاب الأولاد:

وَ امْرَأْتُهُ قَاَئِمَـهُ فَضَحِكَـتْ فَبَشَّـرْنَهَا بإسْـحَقَ وَ مِـنْ وَ رَآء إسْـحَقَ يَعقُوبَ \* قَالَتْ يَاوَيْلَتَى ءَأَلِدُ وَ أَنَا عَجُوزٌ وَ هَذَا بَعْلِى شَيْخًا إِنَّ هَذَا لَشَيْءٌ

١ ـ الأية ٣٩ ، من السورة ١٤ : ابراهيم .

٢\_الأية ٥١ \_ ٥٥ ، من السورة ١٥ : الحجر .

عَجِيبٌ \* قَالُوا أَتَعْجَبِينَ مِنْ أَمْرِ اللّهِ رَحْمَتُ اللَّهِ وَ بَرَكَتُــهُ عَلَيْكُــمْ أَهْــلَ الْبَيتِ إِنَّهُ حَمِيدٌ لَا الْبَيتِ إِنَّهُ حَمِيدٌ مَجيدٌ لا

و يتضح لدينا جيداً من هذه الأيات القرءانيّة لنّ ابراهيم كان يائساً من الحصول على الأولاد في ءاخر عمره ، لذا فان سؤاله الإمامة لأولاده كان حين وهبه الله الإمامة ، و ذلك في سنى الشيخوخته بعد أن وهبه الله السماعيل و اسحق .

و نستنتج \_ بناءً على ذلك \_ ان إمامة ابراهيم كانت بعد نبوته ، و بعد أن أصبح شيخاً كبيراً ، أى ل الإمامة تختلف عن النبوة ، بل هي مقام أعلى و أسمى .

و على هذا الأساس فان المراد بئاية إنّى جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَاماً. النّى سأجعلك قدوة يقتدى بها أفراد البشر في القول و العمل ، فالإمام إذن هو اللذى يجب ان يتبعه الناس في أفعالهم و أقوالهم و سلوكهم ، و في النهاية في أفكارهم و عقائدهم و ملكاتهم .

و من هنا أخطأ بعضُ المفسّرين فتصور وا أن المراد بالإمامة في هذه الأية الشريفة هو نفسه معنى النبوّة ، لإنّ الناس يقتدون بالنبّى في دينهم ، ثمّ أوردوا هذه الأية دليلاً على ذلك : و مَا زُسَلْنَا مِن رَسُولِ إلاَّ لِيُطَاعَ بِإِذِنِ اللّهِ . ' اللّهِ . '

و هو توهم لا محل له أبداً ، لأن لفظ (إماماً) في قوله تعالى (إنّى عَامِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَاماً) وقعت مفعولاً ثانياً لجاعلك ، و لأن (جاعل) اسم للفاعل لا يعمل اذا كان المعنى دالّاً على الماضى و لا يأخذ مفعولاً ، لذا فانّ

١\_ الأية ٧١ \_ ٧٣ ، من السورة ١١ : هود .

٢\_ الأية ٦٤ ، من السورة ٤ : النِّساء .

من المسلّم الله سيكون بمعنى الحال و الاستقبال . أى : يا ابراهيم الله سأجعلك إماماً . و لأنّ ابراهيم في هذا الخطاب كان في منصب النبوة ، لذا فان من المسلّم أن الإمامة هي غير النبوة . و إضافة الى ذلك فانّ الخطاب نفسه : ( إنّى جَاعِلُكَ لِلنّاسِ إِمَاماً ) كان وحياً من السماء ، و لا يمكن أن يحصل دون وجود منصب النبوة ، لذا فانّ ابراهيم عليه السلام كان نبيّاً قبل منصب الإمامة ، و لا الإمامة لن تكون هنا بمعنى النبوة .

لقد كانت هذه الإمامة بعد الإبتلاءات التي مر بها ابراهيم ، و من جملتها ذبحه لولده اسماعيل ، و كانت عند كبر ابراهيم و شيخوخته ، فقد مر عليه \_ قبل ان يُرزق أولاداً \_ الملائكة الذاهبون لإهلاك قوم لوط ، و كان ءانذاك نبيًا مرسلاً ، و نتيجة لذلك فان إمامته كانت بعد درجة النبوة .

و علّة خطأ هؤلاء المفسّرين كثرة استعمال لفظ الإمام في غير الموارد الصحيحة بتسامحات عرفية ، بحيث حصل التصوّر بالله يسمكن إطلاق إسم الإمام على كلّ من يسمتلك رئاسة أو تفوّقاً ؛ و لأنّ النبّى مطاع و متفوّق ، فقد عبّر عنه بالإمام .

لذا فقد فسر البعض لفظ (إماماً) في هذه الأية المباركة بالنبي، و البعض بالرسول، و البعض بالمطاع، و فسره البعض الأخر بالوصي و الخليفة و الرئيس و القائد، و جميعها غير صحيح، لأنّ معنى (النبيّ) من النبأ، و النبأ بمعنى الخبر. فالنبيّ هو الذي يخبره الله سبحانه في باطنه، و هو غير معنى الإمام. كما ان (الرسول) هو المكلّف بوظيفة التبليغ، و لا يستلزم ذلك أن يعتبره الناس قدوةً فيتبعونه في الظاهر و الباطن، أو يسمعون كلامه فيعملون به، و لذلك فانّ معنى الرسول هو أيضاً غير الإمام.

امًا ( المُطاع ) فهو الإنسان الذي له من الاحترام و الحيثيّة بحيث يُطيعه الناس ، و هو من لوازم النبوّة و الرسالة و مختلف عن معنى الإمامة .

و امّـا ( الخليفة ) و ( الوصيّ ) فمعناها النيابة لا الإمامة ؛ كمــا انّ ( الرئيس ) يُقال للشخص الذي يكون مصدراً للحكم ، و يستلزم ذلك أن يكون مطاعاً ، و ليس لإيِّ منها معنى الإمام .

الإمام من مادّة لمّ يؤمّ، و هو \_كما ذكر \_كونه قدوة، و الامام هو مطلق من يجب على الناس متابعته و النظر اليه و مشايعته في جميع ءاثاره في جميع الشؤون، من الحركة و السكون، النوم و اليقظة، الظاهر و الباطن، القول و العمل، و الأخلاق و الملكات و ...

لذا نرى لن هذا المعنى للإمام في هذه الأية المباركة في غاية المناسبة و الحسن ، أن يخاطب الله تعالى ابراهيم فيقول: بعد أن جعلتُك في مقام النبوة و الرسالة ، اى في مقام تلقى الوحى السماوى و إبلاغه الى أفراد الإنسان ، فقد جعلتُك الأن قدوة يجب ان يتبعوا شؤونها في جميع الجهات.

لكننا لو وضعنا أيّاً من تلك المعانى السابقة المذكورة في مكان الإمام لما صح المعنى ، فليسس صحيحاً ان نقول : اتّى جاعلك ـ بعد امتلاك مقام النبوّة و الرسالة ـ نبيّاً أو رسولاً او خليفة او وصيّاً أو رئيساً .

و ينبغى أن يُعلم أيضاً أن مخالفة معنى الإمام لمعانى هذه الالفاظ ليس مجرد عناية لفظية و اعتبارات كلامية ، بل هو اختلاف في حقائق معانيها ، ففي معنى الإمام حقيقة لا يمتلكها أي من تلك المعانى .

و لننصرف الأن و قد اتّضح المطلوب الى تفسير الأية المباركة :

وَ جَعَلْنَا مِنْهُمْ أَثِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُوا وَ كَانُوا بِأَيْتِنَا يُوقِنُونَ. حيث يُلاحظ هنا لنّ اللّه تعالى جعل مع كلمة الأئمة صفة تلازمها ، ألا و هي الهداية بأمر اللّه ، كما لنّ هذه النكتة مشهودة في ءاية اخرى في قصّة سيّدنا ابراهيم : وَ وَهَبْنَا لَهُ إِسحَقَ وَ يَعْقُوبَ نَافِلَةً وَ كُلًّا جَعَلْنَا صَالِحِينَ \* وَجَعَلْنَهُمْ أُئِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرَنَا وَ أَوْحَيْنَا إليهمْ فِعْلَ الْخَيْرَات وَ إِقَامَ الصَّلُواةِ

وَ إِيتَآءَ الزَّكُواةِ وَ كَانُوا لَنَا عَابِدِينَ الْ

و يُلاحظ هنا انه قد ذكر صفة ملازمة لكلمة الأئمة ، أو بعبارة اخرى ان جملة ( يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا ) جملة تفسيريّة لمعنى الأئمّة . لذا يجب ان يكون للإمامة عنوان الهداية أولاً ، و ان هذه الهداية هي بأمر الله ثانياً ؛ اى للامام هو الذي يهدى الناس بأمر الله . و المراد بأمر الله هو الذي ذكر حقيقته في هذه الأية :

إِنَّمَا آَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيئًاأَ نَ يَقُولَ لَهُ كُن فَيَكُونُ \* فَسُبْحَنَ الَّذِي بِيَــدِهِ مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْء وَ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ \لَ.

و في الأية : و مَا أَمْرُنَا إِلَّاو اَحِدَةٌ كَلَمْح بِالْبَصَر ".

حيث يُستفاد من هذه الأيات أنّ أمر اللّه واحد لا تعدد له ، اضافة الى الله ليس له زمان أو مكان ، و ثانياً لنّ أمره هـو إرادته ، فبمجرد إرادته فان الموجود سيرتدى لباس الوجود ، و ذلك نفسه هـو ملكوت كلّ موجود . وحين يريد اللّه إيجاد موجود بأمره ، أى ملكوت ذلك الموجود ، فاته يوجده .

و من الجلّى لنّ الأمر هو نفس الجانب الثبوتى مقابل الخلق الذى يمثّل جانب التغيّر و الزوال و الفساد. قال تعالى: ألاَ لَـهُ الْخَلْقُ و الاَمْرُ تَبَارَكَ اللّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ أَ.

و بناءً على هذا فان الموجودات لها وجهتان : وجهة خلقية ، و هي التي يُشاهد فيها التغير و الفساد و التدريج و الحركة ، و وجهة الأمر التي

١ ـ الأية ٧٧ و ٧٣ ، من السورة ٢١ : الأنبياء .

٢\_ الأية ٨٢ و ٨٣ ، من السورة ٣٦ : يس .

٣\_الأية ٥٠ ، من السورة ٥٤ : القمر .

٤\_الأية ٥٤ ، من السورة ٧ : الأعراف

سيكون فيها الثبات و عدم التغير ، و تلك الوجهة الأمرية تسمّى بالملكوت ، و هي حقيقة و واقعيّة الموجودات ، و التي تقوم بها الوجهة الخلقية . و مع التغيرات و التبدّلات المشهودة في هذه الوجهة فان تلك الوجهة لا تتغيّر و لا تتبدّل .

### هداية الموجودات على يد الإمام:

و على هذا فان الأئمة الذين يهدون بأمر اللّه لهم تعامل مع ملكوت الموجودات ، فهم يهدون كل موجود الى اللّه و يوصلونه من وجهته الأمرية \_ و ليس فقط من وجهته الخلقية \_ الى كمال اللّه تعالى .

ان قلب الموجودات بيد الإمام، فهو يهديهم الى الله تعالى من جهة السيطرة و الإحاطة بقلوبهم؛ فالإمام - إذاً - هو الذى يهدى الناس الى الله، يهديهم بالأمر الملكوتي الموجود و الملازم له دائماً، و هذه في الحقيقة هي الولاية بحسب الباطن في أرواح و قلوب الموجودات، نظير ولاية كل فرد من أفراد البشر عن طريق باطنه و قلبه بالنسبة الى أعماله، و هذا هو معنى الإمام.

أمّا في الأية الشريفة فانّ اللّه تعالى يبيّن علّة منح هذا المنصب بهذه الكنفيّة:

### لَمَّا صَبَرُوا وَ كَانُوا بِايَاتِنَا يُوقِنُونَ الْ

أحدها الصبر في طريق الله ، و المقصود بالصبر الإستقامة و الثبات في جميع الامتحانات و الابتلاء آت التي تعرض للعبد في طريق العبوديّة و الوصول الى المراد ، و الأخر أن يكونوا قد وصلوا الى مرحلة اليقين قبل ذلك .

١ ـ الأية ٢٤ ، من السورة ٣٢ : السجدة .

و نرى في ءاياتٍ من القرءان الجيد اللها تَعُدُّ علامة اليقين كشف الحجب الملكوتيّة ، فصاحب اليقين هو الذي يدرك حقائق الموجودات و ملكوتها ، و المحجوب هو الذي يغطى قلبه ستار يمنعه من مشاهدة الأنوار الملكوتيّة ، مثل قوله تعالى :

وَ كَذَالِكَ نُرِى إِبْرَاهِيمَ مَلَكُوتَ السَّـمَوَاتِ وَ الأَرْضِ وَ لِيَكُـونَ مِـنَ الْمُوقِنينَ \.

و هذه الأية تشير الى ان إرادة ملكوت السموات و الأرض كان مقدّمة الإفاضة اليقين على قلب ابراهيم ، و من هنا فان اليقين لن ينفصل عن مشاهدة الانوار الملكوتيّة .

و كقوله تعالى : كَلَّا لَوْ تَعْلَمُونَ عِلْمَ الْيَقِينِ \* لَتَروُنَّ الْجَحِيمَ '.

لو كنتم تعلمون كعلم أصحاب اليقين ، لرأيتم الجحيم و لشاهدتم حقيقة جهنّم أي ملكوت الأفعال القبيحة و معصية الله و النفس الأمّارة .

و كقوله تعالى : كَلَّا إِنَّ كِتَابَ الْأَبْرَارِ لَفِي عِلِّيِّينَ \* وَ مَـا أَدْرَاكَ مَـا عِلِّيُّونَ \* كِتَابٌ مَرقُومٌ \* يَشْهَدُهُ الْمُقَرَّبُونَ \*.

و يُستفاد من الأيات المتقدّمة لنّ المقرّبين \_ أى أصحاب اليقين \_ هم الذين ارتبطوا بالملكوت و بحقائق العالم، و اجتازت قلوبهم جانب المشاهدة الخلقيّة ، فلم يعودوا محجوبين عن الله ، لا يحجبهم عنه الحجاب القلبيّ من المعصية و الجهل و الشكّ و النفاق ، و اولئكم هم أصحاب اليقين الذين يرون العليّين و الحقائق الملكوتيّة للأبرار و الأخيار ، كما أنهم

١\_ الأية ٧٥ ، من السورة ٦ : الأنعام .

٢\_ الأية ٥ و ٦ ، من السورة ١٠٢ : التكاثر .

٣\_ الأية ١٨ \_ ٢١ ، من السورة ٨٣ : المطفّفين .

يشاهدون الحقيقة الملكوتيّة للأشرار و أهل المعاصي التي هي (الجحيم) .

و بناءً على هذا فان الإمام و هو الهادى الى أمر ملكوتى ، يجب أن يكون قد وصل حتماً الى مقام اليقين و انكشف له عالم الملكوت ، و صار متحققاً بكلمات الله ؛ و كما ذكر فان الملكوت هو الوجهة الباطنية للموجودات ، لذا فان هذه الأية الشريفة و جَعَلْنهم مُ أَئِمَة يَهدُونَ بِأَمْرِنا الله تشير بوضوح الى ل كل ما يتعلق بأمر الهداية ، أى القلوب و الأعمال ، فان باطنها و حقيقتها بيد الإمام ، و وجهتها الملكوتية و الأمرية حاضرة بمشهد من الإمام لا تخفى عنه لحظة واحدة .

### تحقّق أمير المؤمنين بـمقام الإمامة و الولاية :

ان الألقاب التي منحها رسول الله صلى الله عليه و ءاله لأمير المؤمنين عليه السلام تدل جميعها على حصول أمير المؤمنين على هذه الدرجة .

فقـد روى القـندوزى لنَّ رسول اللَه صلى اللَه عليه [و ءاله] و سلَّم قال : يَا عَلِي ُّ أَنتَ تُبْرءُ ذُمَّتِي وَ أَنْتَ خَلِيفَتِي عَلَى أُمَّتِي .

و يجب ان نعلم لنّ ابراء الذمّة ليس المفهوم منه ان يقوم أمير المؤمنين بقضاء دينن رسول الله بأدائه بعض الدراهم مثلاً، بل ان المقصود به هو الوفاء بالعهد الذي قطعتُه لله في أداء الرسالة و إيصال الحق الى الناس و هدايتهم الى الله،

فيا على ! أنت الذى تؤدى هذا الدين ، أنت الذى عقدت العزم على إنجاز هذا الأمر ، فأنت تتعامل بواسطة نفسك القدسية مع قلوب و أرواح الناس من الباطن و مع أفعالهم و أقوالهم في الظاهر .

١ ـ الأية ٧٣ ، من السورة ٢١ : الأنبياء .

٢\_ (ينابيع المودّة) ، ص ٢٤٨ .

و نظير هذا المعنى الروايات الدالّة على : يَا عَلِيُّ أُنـــتَ تَقْضِــى دَيْنِــى ؛ و هذه المجموعة من الروايات كثيرة أيضاً .

يروى ابن الجوزى باسناده عن أحمد بن حنبل ، بسنده المتّصل عن أنس يقول:

قلنا لسلمان الفارسى : سَلْ رسول الله صلى اللَّه عليـه [و ءالـه] و سـلّم مَنْ وصيُّهُ ؟

فسألَ سَلمانُ رَسُولَ اللّه صلى اللّه عليه [و ءاله] و سلم ، فقال : مَنْ كانَ وَصيّ مُوسى بن عِمْرانَ ؟ فقال : يُوشَعُ بن تُنونٍ ، قال : إنَّ وَصِيِّى وَ وَارِثِى وَ مَنْجز وَعْدِى عَلِيُّ بنُ أبى طَالِب عليه السلام .

ثم يقول: و الحديث الذي ذكرناه رواه أحمد في الفضائل و ليس في اسناده ابن زياد و لا هذه الزيادة ، فذاك حديث و هذا حديث '.

### حديث أنس في ولاية أميرالمؤمنين:

يروى أبو نعيم الحافظ الاصفهاني و شيخ الاسلام الحمويني عن أنس قال:

قال رسولُ اللَه صلّى اللَه عليه [و ءاله] و سلّم : يَا أُنَسُ ! اسْكُبْ لِي وُضُوءاً ، ثُمَّ قَامَ فَصَلَّى رَكْعَتَين .

ثُمَّ قَالَ: يَا أُنَسُأً وَّلُ مَن يَدْخُلُ عَلَيْكَ مِن هَذَا الْبَابِ أُمِيرُالمؤمِنِينَ ، وَ خَاتَمُ الوَصِيِّنَ . وَ خَاتَمُ الوَصِيِّنَ .

قَالَ أَنَسُ: قُلْتُ: اللَّهُمَّ أَجْعَلهُ رَجُلاً مِنَ الأَنصَارِ ، وَ كَتَمتُهُ ، إذ جَاءَ عَلِيٌّ ، فَقَالَ: مَن هَذَا يَا أُنَسُ ؟

فَقُلْتُ : عَلِيٌّ ، فَقَامَ مُسْتَبشِراً فَاعتَنقَهُ ، ثُمَّ جَعَلَ يَمْ سَحُ عَرَقَ وَجْهِهِ

١\_ ( تذكرة الخواص ) ، ص ٢٦ .

بوَجْههِ ، وَ يَمْسَحُ عَرَقَ عَلِيٌّ بوَجْههِ .

َ قَالَ : عَلِيٌّ : يَا رَسُولَ اللّهِ لَقَدْ رَأْيَتُكَ صَنَعتَ شَيْئاً مَا صَنَعْتَ بِي مِن قَبِلُ .

قَالَ : وَ مَا يَمْنَعُنِي وَ أَنْتَ تُؤَدِّي عَنِّي ، وَ تُسْمِعُهُمْ صَوتِي ، وَ تُبَيِّــنُ لَهُمْ مَا اخْتَلَفُوا فِيهِ بَعْدِي \.

و يروى أبو نعيم الحافظ بسنده عن أبي برزة الأسلمي قال :

قالَ رسولُ االلَه صلَّى اللَه عليه [و ءاله] و سلَّم : إنَّ اللَهَ تَعَالَي عَـهِدَ إلَىَّ عَهْداً فِي عَلِيٍّ ، فَقُلْتُ : يَار َبِّ بَيِّنْهُ لِي

فَقَالَ: اسْمَعْ! فَقُلْتُ: سَمِعْتُ! فَقَالَ: إِنَّ عَلِيّاً رَايَةُ السَهُدَى ، وَ إِمَامُ أُولِيَائِي ، وَ نُورُ مَنْ أُطَاعَني ، وَ هُوَ الْكَلِمَةُ الَّتِي ٱلْزَمْتُهَا الْمُتَقِينَ ، مَنْ أُحَبَّهُ أُولِيَائِي ، وَ مَنْ أُبغَضَهُ أَبغَضَهُ أَبغَضَنى ، فَبَشِّرْهُ بذالِك ، فَجَاءَ عَلِيٌّ فَبَشَّرْتُهُ ،

فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللّهِ! أَنَا عَبْدُ اللّهِ ، وَ فِـى قَبْضَتِـهِ ، فَـاِنَ يُعَذَّبْنِـى فَبِذَبيني وَ بَدُرُبيني بهِ ، فاللّهُ أُولَى بِي .

قال صلّى اللّهُ عليه [و ءاله] و سُلّم: اللَّهُمَّ أَجْلَ قَلْبَهُ ، و اَجْعَلْ " رَبيعَهُ

1\_(حلية الأولياء)، ج ١، ص ٦٣؛ و (فرائد السمطين) ج ١، ص ١٤٥ و (مطالب السؤل)، ص ٢١، عن الحافظ أبي نعيم في حليته؛ و أورده كذلك في (غاية المرام)، ص ١٦، الآائه ينقله في ص ١٨ عن ابن شاذان عن طريق العامّة باسناده عن أنس باختلاف في التعبير، و يقول في ذيله: أنت منّى تؤدّى عنّى و تؤدّى دينى و تبلّغ رسالاتي. فقال على عليه السلام: يا رسول الله! أما أنت تبلغ الرسالة؟ قال: بلى ولكن تعلّم الناس من بعدى من تأويل القرءان ما لا يعلمون و تخبرهم بذلك. و سنبحث هذا الحديث بالتفصيل في المجلّد الثاني من (معرفة الإمام).

٢ إشارة للآية الكريــمة٢٦فى سورة الفتح : ( وَ أَلْزَمَهُمْ كَلِمَةَ التَّقْوَى وَ كَاثنوا أَحَقَّ بِهَا وَ أَهْلَهَا ) .

٣\_ و ورد في (مطالب السؤل) بلفظ ( و جعله ربيع الإيـمان ) .

الإيمان .

فقالَ اللَّهُ [تَبَارَکَ و تَعالَى] : قَدْ فَعَلْتُ بِهِ ذَلِکَ ، ثُمَّ إِنَّهُ رُفِعَ إِلَىَّ أُنَّــهُ سَيَخُصُّهُ بِالبَلاَء بِشَىْء لَمْ يَخُصَّ بِهِ ٱحَداً مِنْ ٱصْحَابِي .

فَقُلْتُ : يَارَ بِّ ! أُخِي وَ صَاحِبي .

فَقَالَ تَعَالِي : إِنَّ هذا شَيْءٌ قَد ْ سَبَقَ ، إِنَّهُ مُبْتَلِى وَ مُبْتَلَى بِهِ ١.

مَكْرُ قريش بأميرالمؤمنين:

يروى القندوزى الحنفى عن كتاب (المناقب) للموفّق بن أحمد الخوارزمى، والحمويني باسناده عن أبي عثمان النهدى عن أمير المؤمنين على بن أبي طالب عليه السلام،

قال : كُنْتُ أَمْشِى مَعَ رَسُولِ اللّه صَلّى اللّه عليه [و ءالـه] و سلّم ، فَأَتَيْنَا عَلَى حَدِيقَةٍ فَاعتَنَقَنِى وَ أَجْهَشَ بَاكِياً ،فَقُلْتُ : مَا يُبْكِيكَ يَا رَسُولَ اللّهِ ؟

فَقَالَ : أَبْكِي لِضَغَائِنَ فِي صُدُور قَوم لَا يُبدُونَهَا لَكَ إِلَّا بَعْدِي .

فَقُلْتُ : فِي سَلَامَةٍ مِنْ دِيني ؟ (أي غير مُبتل بهـوى النفس، فأرجّح في انتقامي منهم هوى نفسي و الرئاسة على رضا اللّه، و هـل سأكون على هذا النهج و الصراط المستقيم؟)

فَقَالَ : فِي سَلاَمَةٍ مِنْ دينكَ ٢.

و روى فى ديوانه أشعاراً له عليه السلام ، قال : و فى ديوانـــه كــرّم اللَــه وجهه :

١\_ ( حلية الأولياء ) ، ج ١ ، ص ٦٦ و ٦٧ ؛ و نقلها في ( مطالب السؤل ) ص ٢١ عن حلية الأولياء .

٢\_ (ينابيع الـمودة)، ص ١٣٤.

تِلْكُمْ قُرَيْتُ تَمَنَّانِي لَتَقْتُلَنيي قَدْ بَايَعُونَى فَلَــمْ يُوفُــوا بِبَيْعَتِــهِمْ

فَلَا وَ رَبُّكَ مَا بَإُّوا وَ لَا ظَفَرُوا إمَّا بَقيتُ فَإِنِّي لَسْتُ مُتَّخِلَداً أَهْلاً وَ لَا شِيعَةً فِي الدِّين إِذْ فَجَرُوا وَ مَا كَرُونِيَ فِي الأَعْدَاء لِهُ مَكَرُوا '.

١\_ ( ينابيع الـمودّة ) ، ص ١٣٥ .

### التَرْسُ ٱلتَّامِن

عُلَيْنِ فَي الْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّا

# بسم الله الرّحمن الرّحيم و صلّى اللهُ على محمّد و ءاله الطاهرين و لعنة الله على أعدائهم أجمعين من الآن الي قيام يوم الدين و لا حول و لا قوّة الاّ بالله العلى العظيم

قال اللَّهُ الحكيم في كتابه الكريم:

يَوْمَ نَدْعُوا كُلَّ أَنَاسِ بِإِمَامِهِمْ فَمَـنْ أُوتِــىَ كِتَابَــهُ بِيَمِينــهِ فَــأُولَئِكَ يَقْرَءُونَ كِتَابَهُمْ وَ لاَ يُظْلَمُونَ فَتِيلًا \* وَ مَنْ كَانَ فِى هَذِهِ أَعْمَـــى فَــهُوَ فِــى الْأُخِرَةِ أَعْمَى وَ أَضَلُّ سَبِيلًا \.

ان كل موجود من الموجودات الخارجية ، وحتى أفعال الإنسان ، له وجهتان ، وجهة ظاهرية مشهودة و محسوسة تُدعي بالوجهة الخلقية و المُلكيّة ، و وجهة باطنيّة غير مشهودة و لا محسوسة تُدعي بالوجهة الأمريّة و الملكوتيّة .

و الوجهة الملكوتيّة و الأمريّة هي التي تظهر بواسطتها الوجهة الخلقيّة و المُلكيّة ، مثل إرادة الانسان التي يقوم بواسطتها بفعل الأفعال في الخارج .

و الإمام هو الذي يستطيع هداية البشر الى اللَّـه من الوجهـة الملكوتيّـة ، و الأيـة الشـريفة : و تلك هـى الـهداية بالأمـر و ليـست زمـانيّة و لا مـكانيّة . و الأيـة الشـريفة :

١ ـ الأية ٧١ و ٧٢ ، من السورة ١٧ : الإسراء .

وَجَعَلْنَهُمْ أَئِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا \ تعرَّف أُولئك الأفراد .

و تشير هذه الآية إلى أنَّ كل ما يرتبط بأمر الهداية ، أى القلب و العمل ، فان باطنه و حقيقته بيد الإمام ، و ذلك الباطن و الحقيقة \_ و هي الوجهة الأمريّة لتلك الأمور \_ حاضر دوماً عند الإمام لا يغيب عنه . و هذا المقام يستلزم الاطّلاع على أسرار الملكوت الذي سيكون اليقين من لوازمه . و بناءً على هذا فإن مقام الإمامة أشرف من النبوّة .

### مقام الإمامة أشرف من النبوّة:

ورد في (الكافي) عن الإمام الصادق عليه السلام: إنَّ اللَه تَبَارَكَ وَ تَعالَى اتَّخَذَ إَبْرَاهِيمَ عَبْدًا قَبْلَ أَنْ يَتَّخِذَهُ نَبِيًّا ، وَ إِنَّ اللَهَ اتَّخَذَهُ نَبِيًّا قَبْلَ أَنْ يَتَّخِذَهُ رَسُولاً قَبلَ أَن يَتَّخِذَهُ رَسُولاً قَبلَ أَن يَتَّخِذَهُ خَلِيلاً ، وَ إِنَّ اللَه اتَّخَذَهُ رَسُولاً قَبلَ أَن يَتَّخِذَهُ خَلِيلاً ، وَ إِنَّ اللَه اتَّخَذَهُ حَلِيلاً قَبلَ أَن يَجْعَلَهُ إِمَامًا ، فَلَمَّا جَمَعَ لَهُ الأَشْيَاءَ قَالَ : إِنِّى جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا .

قَالَ : فَمِنْ عِظَمِهَا فِى عَينِ إبراهِيمَ قَالَ : وَ مِن ذُرِّيَّتِى ؟ قَالَ لاَ يَنَــالُ عَهْدِى الظَّالِمِينَ .

قَالَ: لاَ يَكُونُ السَّفِيهُ إِمَامَ التَّقِيِّ ٢.

و ذلك لأن معنى النبوّة إتصال القلب بعالم الملكوت، و تلقّى الوحى من جبرئيل، و هذا المعنى أقوى في الرسول، كما أنه سيكون هناك أيضاً مشاهدة الملائكة و ملائكة الوحى، لكنه يسمكن في نفس الوقت أن لا يكون لكلّ منهم سيطرة على ملكوت بنى ءادم أو إحاطة بالقلوب ليسيروا بهم الى الكمال و الى مقامهم الواقعى،

١ ـ الأية ٧٣ ، من السورة ٢١ : الأنبياء .

٢\_ ( أُصول الكافي) ، المجلّد الاول ، ص١٧٥ .

فمقام الأنبياء و المؤمنين و العلماء هو مقام الإرشاد و التبليغ و إراءة الطريق فقط .

قال الله تعالى : وَ مَا أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولِ إِلَّا بِلِسَانِ قَوْمِهِ لِيُبَيِّنَ لَهُمْ فَيُضِلُّ اللّهُ مَن يَشَاءُ وَ يَهْدِي مَن يَشَاءُ \.

و تبيّن هذه الأية دائرة مأموريتهم ، و هي مجرد البيان و الدلالة على الطريق ، و أمّا الإضلال و الهداية فهي بيد الله تعالى و ليــس بيـد الأنبياء منها شيء ، خلافاً للإمام الذي يهدى بنفسه بإذن الله . يقول في هذا الشــأن : و قَـال الذيء اَمَنَ يَاقَوْم اتَّبعُون أهدِكُمْ سَبيلَ الرِّشَاد .

و قال أيضاً : فَلَو ْ لَا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِّنْهُمْ طَآئِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّيسنِ وَ لِيُنْذِرُوا قَوْمَهُمْ إذَا رَجَعُوا إلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَحْذَرُونَ ".

نعم هذا كلُّه دلالة على الطريق و ليس منصباً للإمامة .

### معنى الإمام:

و بناءً على هذا فإن أقوال و أحاديث الفقهاء هي فقط من باب نقل الرواية و بيان الحكم، لا من جهة حجّية الرأى و الفعل و القول ؛ و من الخطأ أن يُطلق عليهم إسم الإمام. فالإمام هو الذى صار له \_ بوصوله الى مقام اليقين و كشف الملكوت \_ الهيمنة على عالم الأمر ، و صار باطن الأفعال مكشوفاً له ، و صار بإمكانه \_ بسيطرته على الباطن \_ أن يهدى القاود الى المقاصد و الغايات .

و الأمر هـو الإذن الذي تصـدر الـمعجزة بواسطته مـن الأنبـياء الـعظام ،

١ ـ الأية ٤ ، من السورة ١٤ : ابراهيم .

٢\_ الأية ٣٨ ، من السورة ٤٠ ، الـمؤمن .

٣\_ الأية ١٢٢ ، من السورة ٩ : التوبة

فأحيوا به الموتى و قاموا بالأعمال الخارقة للعادة .

لقد قال عيسى بن مريم ، على نبينًا و ءاله و عليه السلام ، لبنى اسرائيل :

أَنِّى قَدْ جِئْتُكُمْ بِنَايةٍ مِّن رَبِّكُمْ أَنِّى أَخْلُقُ لَكُمْ مِّنَ الطِّينِ كَهَيْئَةِ الطَّيْرِ فَأَنْفُخُ فِيهِ فَيَكُونُ طَيْرا بإذْنِ اللَهِ وَ أَبْرِىءُ الْأَكْمَةَ وَ الْأَبْرَصَ وَ أَحْيِ الْمَوتَى الْأَنْفُخُ فِيهِ فَيَكُونَ طَيْرا بإذْنِ اللَهِ وَ أَبْرِىءُ الْأَكْمَةَ وَ الْأَبْرَصَ وَ أَحْيِ الْمَوتَى الْمَوتَى بإذْنِ اللّهِ وَ أَنْبَئُكُمْ بِمَا تَأْكُونَ وَ مَا تَدَّخِرُونَ فِى بُيُوتِكُمْ إِنَّ فِى ذَلِكَ لَأَيْةً لَاللّهِ وَ أَنْبُئُكُمْ بِمَا تَأْكُونَ وَ مَا تَدَّخِرُونَ فِى بُيُوتِكُمْ إِنَّ فِى ذَلِكَ لَأَيْهَ لَكُمْ إِنْ كُنْتُم مُؤْمِنِينَ \.

ففى هذه الأيات تعد خوارق العادات المنسوبة الى عيسى بن مريم منوطة بإذن الله تعالى ، و لإن إذن الله ليس إجازة و أمراً اعتباريّاً و ترخيصاً خارجاً عن الملكوت ، لذا فقد اعطى عيسى بن مريم قوة التصرّف في أمر الملكوت ، بحيث يتصرّف في ملكوت الأشياء بإرادته الملكوتيّة ، و بحيث يستطيع تغيير ماهيّة الأشياء ، فصار يُحيى الموتى و يُبرء الأبرص و الأعمى دون أسباب و دون إعداد المقدّمات في الخارج .

### يجب أن يكون لدى الإمام قوّة ملكوتيّة في الأمور:

و ينبغى ان يوجد لدى الأئمة عليهم السلام هذه القوة حتماً ، ليكونوا قدوة للبشر من جانب الظاهر و الباطن ، و ليقودوا الأمّة الى كمال التكوين و التشريع .

و الأئمّة الأطهار لا يهدون فقط الأفراد الصالحين فيوصلونهم الى كمالهم ، بل انهم يهدون الأشقياء و أصحاب الأعمال السيّئة أيضاً و يوصلونهم الى كمالهم .

يَوْمَ نَدْعَدُوا كُلَّ أَنَاسِ بِإِمَامِهِمْ فَمَنْ أُوتِي كِتَابَهُ بِيَمِينِهِ فأُولَئِكَ

١ ـ الأية ٥٠ ، من السورة ٣ : ءال عمران .

يَقْرَءُونَ كِتَابَهُمْ وَ لاَ يُظْلَمُونَ فَتِيلًا \* وَ مَنْ كَانَ فِي هَذِهِ أَعْمَسِي فَـهُوَ فِسي الْأُخِرَةِ أَعْمَى وَ أَضَلُّ سَبِيلًا \.

و هذه الأية تبيّن أولاً لنّ الناس جميعاً في كلّ زمان و مكان يحتلكون إماماً، و ذلك لأنّ الأية تقول على نحو الإطلاق و العموم بأننا سندعوا جميع افراد البشر يوم القيامة بإمامهم، لذا فان هناك إماماً في كلّ زمان و مكان هو مربّى أمّته، و بواسطته يدخل السعداء الجنّة، و الأشقياء النار، فهناك فئة من الأمّة هم أصحاب اليمين، أى أهل السعادة، و فئة أخرى عمى و هم أصحاب الشقاء، و المراد بهذه الفئة أصحاب الشمال، حيث صرّحت بذلك بعض ءايات القرءان:

فَأُمَّا مَنْ أُوتِى كِتَابَهُ بِيَمِينهِ \* فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا \. وَ أُمَّا مَنْ أُوتِى كِتَابَهُ وَرَاءَ ظَهْره \* فَسَوْفَ يَدْعُوا ثُبُوراً \.

و هاتان الفئتان هما أصحاب اليمين و أصحاب الشمال الموجودون في كل مجتمع من المجتمعات ، والذين سيصلون الى هذه المراحل بواسطة إمامهم ،لذا فان المراد بهاتين الفئتين جميع افراد الأمّة باستثناء الإمام . امّا اذا أردنا أن نقسم البشر بحيث يكون الامام ضمنهم ،فان علينا بتقريب ءاخر أن نقسم الناس الى ثلاثة أقسام :

الجماعة الاولى: المقرّبون.

و الثانية : أهل السعادة و أصحاب اليمين .

و الثالثة : أهل الشقاء و أصحاب الشمال .

١ ـ الأية ٧١ و ٧٢ ، من السورة ١٧ : الإسراء .

٢\_ الأية ٧ و ٨، من السورة ٨٤: الإنشقاق.

٣ الأية ١٠ و ١١ ، من السورة ٨٤ : الإنشقاق .

فَأُصْحَابُ الْمَيْمَنَةِ مَا أَصْحَابُ الْمَيْمَنَةِ \* وَ أَصْحَابُ الْمَشْئَمَةِ مَا أَصْحَابُ الْمَشْئَمَةِ مَا أَصْحَابُ الْمَشْئَمَةِ \* وَ السَّابِقُونَ \* أُولَئِكَ الْمُقَرَّبُونَ \* فِي أَصْحَابُ الْمُقَرَّبُونَ \* وَ السَّابِقُونَ \* أُولَئِكَ الْمُقَرَّبُونَ \* فِي جَنَّاتِ النَّعِيم لَا أَمْ اللَّهُ اللللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْلِمُ اللَّهُ اللَلْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُو

هؤلاء الذين سبقوا في السير الى الله ، اولئك المقربون من ساحة الله تعالى ، و الذين تخطّوا الحساب و الكتاب و العرض و السؤال و الميزان و الصراط و جهنّم ، فصاروا من المقربين الى الله ، و اختاروا السكنى في حرم الأمن و الأمان الالهيّ.

### فِي مَقْعَدِ صِدْق عِنْدَ مَلِيكٍ مُقْتَدِر ٢.

و هؤلاء هم الذين اجتازوا هذه العقبات في الدنيا ؛ و في الوقت الذي كان البشر فيه منهمكين في شهواتهم النفسانية ، كان المقربون مشغولين في تصفية حساباتهم ، و كانوا يناجون ربهم سراً و علانية ، و سيكون الأئمة عليهم السلام بالتأكيد ضمن هذه الفئة .

أمّا أصحاب اليمين فهم الصالحون الذين كانت أعمالهم موافقة للعقل و لأمر الإمام، فلا يبتعدون عن الحق و الصدق و الأمان و العبادة و الكسب و الأعمال الحسنة، لذا فان هؤلاء هم أهل الجنّة الذين سيعطون كتاب أعمالهم بيمينهم كناية عن السعادة و الفوز و النجاة، و لكن باعتبار انهم لايزالون محجوبين بالحجب القلبيّة، فلم يتمكّنوا أن ينسوا غير الخالق بشكل كامل، و أن يطأوا بأقدامهم على عالم الباطل و زينة الدنيا الخادعة، فانّهم يجب أن يُحاسبوا، كما لنّ مقامهم و منزلهم ليسس مقام و محل المقربين.

١ ـ الأية ٨ ـ ١٢ ، من السورة ٥٦ : الواقعة .

٢\_الأية ٥٥ ، من السورة ٥٤ : القمر .

امّا أصحاب الشمال فهم الذين لم يعملوا وفق أوامر العقل و الأنبياء ، فواجهوهم و لم يتورّعوا عن ظلم أنفسهم ، و هؤلاء هم أهل الفسق والفجور و الخيانة و الكذب و الجناية ، و بالطبع فاتهم سيُعطون كتابهم بشمالهم كناية عن العذاب و الظّلمة و الشقاء و جهنّم .

و لأنّ ظهور و بروز هذه الخيرات و البركات في المؤمنين ، و هذا الفجور و الخيانات في الفاسقين قد كان بسبب ظهور ولاية الإمام ، لذا فانّ جميع افراد الأمّة يذهبون بواسطة إمامهم الى الجنّة أو الى جهنّم .

لذا فقد ورد في روايات كثيرة : عَلِسى تُ قَسِيمُ الْجَنَّةِ و النَّارِ \. و هذه الروايات لم ترد عن طريق أهل البيت عليهم السلام فقط ، بل الله قد روى عن طريق العامّة أيضاً روايات من هذا القبيل .

و سنأتى بثلاث معانٍ لهذه الروايات هى الاخرى مترتّبة (إحداها على الأخرى) ، أى اننا سنفسّرها فى ثلاث مراحل متفاوتة من وجهة نظر ظهورها وخفائها .

### معني الروايات الواردة في أنَّ عليًّا قسيم الجنَّة و النَّار :

الأول من وجهة نظر العمل ، و هو لنّ أمير المؤمنين كان له مقام الولاية و الإمامة من قبل الله ، و فعله و قوله حجّة ، أى ان جميع أفراد البشر يجب أن يقتدوا به في جميع شؤون حياتهم .

و بناءً على ذلك ، فان كل من يتبعه سيكون حقاً من أهل الصدق و الصفاء و العبادة و التسليم و الجهاد و الجود و الإيشار ، و من الواضح أن شخصاً كهذا هو من أهل الجنة ، و ذلك لأن الجنة هي ظهور الأفعال و الملكات الحميدة في العوالم الأخرى ، و كل من يرفض دعوته عليه

١\_ ( ينابيع الـمودّة ) ، ص ٨٣ ـ ٨٦ .

السلام و لا يقتدى بسيرته ، و ينصرف الى الكذب و الخيانة و التطفيف في الميزان و أكل الربا و التكاثر في الأموال و عبادة الشهوة و السعى وراء المنفعة و اتباع الهوى و الإعراض عن ذكر الله ، فان من المسلم الله سيكون من أهل النار ، لأن جهنم هي ظهور الملكات و الأفعال القبيحة في تلك العوالم .

و ما أوجب تفرق هاتين الفئتين و انفصالهما عن بعضهما هو أمر و نهى مقام الولاية ، الذى قبلته فئة و رفضته أخرى . لذا فائه سيكون قسيم الجنّة و النار ، شأنه شأن معلّم يربّى تلاميذه و يعلّمهم الدروس ، فهناك فئة من التلاميذ يجدّون و يسعون فيتعلّمون تلك الدروس ، و فئة أخرى تتكاسل و تأبى التعلّم ، فيقوم المعلّم بإنجاح الفئة الاولى و بإفشال و إبقاء الفئة الأخرى في مكانها السابق ، و كما لنّ من الصحيح أن نقول لنّ المعلّم رفع فئة الى مقام أعلى و حبس أخرى في مكانها السابق ، فان من الصحيح كذلك أن نقول : على قسيم الْجَنّة و النّار .

الثانى: من وجهة نظر الحبّ و البُغض، لأنّ نتيجة روح العمل هى المحبّة، لذا فان الذين يفتقرون هذه الحبّة، بل اولئك الذين يربّون \_ و العياذ بالله \_ بُغضه (عليه السلام) فى قلوبهم، هم فى غاية البعد عن الحقيقة و الواقع، فالذى يحبّ شيئاً سيكون مسلّماً أن يحبّ اثاره أيضاً، و الذين يحبّون أميرالمؤمنين سيحبّون أفعاله و أقواله و سيرته، و ستكون لهم محبّة لهذه الأثار. و على العكس فان أعداءه و مُبغضيه سيبغضون سيرته و سنّته، لذا فان أعمالهم ستكون طبعاً أعمالاً خشنة و سيئة.

و لأنّ الأفعال الحسنة تُوجد الحبة و الصفاء و النور في الإنسان ، كما ان الافعال القبيحة توجد ظلمة القلب و قساوته ، فانّ محبّى أمير المؤمنين \_ بناءً على ذلك \_ هم طبعاً أصحاب الحقيقة و الصفاء و المحبّة ، قلوبهم

أطيب و اكثر نوراً ، و أنفسهم أخف ، بينما أعداء أمير المؤمنين هم بالطبع بعيدون عن الحقيقة و الصفاء ، قلوبهم مظلمة و أنفسهم مُتعبة و ثقيلة وأرواحهم مُدنسة .

و لأن نتيجة الأعمال الحسنة هي ذلك الصفاء و النورانية و الحبّة لله ، كما ان نتيجة الأعمال القبيحة هي الظلمة و القساوة و الإعراض عن الله ، لذا فان أمير المؤمنين بسبب تقسيم الناس الى فئتين محب و مُبغض قد قسمهم الى فئتين : أهل الجنّة و أهل النار .

يروى القندوزى الحنفى عن أبى الصلت الهروى قال: قال المأمون لعلى [بن موسى] الرضا عليه السلام: أخبرنى عن جدك أميرالمؤمنين على عليه السلام بأي وجه هو قسيم الجنّة و النار؟

فقال له الرضا : ألم ترو عن ءابائك عن عبدالله بن عبّاس انه قال :

سَمِعْتُ رَسُولَ اللّهِ صلّى اللّه عليه [و ءاله] و سلّم يَقُولُ: حُبُّ عَلِيًّ إِيمَانٌ وَ بُغْضُهُ كُفْرٌ.

فقال: بلي.

فقال الرضا عليه السلام: فقسمة الجنّة و النار إذا كانت على حبّه و بُغضه فهو قسيم الجنّة و النار.

فقال المأمون : لاَ أَبْقَانِيَ اللَّهُ بَعْدَك إِنَّكَ وَ ارِثُ جَـدِّكَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّه عليه [و ءاله] و سُلّم .

قال أبوالصلت الهروى : فلمّا انصرف الرضا عليه السلام الى منزله أتيتُهُ ، فقلت له :

يابن رسول اللّه صلى اللّه عليه وءاله ، ما أحسن ما أجبت به أمر المؤمنين !

فقال الرضا عليه السلام: يا أباالصلت! إنّما كلّمتُهُ مِن حيثُ هو،

وَ لَقَدْ سَمِعْتُ أَبِي يُحَدِّثُ عَن ءَآبائِهِ عَنْ عَلِيٍّ عليهم السَّلامُ انّه قالَ: قالَ رسولُ اللهِ صلّى الله عليه و ءاله: يَا عَلِيُّ أَنْتَ قَسِيمُ الْجَنَّةِ وَ النَّارِ يَوْمَ الْقَيَامَةِ تَقُولُ لِلنَّارِ: هَذَا لِي وَ هَذَا لَكِ \.

كما يروى الخوارزمي الموفّق بن أحمد المكّى باسناده عن نافع ، عن ابن عمر قال :

قال رسولُ اللَه صلّى اللَه عليه [و ءاله] و سلّم لِعَلى ": إذَا كَانَ يَـوْمَ الْقِيَامَةِ يُؤْتَى بِكَ يَا عَلِي "بسَرِيرِ مِنْ نُورٍ ، وَ عَلَى رَ أُسِكَ تَاجٌ ، قَـد أُضَاءَ نُورُهُ وَ كَادَ يَخْطَفُ أَبْصَارَ أَهْلِ الْمَوقِفِ ، فَيَأْتِى النِّدَاءُ مِنْ عِنْدِ اللَـهِ جَـلَّ جَلاَلُهُ : أَيْنَ وَصِي " مُحَمَّدٍ رَسُولَ اللّهِ ؟

فَتَقُولُ : هَا أُنَاذَا !

فَيُنَادى الْمُنَادى: أَدْخِلْ مَنْ أَحَبَّكَ الْجَنَّةَوَ أَدْخِل مَنعَادَاكَ فِي النَّـارِ فَأَنْتَ قَسِيمُ الْجَنَّةِ وَ النَّار '.

كما يروى ابن المغازلي الشافعي بسنده عن ابن مسعود قال :

قال رسول الله صلّى الله عليه [و ءاله] و سلّم : يَا عَلِيُّ إِنَّكَ قَسِــيمُ الْجَنَّةِ و النَّار ، أَنْتَ تَقْرَعُ بَابَ الْجَنَّةِ وَ تُدْخِلُهَا أُحِبَّاءَكَ بِغَيْرِ حِسَابٍ ".

#### معنى الوسيلة:

و يروى الحمويني في (فرائد السمطين) عن أبى سعيد الخدرى قال: كان رسول الله صلّى الله عليه [و ءاله] و سلّم يقول: اذا سألتم الله عزّوجل فاسألوه لى الوسيلة ، فسئل عنها فقال: هي درجة في الجنّة، و هي

١\_ ( ينابيع المودّة ) ، ص ٨٥ و٨٦ .

٢\_( ينابيع الـمودّة )، ص٨٣.

٣\_( ينابيع الـمودّة )، ص ٨٤.

٤\_ و لذا يُستحبُّ أن نقول عند الشروع بالصلاة قبل تكبيرات الافتتاحية: اللهمُّ ربُّ ←

ألف مرقاة ، ما بين الـمرقاة الى المرقاة بسير الفرس الجواد شهراً ، مرقاة زبرجد الى مرقاة لؤلو الى مرقاة ياقوت الى مرقاة زمرد الى مرقاة مرجان الى مرقاة كافور الى مرقاة عنبر الى مرقاة يلجوج الى مرقاة نور ، و هكذا من أنواع الجواهر ، فهى من بين درجات النبيين كالقمر بين الكواكب ، فينادى المنادى : هذه درجة محمّد خاتم الأنبياء ، و أنا يومئة متزر بريطة من نور ، على رأسى تاج الرسالة و إكليل الكرامة ، و على بن أبى طالب أمامى و بيده لوائى و هو لواء الحمد مكتوب عليه : لا إله إلا الله ، مُحمّد رسولُ الله ، عَلِي لله ، وأ ولياء على السفل منى بدرجة و بيده لوائى ، فلا يبقى اصعد أعلى درجة منها و على أسفل منى بدرجة و بيده لوائى ، فلا يبقى يومئة رسولٌ و نبي و لا صديق و لا شهيد و لا مؤمن الا رفعوا أعينهم ينظرون الينا و يقولون : طوبى لهذين العبدين ، ما أكرمهما على الله ، فينادى المنادى يسمع نداءه جميعُ الخلائق :

هذا حبيب الله محمد و هذا ولى الله على ، فياتى رضوان خازن الجنة فيقول: أمرنى ربّى أن ءاتيك بصفاتيح الجنة فأدفعها اليك يا رسول الله ، فأقبلها أنا فأدفعها الى أخى على ، ثمّ يأتى مالك خازن النار فيقول: أمرنى ربّى أن ءاتيك بمقاليد النار فأدفعها اليك يا رسول الله ، فأقبلها أنا فأدفعها الى أخى على ، فيقف على عجزة جهنّم و يأخذ زمامها بيده و قد علا زفيرها و اشتد حرها ، فتنادى جهنّم: يا على ذرنى فقد أطفأ نورك لهبى ! فيقول لها على : ذرى هذا وليّى و خُذى هذا عدوى ، فلجهنّم يومئذ أشد مطاوعة لعلى قيما يأمرها به مِن وق أحدكم لصاحبه ، و لذلك كَانَ عَلِي مطاوعة لعلى قيما يأمرها به مِن وق أحدكم لصاحبه ، و لذلك كَانَ عَلِي مطاوعة لعلى قيما يأمرها به مِن وق أحدكم لصاحبه ، و لذلك كَانَ عَلِي مُ

#### قَسِيمُ النَّارِ وِ الْجَنَّةِ '.

ثالثاً: من وجهة نظر إشعاع نـور الولايـة و ظـهور الحقـائق و المخفيّـات و بروز القابليّات، و هذه المرحلة تحتاج إلى الدقّــة و التـأمّل؛ و لإيضـاح هـذه المرحلة نذكر مقدّمة بعنوان مثال و شاهد:

من المعلوم و المشهود أنّ الشمس تبتعد في فصل الشتاء عن الأرض، فتفقد الأرض بعض حرارتها، و تفقد جميع ءاثارها و تجليّاتها، إذ تصبح كئيبة باردة و تفقد ءاثارها الحياتيّة فليس فيها ظهور لخواص الموجودات او ءاثارها، فالأشجار يابسة لا ورق فيها و لا شمر، كأنّها أخشاب يابسة مغروسة في الأرض، تقف أشجار التفاح و الكمثرى و الرمّان و المشمش و الجوز و الأشجار غير المثمرة كلّها سواء و في رديف واحد، لا يميّزها عن بعضها شيء، إذ ليس فيها من ظهور أو فعليّة، كما أنّ قابليّاتها الكامنة غير مرئيّة، لذا فإنها تقف في منزة واحدة و تُعدّ أخشاباً يابسة لا ضرر و لا نفع لها.

كما أن الأوراد و الشقائق ذابلة كلّها و منكمشة بلا أثر ، فلا ورد الياسمين و البنفسج يفوح بالعطر ، و لا النباتات ذات الرائحة الكريهة تبعث برائحتها ؛ لا نداوة هناك في الوردة الحمراء ، و لا أوراد الدفلي ذات الرائحة النفّاذة لها أثر من ذلك .

البلابل و طيـور الكنـارى و الصقــور و العُقبـان قــد انسـحبت الى أعـشاشها و أوكارهـا ، و الأفـاعى و العـقارب قد سبتت و رقـدت هى الاخرى

۱\_ ( ينابيع المودة ) ، ص ٨٤ ؛ و قد ذكر المرحوم الكليني ما يقرب من ثلثى هذه الرواية في (روضة الكافي ) ، ص ٢٤ \_ ٢٥ ضمن خطبة الوسيلة لأمير المؤمنين عليه السلام التي أنشأها بعد سبعة أيّام من رحلة رسول اللّه في المدينة حول غصب الخلافة و إظهار مقاماته .

مع الطيور البديعة الرائعة و تهاوت في جحورها و أعشاشها متثاقلة بـلا حس".

و ما ان تقترب الشمس بأشعتها التى تغمر العالم مع حلول الربيع ، و تُرسل الى الأرض بأشعتها الباعثة على النشاط و الحياة ، فان تلك القابليات الكامنة ستصل الى مرحلة الفعلية ، فتبدأ شجرة التفاح بإرسال أغصانها و أوراقها و ثمارها الحلوة الحمراء المعطرة مزيّنة جوّ الحديقة ، و يظهر من شجرة الكمثرى هذه الفاكهة الخاصة ، و تُعلن شجرة المشمش بمنظرها الزاهى الحبّب و ثمارها الصفراء العطرة اللذيذة ميزتها الوجوديّة عن سائر ما يجاورها في الحديقة .

كما لنّ الاشجار غير المثمرة و الاشجار ذات الثمار المرّة أو الفجّة الحامضة و الضارّة مثل بعض أشجار الغابات ستُعلن عن تفاهة شخصيّتها و أثرها ، و تطأطىء رؤسها أمام الأشجار الاخرى فليس لها بَعْدُ من مجالٍ للغرور و الاستكبار و التعالى .

كما ان الطيور و البلابل ستنشغل و تنهمك بالتغريد في فضاء الحدائق ، بينما تحلّق الصقور و العُقبان باحثة عن الجيف ، و تظهر الأفاعي و الجرذان و العقارب و تُعلن عن وجودها متحرّكة بين الصخور و الأنهار .

و كلّ ذلك بتأثير أشعّة الشمس و ظهور دفئها الباعث على الحياة و النشاط، فحين تبزغ الشمس فان كلّ موجود يُظهر قابليّته و يُ برز مراحله الكامنة، بينما لم يكن هناك فرق بين الموجودات قبل طلوع الشمس و قبل بزوغ اشعاعها.

و هكذا الأمر بالنسبة الى شمس الولاية ، فقبل أن تطلع و تشرق على القلوب و الأفئدة ، و قبل أن تأمر و تنهى ، فان البشر سيعيشون فى مستوى

واحد ، فلا تفاوت بين الشقى و السعيد ، و لا بين أهل الجنّة و النار ، و لا بين مؤمن و كافر ، و لا بين محب و مُبغض ، و لا بين موحد و مُشرك :

كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً '.

كانوا كلّهم في مستوى واحد، و ما أكثر ما كان يحصل ان يعد الأشقياء أنفسهم أفضل من السعداء و يفتخرون بذلك ؛ ولكن ما ان طلعت شمس الولاية و أشرقت على الأرواح الكئيبة، حتّى بعثت الحركة و النشاط في النفوس و أظهرت غرائز و سرائر و ضمائر كلّ إنسان، فطووا باختيارهم طريق السعادة فأوصلوا كلّ القابليّات النورانيّة الى مرحلة الفعليّة ؛ أمّا الأشقياء فان خُبث السريرة سيظهر بسبب تمرّدهم و إنكارهم و جحودهم القلبيّ، و ستظهر الأثار القبيحة السيّئة لهم في مرحلة الفعل و القول.

و هكذا فان أصحاب الفطرة السليمة سيتراصّون في صفوف العبوديّة، و سيملأون الدنيا تواضعاً و إنفاقاً و إيثاراً و رحمة و إنصافا و ترحّماً على الأيتام و صدقاً و صفاء و عدلاً و توحيداً.

امّا أصحاب الفطرة السيّئة فاتّهم سيشكّلون صفوف الفجور و الفسق، فيملأون الدنيا خيانةً و قبحاً و قساوة و اغتصاباً للحقوق و الأموال، و كذباً و ظلماً و شركاً:

لِيَهْلِکَ مَنْ هَلَکَ عَن بَيِّنَةٍ وَ يَحْيَى مَنْ حَىَّ عَن بَيِّنَةٍ وَإِنَّ اللَهَ لَسَمِيعٌ عَلِيمٌ '.

و بعـبارة أخـرى فـلأنّ الإمـام هـو روح القـرءان و حـقيقته ، و كـما لنّ

١ ـ الأية ٢١٣ ، من السورة ٢ : البقرة .

٢\_ الأية ٤٢ ، من السورة ٨ : الأنفال .

القرءان شفاء و نور و رحمة للمؤمنين ، و سبب لرقيهم و كمالهم ، بينما هو في الوقت نفسه ظُلمة و خسران و وبال للظالمين و سبب لزيادة قسوتهم و ظلمهم ، فان وجود الإمام عليه السلام له هذا الأثر و الخاصية أيضاً .

وَ نُنَزِّلُ مِنَ الْقُرءَانِ مَا هُو َ شِفَآءٌ وَ رَحْمَةٌ لِّلْمُؤْمِنِينَ وَ لاَ يَزِيكُ الظَّالِمِينَ إلَّا خَسَاراً \.

ان الأيات القرءانية تُقرأ على المؤمن و توجب رفع مقامه و منزلته بناءً على تقبّل قلبه و خضوعه و خشوعه و ازدياد إيمانه و توكّله ، لكنها عندما تُقرأ على الكافر فاتها ستسبّب زيادة ظلمته و خُسرانه بسبب جحود قلبه و إنكاره و تمرده .

حين تشرق شمس الولاية على قلوب المؤمنين كمصباح منير، فانهم سيفيدون من تلك الحرارة و النور، و سيتصاعد العطر المنعش من أرواحهم و أسرارهم فيعطّر فضاء عالم الإنسانيّة، امّا قلوب الكافرين فتصبح متعبة كدرة، و ستزكم رائحة التعفّن الكامنة فيهم أنوف الإنسانيّة، و تسبب الملل و الضجر للعقل و الحق.

ان الامام سيظهر ، من وجهة نظر ملكوت البشر و قلوبهم ، كل استعداد فيهم و يوصله الى مقاصده ، فيوصل المؤمنين الى الجنّة و يُرسل الكافرين الى النار ، و يحرّك كل موجود من وجهة نظر ملكوته في طريق و صراط يتناسب معه .

ما مِن دَآبَّةٍ إلَّا هُوء آخِذُ بِنَاصِيَتِهَا إِنَّ رَبِّى عَلَى صِراط مُّسْتَقِيمٍ . انّ لكلّ فرد من المؤمنين مقاماً معلوماً في الجنّة ، كما لنّ هناك لكلّ

١\_ الأية ٨٢ ، من السورة ١٧ : الإسراء .

٢\_الأية ٥٦ ، من السورة ١١ : هود .

كافر مكاناً معلوماً فى النار ، و الوصول الى هذه الغاية يتم بواسطة الامام الذى يهدى كل شخص فى مسيره و هدفه من وجهة نظر التكوين ؛ امّا من وجهة نظر التشريع ، و بسبب القبول و الرفض الذى يجعل الكافرين و المؤمنين فى صفّين متقابلين مختلفين ، فائه سيقود كلّاً منهما الى كمال استعداه .

و بناء على ذلك ، فما أجمل قول رسول الله صلّى الله عليه و ءالـــه و مــا أروعه حين قال :

عَلِيٌّ قَسِيمُ الْجَنَّةِ وَ النَّار .

يقول ابن شهر ءاشوب: شريك القاضى و عبداللّه بن حمّاد الأنصارى قال كلّ واحد منهما: حضرتُ الأعمش في علّته التي قُبض فيها و عنده ابن شهرمة ، و ابن أبي ليلى و أبوحنيفة ، فقال أبوحنيفة: يا أبا محمّد [يخاطب الأعمش] اتّق الله و انظر لنفسك فاتك في ءاخر يوم من أيّام الدنيا و أوّل يوم من أيّام الأخرة ، و قد كنت تحدّث في على بأحاديث لو تُبت عنها كان خيراً لك .

قال الأعمش : مثل ماذا ؟

قال : مثل حديث عباية الأسدى : إنَّ عَلِيًّا قَسِيمُ النَّارِ .

قال ( الأعمس ) : أقعدونى و سندونى ! و حَدَّتَنَى \_ و الّذى إليه مصيرى \_ موسى بن طريف إمام بنى أسد عن عباية بن ربعى امام الحي قال : سَمِعْتُ عَلِيّاً عليه السّلام يَقُولُ : أَنَا قَسِيمُ النَّارِ ٱقُولُ هَذَا وَلِيِّى دَعِيهِ وَ هَذَا عَدُونِي خُذِيهِ .

و حدّ تنى أبو المتوكّل الناجى فى امرة الحجّاج ، عن أبى سعيد الخدرى : قال النبيّ صلى اللّه عليه و ءاله : اذا كان يوم القيامة يأمر الله عزّوجل ، فأقعدُ أنا و عليُّ على الصّراط و يُقالُ لنا : أَدْخِلا الجِنّةَ مَنْ ءامن بى

و أحبَّكما وأ دْخِلا النَّارَ مَنْ كَفَرَ بي و أَبْغَضَكُمَا .

( و في لفظ : ألقيا في النار من أبغضكما و أدخلا الجنّة مَن أحبّكما ) .

و حدّ ثنى أبو وايل قال: حدّ ثنى ابن عبّاس قال: قَالَ رَسول اللّه صلّى اللّه عليه و ءاله: إذا كَانَ يَوْمُ الْقِيَامَةِ يَأْمُرُ اللّهُ عَلِيّاً أَن يُقَسِّمَ بَيْنَ الجُنّةِ وَ النّار، فَيَقُولُ لِلنَّار خُذِى ذَا عَدُّوى وَ ذَرى ذَا وَلِيّى.

قال : فجعل أبو حنيفة ازاره على رأسه و قال : قوموا بنا لا يجمىء أبو محمّد بأعظم من هذا '.

يقول القندوزى ، أخرج الدار قطنى فى كتاب (جواهر العقدين ) عن أبى الطفيل عامر بن واثلة الكنانى قال : إنَّ عَلِيّاً قال حَديثًا طَويلًا فى الشُّورَى ، و فيه انه قال لأهلِ الشُّورى : فأنشِدُكُمْ بِاللّهِ هَلْ فِيكُمْ أُحَدُ قال لَهُ رَسُولُ اللّهِ صلّى اللّه عليه [و ءاله] و سلّم : أنست قَسِيمُ النَّارِ و الجَنَّةِ غَيْرى ؟ قالوا : اللّهُمَّ لَا لَهُ

و قد أنشد السيّد الحميري في هذا الأمر قصائد كثيرة مثل:

قَسِيمُ النَّارِ هَذا لَـــى و هَذا لَـكِ يَــا نَـارُ و يقول أيضاً:

ذَاكَ قَسيمُ النَّارِ مِنْ قيلِهِ ذَاكَ عَلِيُّ بْسنُ أُبِي طَالِب

فَكُفِّى عَنْهُ لَسا يَضْسرُرْ فَكُفِّى عَنْهُ لَسا يَضْسرُرْ فَحُوزِى الْفَاجِرَ الأَكْسبَرْ "

خُذِى عَدُّوِّى وَ ذَرى نَاصِرى صِهْرُ النَّبِيِّ الْمُصَطَفَى الطَّاهِرِ أَ

۳\_(دیوان الحمیری) ، ص ۲۵۲، و اورد أصله عن (أعیان الشیعة) ،ج ۱۲ ، ص ۲٤٦؛ و (المناقب) ، ج ۲ ، ص ۱۵۹ و ۱۹۶ و ۲۳۳ و ۲۸۸ ؛ و ج ۳ ، ص ۹۰ و ۹۱ .

٤\_ (ديوان الحميري) ، ص ٢٤٥ ؛ و قد أورد أصله عن (اعيان الشيعة) ، ج ١٢ ، ⇔

١\_ ( المناقب ) ، ج ١ ، ص ٣٤٧ .

٢\_( ينابيع المودّة ) ص٨٤.

و يقول :

عَلِيٌّ وَلِيٌّ الْحَوض و الذَّائِدُ الَّذِي

يَذبِّب عَنْ أَرْجائِه كُللَّ مُجْرِمِ عَلِى تَّ قَسِيمُ النَّارِ مِن قَوْلِهِ لَها

ذَرى ذَا وَ هَـذا فَاشْـرَبِى مِنْـهُ واطْعَمِـى خُذِى بالشِّوى مِمَّنْ يُصيبُـك مِنْـهُمُ

وَ لَا تَقْرَبى مَن كَانَ حزْبى فَتَظلمِك اللهِ

و يقول دعبل الخزاعي:

قَسيمُ الجَحيمِ فَهذا لَه وَ هَذا لَها باعتدالِ الْقِسَمُ وَ هَذَا لَها باعتدالِ الْقِسَمُ يَذُودُ عن الحَوضِ أعداءَهُ فَكَمْ مِنْ لَعِينٍ طَرِيلٍ وَ كَمْ فَضَنْ نَاكِثِينَ و مِنْ قَاسِطِينَ و مِنْ مَارِقِينَ و مِنْ مُجَمَّرَمْ لَا

و قال القندوزي : تُسب الى الشافعي الله أنشد هذه الأبيات :

عَلِى مُ خُبُّهُ خُبُّهُ جُنَّة قَسِيمُ النَّسارِ و الجَنَّة وَصِي ٌ الْمُصطفى حَقِّاً إمام الانْسسِ وَ الجِنَّة "

يقول ابن الأثير: أروى بسندى المتصل عن على بن جزء قال: سمعت أبا مريم السلولي يقول: سمعت عمّار بن ياسر يقول: سمعت رسول الله صلّى الله عليه [وءاله] وسلّم يقول لعلى بن أبي طالب:

يَا عَلِيٌّ إِنَّ اللَّهَ عَزُّوجِلَّ قد زيَّنكَ بزِينةٍ لَمْ يتَزيَّنِ الْعِبَادُ بِزِينَةٍ أُحــَبّ

 $<sup>\</sup>Rightarrow$  ص ۲٤٦ ؛ و (المناقب) ، ج ۲ ، ص ۱۲٥ و ۱۵۹ .

۱\_ (ديوان الحميرى)، ص ٣٩٩؛ و أورد أصله عن (أعيان الشيعة) و (الغديس) و (المناقب) و (الكني والألقاب).

۲\_ ( مناقب ابن شهر ءاشوب ) ، ج ۱ ، ص ۳٤٩.

٣\_( ينابيع المودّة )، ص٨٦.

الَيْهِ مِنْهَا: الزُّهْكُ فِي الدُّنْيَا ، فَجَعَلَکَ لاَ تَنَالُ مِنَ الدُّنْيَا شَيئًا ، وَ لاَ تَنَالُ الدُّنْيَا مَنْکَ شَيْئًا ، وَ وَهَبَ لَکَ حُبَّ الْمَسَاكِينَ ، وَ رَضُوا بِکَ إِمَامًا وَ رَضيتَ بِهِمْ أَتِبَاعاً ، فَطُوبَي لِمَنْ أُحَبَّکَ وَ صَدَقَ فِيکَ ، وَ وَيلُ لِمَنْ أُبغَضَکَ وَ كَـذَبَ اللهِ أَتباعاً ، فَطُوبَي لِمَنْ أُحَبُوکَ وَ صَدَقُ وا فِيکَ فَ وَ وَيلُ لِمَنْ أُبغَضَکَ وَ كَـذَبُ وَ عَلَيْکَ . فَأَمَّا الَّذِينَ أَحَبُوکَ وَ صَدَقُ وا فِيکَ فَهُمْ جيرانُکَ فِي دَارِکَ ، وَلَقَاؤُکَ فِي قَصرِکَ ، وَأَمَّا الَّذِينَ أَبْغُضُوکَ وَ كَذَبُوا عَليکَ ، فَحَقُ عَلى اللهِ وَرُفَقَاؤُکَ فِي قَصرِکَ ، وَأَمَّا الَّذِينَ أَبْغُضُوکَ وَ كَذَبُوا عَليکَ ، فَحَقُ عَلى اللهِ أَن يُوقِفَهُمْ موقِفَ الكذَّابِينَ يَوْمَ الْقِيامَةِ ! .

١\_ ( أسد الغابة ) ، ج ٤ ، ص٢٣ .

### التّرسُ ٱلتّاسِع

في معنى المالكة المالك

## بسم الله الرّحمن الرّحيم و صلّى الله على محمد و ءاله الطاهرين و لله على محمد و على الله على الله على أعدائهم أجمعين من الآن الي قيام يوم الدين و لا حول و لا قورة الا بالله العلى العظيم

قال اللَّهُ الحكيم في كتابه الكريم:

يَومَ نَدْعُوا كُلَّ أَنَاسِ بِإِمَامِهِمْ فَمَنْ أُ وَتِى كِتَابَهُ بِيَمِينِهِ فَـأُولَئِكَ يَقْرَءُونَ كِتَابَهُمْ وَ لَا يُظْلَمُونَ فَتِيلًا \* وَ مَنْ كَانَ فِى هَذِهِ أَعْمَــَى فَــهُوَ فِــى الْأُخِرَةِ أَعْمَى وَ أَضَلُّ سَبِيلًا \. الْأُخِرَةِ أَعْمَى وَ أَضَلُّ سَبِيلًا \.

و رد فى كثير من الروايات عن طريق أهل البيت سلام الله عليهم أجمعين ، و عن طريق العامّة ، لل رسول الله صلى الله عليه و ءاله قال : لا يَجُوزُ أَحَدُ الصِّرَاطَ إِلاَّ مَنْ كَتَبَ لَهُ عَلِيٌ الْجَوازَ ٢.

تحقيق في حديث ( لاَ يَجُوزُ أَحَدُ الصِّرَاطَ إلاَّ مَنْ كَتَسبَ لَـهُ عَلِيٍّ الْجَوازَ):

و قبل ان ننقل هذه الروايات فاننا مجمبرون على ذكر مقدّمة لتوضيح معنى الصراط و كيفيّة كتابة الجواز للعبور:

١\_ الأية ٧١ و ٧٢ ، من السورة ١٧ : الإسراء .

٢\_( الصواعق المحرقة ) ، ص ٧٨ ، طبع مصر نقالاً عن كتاب ( مقام الامام الامام أمير المؤمنين عند الخلفاء) للعلّامة الميرزا نجم الدين الشريف العسكرى ، ص ٣ ؛ و ( مناقب الخوارزمي ) ، ص ٢٢٢ .

معرفة الإمام (١) في معنى الولاية التكوينيّه

ان جميع الموجودات \_ كما أشرنا سابقاً \_ لها ظاهر و باطن ، و من جملتها الانسان و اخلاق الانسان و أفعاله ، فهى الأخرى لها ظاهر و باطن . و يُقال لظاهرها الخلق و المُلك ، و لباطنها الأمر و الملكوت ، الظاهر هو المشهود و المحسوس ، امّا الباطن فمختف كامن في هذا العالم .

كما ان ميزان جزاء و ثواب الأعمال يُقاس على ملكوتها و حقيقتها ، لا على ظاهرها ، فالصلاة التى يصلّيها الشخص ـ مثلاً ـ يـمكن من وجهة النظر الظاهرى أن تراعى فيها جميع خصوصيات الأداب الواجبة و المستحبّة ، من الوضوء و الطهارة و القيام و الاستقبال و السجود و التختّم بالعقيق ، و العطر ، و السواك ، و اللباس الأبيض ، و العمامة و غيرها ، الا ان النيّة تكون احياناً التقرّب الى الله ، و أحياناً اخرى الرياء و التظاهر ، مهما كان ظاهر الصلاتين واحداً لا اختلاف فيه ، لأنّ روح الصلاة ، اى الباعث و الداعى للمصلّى هو الذي جعل روح هذه الصلاة في بُعدين مختلفين ، أحدهما التقرّب الى الله و الأخر التقرّب الى هوى النفس .

الصلاة في الصورة الأولى تقرّب الانسان الى اللّه ، و في الصورة الثانية تُبعده عنه ، في الصورة الاولى تقوده الى الجنّة ، و في الصورة الثانية تسوقه الى النار .

و هكذا الأمر في الصوم و الجهاد و الزكاة و الحج و الأمر بالمعروف و النهى عن المنكر و قراءة القرءان و عيادة المريض، و سائر الأعمال التي لها ظاهر ممدوح، حيث تمتلك جميعها هذا الملكوت و الحقيقة، و تختلف قدرة إيصالها الى الله شدة و ضعفاً بمقدار شدة أو ضعف نيّة فاعلها، امّا اذا كانت النيّة لغير اللّه فانّها ليس فقط لا تقرّب الإنسان الى الله، بل انها ستعده عنه.

المعاصى و الذنوب لها أيضاً روح تختلف في الشدّة و الضعف ، كما

ان العقاب سيُقاس على أساس الباعث الذي دعا المذنب الى المعصية .

و نجد أحياناً ان شخصاً ارتكب ذنباً ، لكنّه ارتكبه خطاً و عن غير عمد ، لذا فان ذلك الفعل لن يكون له ءانذاك عنوان المعصية ، و لن يكون مُبعّداً له عن الله .

في عالم الحس و الشهادة ، أي العالم الذي نرتبط معه بالحواس الظاهرية ، و المراد به هذا العالم الحالي ، فان ملكوت و واقعية الأعمال مختف كامن ، و ما هو ظاهر و مشهود في هذا العالم انما هو هيكل الفعل و جسده و متنه ، لذا فان معيار كبر و صغر الأفعال من الوجهة الظاهرية عند أسرى سجن الطبيعة ، هو صغر و كبر نفس العمل ، فكثرة الصلاة ، و كثرة الصيام، و التظاهر بالورع و التقوى ، و التظاهر بالخشوع و الخضوع ، و التكلّم بهدوء بلسان لين هي أمور مستحسن ، و غيرها غير مستحسن و غير مرغوب . امّا في عالم المعني و الملكوت فان الأمر على العكس ، فلا يُنظرهناك اليظاهر الاعمال من جهة صغرها و كبرها ، بل لنّ ما يصملًا المعيار و الميزان للمطلوبية و المرغوبية هو النية و الإخلاص و الروح الموجودة في العمل ، فظاهر الأفعال هناك كامن بينما ملكوتها و باطنها الموجودة في العمل ، فظاهر الأفعال هناك كامن بينما ملكوتها و باطنها المؤخة .

ان كل ما يُشاهد و يُحس في عالم اليقظة يـزول في عالم النـوم ، حـين يرقد الشخص فيضع رأسـه على و سادة النـوم ، فـيرى ل جميع ظهورات و ءاثار عالم اليقظة و خصوصيات و كيفيّات هـذا العالم ستضمحل و تـزول ، لكأنّه لم ير طوال عمره كهذا العالم .

و حين يستيقظ و يشاهد عالم اليقظة ، فان كل خصائص عالم النوم سيتصورها اعتبارية ، و كأنه لم يدخل في مثل ذلك العالم ، و ما لم

معرفة الإمام (١)

يجد الانسان سبيلاً الى عالم الملكوت فاته لن يدرك شيئاً غير مظاهر الطبيعة هذا و غير الهيكل و الجسم الظاهر ، لكنه حين يتصل بعوالم الملكوت بالموت الطبيعي أو غيره ، فإن حقيقة الأعمال و واقعيتها ستظهر له ءانذاك ، و سيكون عمله و سرة معها ، و سينسي عالم الشهادة ، و ستظهر ظهورات النيّات و الواقعيّات للإنسان عالماً جديداً أقوى أثراً بآلاف المرّات من عالم الحس".

#### تحقيق في معنى الصِّراط:

يسلك الإنسان في هذه الدنيا بواسطة النفس و صفاتها و استخدام أفعالها طريقاً في المعنى . و لأن رجوع الأنفس الى الله، فان هذا الطريق في ملكوت الإنسان و نفسه سيكون الى الله أيضاً.

و يختلف البشر في سلوك هذا الطريق باختلاف قواهم المعنويّسة ، فالبعض له طريق مستقيم تماماً ، و للبعض الأخر طريق يضم انحرافاً قليلاً ، بينما البعض الأخر يتحرّك بصورة كاملة في طريق الانحراف .

و لأنّ الإنسان يـمتلك منذ اوائل عمره حتى ءاخر لحظات حياته حالات متفاوتة و ملكات روحية و نفسية من الحالات المختلفة ، و التى هي نتيجة للأعمال المتفاوتة ، فهو في انتقال من حالة الى حالة اخرى . حتى اذا ما كانت حالاته حسنة و ممدوحة بشكل كامل ، و اذا ما كان فعله صالحاً و نيّته التقرّب الى الله ، فائه سيكتسب الاخلاص في العمل و ينتقل دائماً من حال الى حال و من كمال الى كمال ، فيصير من المقرّبين و السابقين ، فاذا أخذت عناية الله و لطفه بيده فأعانته صار من العباد الكمّل ، و اذا كان من المتوسّطين ، اى انه لم يستطع نسيان غير الله كليّاً ، بل كانت نفسه الأمّارة و الشهوة يتغلّبان عليه أحياناً فيوقفان سيره أو يُعيدانه الى الخلف قليلاً ، الاّ

١ في الباطن \_ في الحقيقة .

انّ فعله و قوله غالباً ما يكون صالحاً و نيّته صالحة ، فسيكون من أصحاب اليمين .

و اذا كانت نفسه الأمّارة هي التي تقوده دائماً ، وكان كلّ سيره بخلاف الوصول الى مراحل الكمال الإنساني ، فاتّه سيكون من الأشقياء و أصحاب الشمال .

و هذا الاختلاف الموجود لدى الناس في طريقهم سيسبّب اختلاف ملكوتهم ، لذا فان بعضهم سيطوى الطريق بسرعة ، و البعض الأخر في نهاية المشقّة و الحنة .

و هذا الملكوت سيظهر يوم القيامة ، و هناك حيث عالم الحقيقة فان الناس سيكونون في درجات مختلفة ؛ و جهنّم التي تستعر هي ظهور و بروز عوالم الشهوة و الغضب و الاستكبار و حبّ الشخصية و الإعراض عن الله و الانغماس في المعاصي التي يعبّر القرءان عنها بعبارة الحيوة الدنيا .

و بناءً على هذا فان جهنّم هى ملكوت الدنيا ، كما ان الصراط الذى يُمد عليها هو الطريق الذى ينبغى للإنسان طيّة فى نفسه لكى ينال المقصود و هو الله سبحانه و تعالى . و عندما يطوى الانسان هذا الطريق فى الدنيا ، لذا فان هذا الصراط سيوضع أيضاً على جهنّم . و لأن على كل شخص بشكل حتمى أن يفوز بمقصوده بمجاهدة النفس للشهوات فى الدنيا ، لذا فان العبور على جهنّم ضرورى لجميع الافراد ، حتى للأنبياء و لأولياء الله .

و حين نزلت الأية الكريمة : وَإِ ن مِّنْكُمْ إِلاَّ وَارِدُهَا كَانَ عَلَى رَبِّكَ حَتْمًا مَقْضِيًّا \* ثُمَّ نُنَجِّى الَّذِينَ اتَّقُوا وَ نَذَرُ الظَّالِمِينَ فِيهَا جِثِيًّا \. سألوا رسول الله صلّى الله عليه و ءاله : أو أنت أيضاً واردٌ جهنّم ؟ أجاب : بلى ،

١ ـ الأية ٧١ و ٧٢ ، من السورة ١٩ : مريم

معرفة الإمام (١) في معنى الولاية التكوينيُّه

لكنيًّا نعبر عليها كالبرق الخاطف '.

و على هذا ، فلأنّ الجميع قد قدموا الى هذه الدنيا و كان لهم جميعاً طريق في أنفسهم الى الله ، فانّ عليهم جميعاً ان يردوا الى جهنّم ، و على الجميع ان يعبروا على الصراط .

ف اولئك الذين لم يهبوا قلوبهم الى الدنيا ، و لم ينكبوا عقولهم ، و لم يسألوا غير الله تعالى و لو لحظة واحدة ، فاتهم سيعبرون على جهنم (على الصراط) كالبرق الخاطف ، امّا الباقون فانّ سرعتهم ستتفاوت باختلاف حالهم في الاخلاص ، فالبعض يمرّ بطيئاً ، و البعض من زمرة الأشقياء الذين كان صراطهم منحرفاً بشكل كامل ، سيزلّ على الصراط و يهوى في النار .

روى عبدالله بن مسعود عن رسول الله صلّى الله عليه و ءاله قال :

يَرِدُ النَّاسُ النَّارَ ، ثُمَّ يَصْدُرُونَ بِأَعْمَالِهِمْ ، فَأُوَّلَهُمْ كَلَمْحِ الْبَرقِ ، ثُـمَّ كَمَرِّ الرَّبِحِ،ثُمَّ كَحَضْرِ الْفَرَسِ ، ثُمَّ كَالرَّاكِبِ ، ثُمَّ كَشَدِّ الرَّجُلِ ثُمَّ كَمَشْيِهِ . كَمَرِّ الرِّبُحُلِ ثُمَّ كَمَشْيِهِ . وفي تفسير القمّي رواية عن الامام الصادق عليه السلام قال :

الصِّرَاطُ أَدَقُ مِنَ الشَّعْرِ وَ أَحَدُّ مِنَ السَّيْفِ، فَمِنْهُمْ مَنْ يَمُرُّ عَلَيْهِ مِثْلَ ، الْبَرق، وَ مِنْهُمْ مَنْ يَمُرُّ عَلَيْهِ مَاشِيًا ، الْبَرق، وَ مِنْهُمْ مَنْ يَمُرُّ عَلَيْهِ مَاشِيًا ، وَ مِنْهُمْ مَنْ يَمُرُّ عَلَيْهِ مَنْ يَمُرُّ عَلَيْهِ مُتَعَلِّقًا ، فَتَأْخُذُ النَّارُ مِنْكُ شَيْئًا وَ تَتْرُكَ شَيْئًا وَ تَتْرُكَ شَيْئًا وَ تَتْرُكَ شَيْئًا وَ تَتْرُكَ شَيْئًا ".

لذا فان معنى الصراط العبور على الملكات و الأخلاق الرذيلة و الصفات القبيحة ، فمن لم يُديّس بها أصلاً مر كالبرق الخاطف ، و من

١\_ التعبير مُترجم و ليس نص كلامه صلوات اللّه عليه و ءاله (م) .

 $<sup>^{-}</sup>$  (تفسير مجمع البيان ) ، ج  $^{-}$  ،  $^{-}$  ،  $^{-}$  0 .

٣\_ (تفسير الصافي) ، ج ١ ، ص٥٥ .

تلوَّث بها في الجملة مرَّ كعدو الفرس ، حتَّى اذا مـا ابتلــي و تدَّــس كثــيراً علَّــق من الصراط الى جهنّم فأحاطت الناربه.

انَّ الإمام عليه السلام الذي يعيِّن صر اط الانسان و طريقة إلى اللَّه في هذه الدنيا ، و الذي له السيطرة على نفس الإنسان و ملكوته ، هـو نفسـه الـذي سيعيّن سرعة و بطء حركة الإنسان على الصراط يوم القيامة حيث ظهور الصفات و الملكات، و وفقاً لسرعة الانسان في حركته في الدنيا الى الله، فانّه سيُجيزه بنفس القدر بالحركة بسرعة أو ببطء على الصراط، امّا الأفراد الذين لم يكن لديهم اتصال بمقام المعنى و الولاية ، و الذين أفنوا في وجودهم روح و شرف و فضيلة الإنسانية ، فائه لن يسمح لهم بالحركة ، و سيأمر جهنّم لتبتلعهم و تغمرهم .

و لأن الامام لـه إحاطـة في الدنيـا علـي ملكــوت المؤمنــين و غــير المؤمنين ، فاته سيقف هناك على مكان عالِ و رفيع بحيث يُشرف على الجنّة و على جهنّم ، فيعيّن مكان و منزلة كلّ فرد صالح في الجنّة ، و منزلة كلُّ فاسق و منحرف طالح في النار ، و قد عبّر في القرءان الكريم عن ذلك المقام العالى بالأعراف.

#### وَ بَيْنَهُمَا حِجَابٌ وَ عَلَى الْأَعْرَاف رَجَالٌ يَعْرِفُونَ كُلًّا بسِيمَاهُمْ '.

و الأعراف في اللغة لها معنيان ، الأول أعراف الحجاب و هو القسم الأعلى منه ، و الثاني أعالى الجبل و التلّ ، و كلا المعنيين مناسب هنا ، اي انّه حجاب بين أهل الجنّة و أهـل النـار يقـف الإمـام في ذروتـه و قمّتـه ، لأنّـه كان في الدنيا في ذروة و قمّة الحالات الروحيّة و المعنوية ، ينظر من هاك الى وجوه و سيماء أمَّته ، و يشاهد حالاتهم الروحيّة و الملكوتيّة من

١ ـ الأية ٤٦ ، من السورة ٧ : الأعراف .

معرفة الإمام (١) في معنى الولاية التكوينيّه

سيمائهم ، كما كان محيطاً على ملكوتهم في الدنيا يسيرهم عن طريق الملكوت الى واقعيّتهم و مقصدهم ، لذلك فائه هناك أيضاً سيجعلهم حسب واقعيّتهم و ملكوتهم في درجات مختلفة من الجنّة أو في دركات متفاوتة في النار.

و بناءً على ما ذكرنا فقد اتّضح بحمدالله و قوّته حقيقة و سر ظهور جهنّم أولاً، و ظهور الصراط ثانياً، و مقام الإمام في الأعراف و ارتباط كيفيّة إدخال اهل جهنّم فيها بأمر الإمام ثالثاً.

فنقول الأن بأن الروايات التي وردت في شأن أميرالمؤمنين عن طريق الشيعة كثيرة جداً ، و لكن من أجل ان يتضح ان هذه المطالب مسلم مها عند أهل السنة و لا يرقى اليها الشك ، فقد قررنا ان ننقل فظائله عليه السلام في الغالب من كتبهم .

يقول ابن حجر الهيتمى الشافعى : روى ابن السمّان أنّ أبابكر قال لـه ( أى لعلى عليه السلام ) : سَمِعْتُ رسولَ الله صلّى الله عليه [و ءاله] و سلّم يقول : لا يَجُوزُ أَحَدُ الصِّرَاطَ إلاَّ مَنْ كَتَبَ لَهُ عَلِي ً الْجَوازَ '.

و ينقل ابن حجر قبل هـذا الحديث عـن سُنن الـدار قطنى : إنَّ عَلِيًّا [عليه السَّلامُ] قالَ للسِّتَّةِ الَّذين جَعَلَ عُمَرُ الأمرَ شُورَى بَيْنَهُمْ كَلاَمًا طَويلًا مِنْ جُمْلَتِهِ :

أُنْشِدُكُمْ اللّهَ هَلْ فِيكُمْ أَحَدُ قَالَ لَهُ رسولُ اللّه صلّى اللّه عليه [و ءاله]وسلّم (يَا عَلِيُ ٱنْتَ قَسِيمُ الْجَنَّةِ و النَّارِ يَوْمَ القِيامَةِ) غَيرِي ؟ قَالُوا: اللّهُمَّ لاَ .

١\_( الصواعق المحرقة) ، طبع مصر ، ص ٧٨ ، نقالاً عن كتاب ( مقام الإمام الإمام الميرالمؤمنين ) ، ص٣.

و معناه ما رواه عنترة عن على الرِّضا [ عليه السّلامُ ] أنّه صلّى اللّه عليه [ و ءاله] و سلّم قالَ لَه : أنْتَ قَسِيمُ الجَنَّةِ وَ النَّارِ فِي يَوْمِ القِيامَةِ تَقُولُ لِلنَّارِ هَذَا لِي وَ هَذَا لَكِ .

ف ابن حجر يستشهد بكلام أميرالمؤمنين في الشورى لتأييد الرواية التي نقلها عن أبي بكر ، ثم يفسر كلام أميرالمؤمنين بكلام الرضا عليه السلام الى عنترة .

و ينقل محب الدين الطبرى عين هذه الرواية عن قيس بن أبي حازم، قال:

إِلْتَقَى أَبُوبَكر وَ عَلِى بنُ أَبى طالب رضى اللَهُ عنهما ، فَتَبَسَّمَ أَبُوبَكْ و فِي وَجْهِ عَلِيٍّ ، فَقَالَ لَهُ : مَا لَكَ تَبَسَّمْت ؟ قَالَ : سَمِعْت رسُولَ اللهِ صلّى اللَهُ عليه[و ءاله] و سلّم يقول : لا يَجُوزُ أُحَدُ الصِّرَاطَ إِنَّا مَنْ كَتَبَ لَهُ عَلِي الْجَوازَ .

أخرجه ابن السمّان في كتاب ( الموافقة ) ١.

كما ينقل الموفّق بن أحمد الخوارزمي في كتابه (المناقب) رواية الجواز .

يقول العلّامة الميرزا نجم الدين الشريف العسكرى في كتاب ( مقام الامام أمير المؤمنين عند الخلفاء ) ، الصفحة الخامسة : و قد نقل الكثير من الاعلام في كتبهم هذا الحديث :

۱ - ابراهيم بن محمد الحمويني الشافعي في ( فرائد السمطين ) ، ج ١ ،
 الباب الرابع و الخمسين .

١\_( ذخائر العقبي ) ، ص٧١ .

٢\_ ( مناقب الخوارزمي ) ، ص ٢٢٢ .

معرفة الإمام (١) في معنى الولاية التكوينيّه

٢\_ محب الدين الطبرى الشافعي أيضاً في كتابه الأخر بإسم ( الرياض النضرة في فضائل العترة ) ج٢ ، ص ١٧٣ و ١٧٧ و ٢٤٤ . و قال لن الحاكمي رواه في كتابه ( الأربعين ) .

٣\_ أورده ابن أبي عدسه في تأريخه بهذا اللفظ:

قال أبوبكر لعلى : سمعتُ رسول اللّـه صلّـى اللّـه عليـه [و ءالـه] و سـلّم يقول : لاَ يَجُوزُ أَحَدُ الصِّرَاطَ إلَّا مَنْ كَتَبَ لَهُ عَلِي ً الْجَوازَ .

٤\_ الشيخ سليمان الحنفى القندوزى فى ( ينابيع المودة ) ، ص ٨٦ و
 و ١١٢ .

٥ ـ ابن المغازلي الشافعي في كتابه ( المناقب ) ، كما في ( غاية المرام ).

٦- الخطیب البغدادی فی (تاریخ بغداد)، ج ۳، ص ۱٦١، عن ابنعبّاس.

٧\_ القاضي عياض في ( الشفاء ) .

۸ ـ العلّامة السيّد أبوبكر ابن شهاب الدين العلوى الحسيني الشافعي
 في كتاب ( رشفة الصادي من مجور فضائل بني الهادي ) ، ص ٤٥٩ .

٩\_ القرشي في (شمس الأخبار).

۱۱\_ ( اسعاف الراغبين ) ؛ ثم يقول : و روى حديث الجواز جماعة الخرون عن الصحابة من غير أبى بكر ، كابن عبّاس و ابن مسعود ، و ينبغى العلم ل جميع هؤلاء المذكورين خرّجوا هذا الحديث في كتبهم '.

و عند مراجعة (ينابيع المودة) في ص١١٢ فاته ينسبه الى الإمام

١\_ ( مقام الامام أميرالمؤمنين ) ، ص٦ .

أمير المؤمنين و عبدالله بن عباس و عبدالله بن مسعود و أنس بن مالك و أبي سعيد الخدرى .

و يقول: روى الحمويني بسنده عن مالك بن أنس عن جعفر الصادق عن ءابائه عن على بن أبي طالب رضى الله عنهم عن النبي صلّى الله عليه [و ءاله] و سلّم قال:

إِذَا جَمَعَ اللَّهُ الأولَّلِينَ وَ الْأُخرِينَ يَوْمَ الْقِيامَةِ نَصَـبَ الصِّرَاطَ عَلَى جَهَنَّمْ لَمْ يَجُزْ عَنْهَا أَحَدُ إِلاَّ مَنْ كَانَت مَعَهُ بَرَاةٌ بولاَيَةِ عَلِى ٌ بْن أَبِي طَالِب.

و أخرج هذا الحديث أيضاً الموفّق بن أحمد بسنده عن الحسن البصرى عن ابن مسعود . و أخرجه الموفّق أيضاً بسنده عن مجاهد عن ابن عبّاس رضى الله عنهما .

و اخرج هذا الحديث ايضاً ابن المغازلي بسنده عن مجاهد ، عن ابن عبّاس ؛ و عن طاوس ، عن ابن عبّاس .

و أيضاً بسنده عن أنس بن مالك ، و بسنده عن أبي سعيد الخدري رضى الله عنهم .

و في الصفحة ٨٦ و في ص ١١٣ ، فقد رواه عن ابن مسعود بـــمتن ءاخر عن الموفّق بن احـمد ، باسناده عن الـحسن الـبصرى ، عـن ابن مسعود .

قالَ: قالَ رسولُ اللّهِ صلّى اللّه عليه [و الله] و سلّم: إذَا كَانَ يَـوم الْقِيامَةِ يَقْعُدُ عَلِيٌ عَلَى الْفِردُوسِ ، وَ هُوَ جَبَلٌ قَدْ عَلاَ عَلَى الْجَنَّةِ وَ فَوْقَهُ عَرْشُر بَ الْعَالَمِينَ ، وَ مِنْ سَفْحِهِ تَتَفَجَّرُ أَنْهَارُ الْجَنَّةِ وَ تَتَفَرَّقُ فِى الجِنانِ ، وَ عَلِيٌّ جَالِسٌ عَلَى كُرسِيٍّ مِن نُور ، يَجْرِى بَيْنَ يَدَيْهِ التَّسْنِيمُ ، لاَ يَجُورُ وَ عَلِيٌّ جَالِسٌ عَلَى كُرسِيٍّ مِن نُور ، يَجْرِى بَيْنَ يَدَيْهِ التَّسْنِيمُ ، لاَ يَجُورُ وَ وَكَايَةِ السَّرَاطَ إلَّا وَ مَعَهُ سَنَدُ بِوِلاَيَةً عَلِيٍّ وَ وَلاَيَةٍ أَهْلِ بَيْتِهِ ، فَيُدْخِلُ مُحِبِيهِ النَّار .

كما ينقل الخوارزمي هذه الرواية بهذا المضمون في مقتله (طبع

معرفة الإمام (١) في معنى الولاية التكوينيّه

النجف ، ج ا ، ص ٣٩) .

بلى، يبيّن هذا الحديث مقام أميرالمؤمنين في الأعراف، و أنّ هذا المقام في ءاخر درجات الفرق الذي يبدأ منه عالم الكثرة، يعنى في حقيقة الولاية التي هي الحجاب الأقرب، و من الأعراف يجرى نهر التسنيم في الجنّة. و هذا النهر ينبع من الولاية، و تجرى فروعه في قلوب الشيعة، كما يجرى في جنانهم في ذلك العالم من ظهور الملكوت.

و أمير المؤمنين عليه السلام الذي هو حقيقة الولاية ، يعين مقامات أهل الجنّة حسب ميزان جريان التسنيم ، فيعبرون الصراط و يصلون الى مناز لهم ، كما يعين في النار أماكن الذين لا يؤمنون بالولاية .

يقول ابن شهر ءاشوب: روى ابن عبّاس و أنس عن النبّى الأكرم صلّى الله عليه و ءاله:

قَالَ : إذَا كَانَ يَومَ الْقِيَامَة ، وَ نُصِبَ الصِّرَاطُ عَلَى جَهَنَّمَ ، لَـمْ يَجُـزْ عَلَيْهِ إلَّا مَنْ مَعَهُ جَوَازٌ فِيهِ وَلاَيَةُ عَلِى مِّ بِنِ أَبِي طَالِبٍ ، وَ ذَلِكَ قَوْلُهُ تَعَالَى : وَقَفُوهُمْ إنَّهُمْ مَسؤنُلُونَ \.

و يقول أيضاً: و يروى والدى شهر ءاشوب باسناده عن رسول الله صلّى الله عليه و ءاله قال:

لِكُلِّ شَيْء جَوَازٌ ، وَ جَوَازُ الصِّرَاطِ حُبُّ عَلَى بِنِ أَبِي طَالِبٍ \.
و يـروى أيضاً في تـأريخ الخطيب ، عـن ليـث ، عـن مجـاهد ، عـن طاووس ، عن ابن عبّاس قال :

قُلتُ للنبي : يَا رَسولَ اللّهِ ! لِلنَّاسِ جَوَازٌ ؟ قالَ : نَعَم ؟ قُلْتُ : وَ مَا هُوَ ؟ قالَ : خُبُّ عَلِي ۗ بْن أَبِي طَالِب ".

١ إلى ٣٤٦ ( المناقب ابن شهر ءاشوب ) ، ج ١ ، ص ٣٤٦ ، الطبعة الحجريّة .

و فى حديث وكيع، قال أبوسعيد: يَا رَسُولَ اللّهِ! مَا مَعْنَى بَراةُ عَلِيٌّ ؟ قالَ: لاَ إِلَهَ إِلَّا اللّهُ ، مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللّهِ ، عَلِيٌّ وَلِيُّ اللّهِ \.

و ورد فى الخبر : وَ هُوَ الصِّرَاطُ الَّذِى يَقِفُ عَلَى يَمِينهِ رَسُـولُ اللّهِ ، وَ عَلَى شِمَالِهِ أُمِيرُ المؤمنينَ ، وَ يَأْتِيهِمَا النِّدَاءُ مِنَ اللّهِ : ٱلْقِيَا فِى جَهَنَّمَ كُـلَّ كَنْ رَعَلِهِ اللّهِ : ٱلْقِيَا فِى جَهَنَّمَ كُـلَّ كَفَّارِ عَنيدٍ ".

و روى الحسن البصرى في خبر ءاخر عن عبدالله ، عن رسول الله قال :

وَ هُوَ جَالِسٌ عَلَى كُرسِيٍّ مِن نُور \_ يَعْنَى عَلِيًا \_ يَجْسرِى بَيْسنَ يَدَيْسهِ التَّسْنِيمُ ، لاَ يَجُوزُ أَحَدُ الصِّرَاطَ إِنَّا وَ مَعَهُ بَراةً بِولاَيَتِهِ وَ وَلاَيَةِ أَهْلِ بَيْتِهِ ، يُشْرفُ عَلَى الْجَنَّةِ وَ يُدْخِلُ مُحِبِّيهِ الْجَنَّةَ وَ مُبْغِضِيهِ النَّارَ أَ.

و ما أجمل قول شاعر أهل البيت السيد اسماعيل بن محمد الحميرى حين يقول:

قَـوْلُ عَلِـى ً لِحَـارِثِ عَجَـب ً كَـمْ ثَـمَ أَعْجُوبَـةً لَــهُ حَمَلَـا يَا حَارِ ° هَمْــدَانَ مَـن يَمُـت ° مِن مُؤمِنٍ كانَ أَوْ مُنَـافِقٍ قَبَلَـا ٦

١و٢\_( المناقب ابن شهر ءاشوب ) ، ج ١ ، ص ٣٤٦ ، الطبعة الحجريّة .

٣و٤\_ ( المناقب ) ، ج ١ ، ص٣٤٦.

٥ ـ يا حارُ ، يا حارِ، الأصحّ و الأشهر في المنادي المرخّم ان تُترك حركة الحرف ٥

معرفة الإمام (١) في معنى الولاية التكوينيّه

بعَيْنهِ اواسْمِهِ و مَا فَعَلَا فَلَا رَلَكَا تَخَف عَصْرَةً و لا زَلَكَا تَخَف عَصْرَةً و لا زَلَكَا تَخَالُهُ فِي الْحَلاَوةِ الْعَسَلَا ضِ عَلَى جسرِهَا ذَرى الرَّجُكَا حَبْلاً بحَبْلِ الوَحْيَ مُتَّصِلًا حَبْلاً بحَبْلِ الوَحْيَ مُتَّصِلًا أَعْطَانِيَ اللّهُ فِيهِمُ الأُمَلَا "

⇒الأخر الباقي على حالها الأول ، و بالطبع فإن الكثير يَرون ان حركة الحرف المحذوف يجب ان تُنقل إلى الحرف الذي قبله .

⇒ 2- رأيتُهُ قُبُلاً و قَبلاً و قَبلاً و قَبلاً و قَبلاً و مَعاناً و مُقابلةً و لقد وُضعت احتمالات في ضبط كلمة (قَبَل) لا يناسب معنى أي منها المقام ، و ما يبدو في نظر الحقير اللها فعل ماض بفتح القاف و فتح أو كسر الباء ؛ و ذلك لأن أحد معانى قَبَل و قبل أن يكون قبَل في العينين ، و القبَل في العينين عبارة عن اقبال نظر كل من العينين الى الأخرى ، و هو ما يدعى بالحول في العينين و رؤية الشيء شيئين ، و لازم الحول الغرور و العُجب ، حيث تحاول العيون على الدوام النظر الى نفسها ، و هذا المعنى من آثار النفق الذي عده المولى اميرالمؤمنين عليه السلام هنا من صفات المنافق .

كما ورد فى اللغة ان رأيته قُبُلا أى عياناً و مقابلة؛ و على ذلك فان من الممكن ان تكون الكلمة هنا بضم القاف و الباء ، اى : مَن يَمُت ْ يَرَنى قُبُلا ؛ و هو احتمال مقبول أيضاً . و ربّما كان أقرب من الاحتمال الأوّل .

قال فى ( المنجد ) : رأيتُهُ قُبُلاً و قَبَلاً و قَبَلاً و قَبَلاً و قَبَلاً و قَبَلاً و قَبَلاً أى عيانــاً و مقابلـــةً . و بذلك فانّ من المكن قراءة شعر الحميري على أربعة أشكال من القراءة .

١\_ ورد في ( مناقب ابن شهرءاشوب ) بلفظ ( بنَعْتِهِ )

٢\_ جاءت في ( ديوان الحميري ) بلفظ ( حبل الوحـــي ) ، لكـن الأظـهر أنهـا (بحبـل الوصيّ) .

٣٢ (ديوان الحميري) ، ص ٣٢٧ و ٣٢٨ ؛ و أورد أصله عن (أعيان الشيعة) ، ج ١٨ ،
 ٣٤٠ ، و (كشف الغمّة)، ص ١٢٤ ، و (المناقب) ، ج ٣ ، ص ٢٣٧ ، و (شرح نهج البلاغة) ،
 ج ١ ، ص ٢٩٩ .

يخاطب أمير المؤمنين بهذا الكلام الحارث الهمداني .

يروى ابن شهر اشوب عن ( الأمالي ) للطوسى ، باسناده عن الحارث الهمداني عن أمير المؤمنين عليه السلام قال : قال رسول الله صلّى الله عليه و اله :

إِذَا كَانَ يَومَ الْقِيامَةِ أَخَذتُ بِحُجزَة مِن ذَى الْعَرش ، وَ أَخَذتَ أَنْتَ يَا عَلِى بِحُجزَتِ مِن ذَى الْعَرش ، وَ أَخَذتَ أَنْتَ يَا عَلِى بِحُجْزَتِ كَ ، وَ أَخَذَتْ شَدِيعَتُكُمْ بِحُجْزَتِ كَ ، وَ أَخَذَتْ شَدِيعَتُكُمْ بِحُجْزَتِ كَ ، وَ أَخَذَت شَدِيعَتُكُمْ بِحُجْزَتِ كُمْ ، فَمَاذا يَصْنَعُ اللّهُ بِنَبِيّهِ ؟ وَ مَاذَا يَصْنَعُ نَبِيّهُ بِوَصِيّه ؟ الي أن قال بحُجْزَتِكُمْ ، فَمَاذا يَصْنَعُ اللّهُ بِنَبِيّهِ ؟ وَ مَاذَا يَصْنَعُ نَبِيّهُ بِوَصِيّه ؟ الي أن قال إلى أن قال إلى أن قال أيكي يَا حَارُ قَصِيرةً مِن طَويلَةٍ ا، أنت و مَن أُحبَيتَ وَ مَن أَحْبَتَ وَ لَكَ مَا اكْتَسَبْتَ اللّهُ اللّه

و لقد جاهد الحارث الهمداني (بسكون الميم) و قومه من قبيلة همدان في اليمن، في يوم صفّين جهاداً كبيراً و حاموا عن دين الله و عن إمامهم، و واجهوا المشاق و الحن و الشدائد، حتّى قال أميرالمؤمنين فيهم:

فَلُوكُنتُ بَوَّابَاً عَلَى بَابِ جَنَّـةٍ لَقُلْتُ لِهَمْدَانَ لَاْخُلِى بِسَلاَمِ و يقول السيّد الحميرى :

وَ لَدَى الصِّـراطِ تَـرَى عَلِيّـاًو اَقِفَـاً

يَدْعُو النَّهِ وَلِيَّهُ الْمَنْصُورَا اللَّهِ وَلِيَّهُ الْمَنْصُورَا اللَّهُ أَعْطِهِ وَلِيَّهُ الْمَنْصُورَا اللَّهُ أَعْطِهِ وَلَيَّهُ اللَّهُ أَعْطِهِ وَلَيَّهُ اللَّهُ أَعْطِهِ وَلَيْهِ اللَّهُ اللْلِمُ اللَّهُ الللِّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللِّهُ الللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلِمُ الللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ الللِّهُ اللْمُلْمُ اللْ

وَ عَطَاءُ رَبِّکَ لَمْ يَكُــنْ مَحْظُـوراً '

١\_ من الأمثال ، و القصيرة هي التمرة و الطويلة : النخلة . م .

٢و٣ \_ تعليقة (ديوان الحميري) ، ص ٣٢٦ و ٣٢٧ على الترتيب .

٤\_ (ديوان السيّد) ، ص ٢١٢ ؛ و أورد أصله عن (أعيان الشيعة) و (المناقب) .

### الدَّرَسُ ٱلعُاشِرَ

ڶٷٛؠؙۯٷڴڒڴڟٚڮڂڷڴڟڴڮڶؾ؆ۻؖۼۜڵڶڣٛڸؙؙٷڹڮ

# بسم الله الرّحمن الرّحيم و صلّى الله على محمّد و ءاله الطاهرين و صلّى الله على محمّد و الله الطاهرين و لعنة الله على أعدائهم أجمعين من الآن الي قيام يوم الدّين و لا حول و لا قوّة الاّ بالله العلى العظيم

قال اللَّهُ الحكيم في كتابه الكريم:

وَ جَعَلْنَاهُمْ أُئِمَّةً يَهْدُونَ بِأُمْرِنَا وَأَوْحَيْنَا إلَيْهِمْ فِعْلَ الْخَيْرَاتِ وَ إِقَــامَ الصَّلَوَاةِ وَ إِيَتَاءَ الزَّكُوةِ وَ كَانُوا لَنَا عَابِدِينَ \.

#### أصل العليّة و المعلوليّة:

ان كل واحد من الموجودات التى تُشاهد فى العالم لـ أصل و علّـ قي يستند فى نشــ أته اليـها ، كمـا ل التغـيرات و التبـدلات الـتى تحصل فيـها لهـا عللها هى الأخرى .

فلو ضربنا زجاجة بججر لانكسرت، ولو أجرينا ماء في جدول لجرى الماء الى حيث ما أمكن له، ولبل النقاط التي يلامسها، حتّى ان الماء يجرى في خُلل الجبال و شقوقها ما وجد الى ذلك سبيلاً.

و هذا هو أصل عام في النشوء و في التغيّرات المشهودة في موجودات العالم .

#### تأثير المجالسة في الإنسان:

١\_ الأية ٧٣ ، من السورة ٢١ : الأنبياء .

كما لن أخلاق و ملكات و عقائد و روحيّات بنى الإنسان ليست مستثناة من هذا الأصل العام، فقد ثبت بالتجربة لنّ معاشرة الأبرار تؤثر على الإنسان، و لنّ المعاشرة مع الأشرار تؤثر عليه هي الأخرى، و ما أكثر ما حصل أن صاحب شخص ذو فطرة طيبة و أعمال صالحة أصدقاء السوء فتلاشى صفاؤه الباطنى، و أظلم قلبه و اختنقت روحه.

و على العكس من ذلك ، فما أكثر ما حصل لنّ شخصاً ذا سيرة سيّئة غير ّ اسلوبه و نهجه إثـر معاشـرته لشـخص طيّب ، فصلُحـت نيّتـه تدريجيـاً ، و تبعتها أفعالُه فصارت صالحةً حسنة حميدة .

لذا ورد التأكيد كثيراً في التعاليم الإسلاميّة على مصاحبة الأبرار و المنع من الأنس بالأشرار و التوادّ معهم ، حتى لنّ جلسةً واحدة قد تؤثّر على الانسان و لو أمضاها بالسكوت او المذاكرة ، لأن تأثير الأرواح لا يحتاج الى مذاكرة ، و الما الأرواح المؤتلفة تصميل الى بعضها و تتبادل التأثير مع بعضها .

و لكى يستطيع الإنسان تغيير أخلاقه و صفاته الى أخلاق و صفات الإنسان الكامل، فان عليه أن يعرّف قلبه و روحه على أصل و علّة الأخلاق و الصفات الحسنة، لتؤثّر تلك الحامد في الإنسان بواسطة الاتّصال. و عليه أن يصل مركز قلبه بمنبع العلم و المعرفة و الحياة، ليحصل منه على العلم و المعرفة و الحياة قدر سعته و استعداده و قابليّته.

و كما لن هناك في شبكة المياه في المدن مخزناً عظيماً للماء متصل بعدد كبير من البيوت ، بحيث يصل اليها الماء حسب ظروفها و قابليّاتها ، فكذلك الأمر في علّة و منبع الحياة و المعرفة الذي يجب ان يروى و يُشبع القلوب بواسطة التسليم و الانقياد و الاتباع و الخضوع ، بقدر سعة تلك القلوب و ظرفيّتها .

و لهذا الموضوع أمران ضروريّان :

الأول: وجود ذلك الأصل و العلّة، أي مبدأ إفاضة العلم و الحياة.

#### قلب الإمام مركز إفاضة العلوم:

مبدأ إفاضة العلم هو قلب الامام الذي يفيض \_ بواسطة السيطرة على ملكوت الموجودات \_ على كل موجود بقدر قابليّته و استعداده: و جَعَلْنَهُمْ أَئِمَةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا \.

و الهداية بأمر الله هي هداية أفراد البشر عن طريق ملكوتهم. و نفوسهم .

و لذا يجب ان يكون فى العالم و على الدوام إمامٌ حيّ ، و قد استفدنا من الأية : يَوْمَ نَدْعُوا كُلَّ أَنَاس بإمَامِهمْ <sup>٢</sup>.

ان الإمام موجود في كـل أرمان ، يُدعى بواسطته أفراد البشر واحداً فواحداً ؛ و هذا أمر مسلم و صحيح تستند عليه جميع أديان العالم و مذاهبه ، و يعتمد عليه الدين الاسلامي الذي يعتبر تعيين الإمام للمجتمع من قبل الله ، و يعرفه بأنه صاحب القلب و الحيط بالملكوت و المعصوم عن الخطايا و المعاصى . كما لن الشيعة قد استفادوا هذا الأمر على أساس تعاليم الاسلام ، فقد جعلوا سيرتهم على واقع و حقيقة التعاليم الاسلامية ، امّا أهل السنة الذين لا يُراعون هذا الأمر ، فان أيديهم قاصرة عن إدراك منبع الحياة

١ ـ الأية ٧٣ ، من السورة ٢١ : الأنبياء .

٢\_ الأية ٧١ ، من السورة ١٧ : الإسراء .

و العلم ، و كما أُشير سابقاً فاتهم لا يستفيدون من الإسلام بالمعنى الحقيقيّ.

و على هذا الأصل القائل بالحاجة الى الإمام الحى بعد رسول اللّه صلّى اللّه عليه و ءاله ، و هو الوجود المقدّس لأميرالمؤمنين عليه السلام ، فان ذلك من أجل أن يصل جميع أفراد البشر بواسطة ذلك القلب الحي الواعى في عالم الجمع الى الإفادة من حياتهم و علومهم ، و إلا فانه اذا كفى مجرد العمل بنداء (كفانا كتاب الله) ، لزحف كل امرىء فانزوى في زاوية النفس و خرائبها المظلمة ، و لما أمكنه أن يتخطّى نفسه و هواه الى ءاخر عمره ، و ذلك لأن الإمام هو الملقى للمعارف القرءانيّة الى قلب الانسان ، و بدونه فان الإنسان الأعمى الممهووس بالشهوات المنغمر في اللذات سيفسر و يؤول الأيات القرءانيّة لخدمة أغراضه و نواياه ، و مهما عمل فان عمله لن يتعدّى دائرة ميوله و رغباته النفسانيّة . و مثل هذا القرءان بدون الروح يتعدّى دائرة ميوله و رغباته النفسانيّة . و مثل هذا القرءان بدون الروح

#### الشيعة تعتبر أساس تعاليم الإسلام قائم على الإمامة .

تقول الشيعة ان أساس تعاليم الاسلام قائمة على الإمامة ، ففى زمن رسول الله كان صلّى الله عليه و ءاله هو الإمام ، و كان يفيض المعارف على قلوب الأمّة بقلبه اليقظ منبع علوم فَأُوْحَى إلَى عَبْدِهِ مَآ أُوْحَى ، ثمّ جرى ذلك بعده ؛ بواسطة الأئمة الأطهار الواحد بعد الأخر ، وصولاً الى حضرة بقيّة الله الأعظم عجّل الله تعالى فَرَجه الشريف ؛ رى كل قلب بقدر سعته من قبل مراكز الحياة و المعرفة تلك .

أمّا الموضوع الأخر و هو التسليم و الخضوع و الاتّباع للإمام ، الـذى يُعدّ القلوب لتلقّى و اكتساب الـمعارف و العلوم ، فهـذه الـخصوصيّة موجودة

١ ـ الأية ١٠ ، من السورة ٥٣ : النجم .

لدى الشيعة ، لذا يُشاهد أنّ الشيعة يفوقون العامّة بقدر ملحوظ في صفات المحبّة و الوفاء و الصفاء و الإنفاق و الإيشار و قضاء حوائج الناس و في رقّة القلب والعاطفة و نظائرها من الصفات الحميدة ، و هذا ناجم عن روح التسليم و الخضوع مقابل معلّم البشريّة و مبدأ التعليم و التربية ، سواءً كان الإمام حاضراً أو غائباً ، لأنّ تأثير و تأثّر الأرواح لا حاجة له كثيراً الى الحضور ، لأنّه ليس مادّه ليشترط لتأثيرها في مادّه أخرى القُرب المكاني و التماس الخارجي ، بل هو تأثير فعليّة النفس الفعّالة في قابليّات النفوس المستعدّة .

و لأنّ عالم الملكوت خارج عن الزمان و المكان ، لذا يسمكن أن نجد تأثير فعليّة الأثار الحياتيّة للإمام في كلّ قلب ، فإن كان الإمام في مشرق العالم و كان تابعه في المغرب ، فإن قلب التابع مع ذلك سيحصل على استفادته ، كما لنّ الانسان \_ على اثر محبّته لولده \_ في ذكره دوماً ، سواءً كان ولده قربه أو مسافراً بعيداً عنه ، فصورة الولد لا تفارقه بل مطبوعة في قلبه . و كذلك اذا ما وجدت تجليّات الإمام في قلب المؤمن أينما كان ذلك المؤمن ، فاته سوف يستمدّ ماء الحياة من ذلك المعدن اللامتناهي اثر انعكاس الصورة الحقّة .

لذا فان الشيعة يفيدون \_ و لو في زمن الغيبة \_ من ذلك المركز للعلم و المعرفة ، بسبب التفاتهم الكامل الى مصدر الخيرات و العلوم ، مع الله لاشك هناك و لا ريب في لن أثر حضور الإمام و فوائده أكثر و أوفر ؛ خلافاً لغير الشيعة الذين لا ترتبط قلوبهم بهذا المعدن ، لذا فان نفوسهم حائرة مترددة ليس لها الى الخروج عن ذواتها من سبيل .

#### الشيعة يمتلكون اللطف و الرقة و المداراة:

يقول ابن أبى الحديد بعد أن يذكر قدراً من صفات أميرالمؤمنين عليه السلام:

وَ قَدْ بَقِى هَذَا الخُلُقُ مُتَوَارَثاً مُتَنَاقَلاً فِى مُحِبِّيهِ وَ أُوليائِهِ إلى الآن ، كما بَقِى الجَفَاءُ و الخُشوئةُ و الوُعُورَةُ فِى الجَانبِ الآخرِ ، و مَن لَهُ أَدْنسي مَعرفَةٌ بأخلاق النَّاس و عَوَائِدِهِمْ يَعْرفُ ذَلكَ \.

ان المعارف و العلوم الالهيّة تجرى في قلوب اتباع الإمام اثر اتّصال قلوبهم بقلبه ، كما لنّ السبب في لنّ للمؤمنين أنهاراً من ماء زلال في الجنّة يعود الى تأثير ذلك الإتصّال القلبّي و الإفادة من نبع فضائل الأئمة . و نرى كثيراً في القرءان الكريم أنّ اللّه تعالى يعد المؤمنين جَنّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْيِهَا الأَنْهَارُ مثل :

إِنَّ اللَهَ يُدْخِلُ الَّذِينَءَ امَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِحَاتِ جَنَّاتٍ تَجْـرِى مِـنْ تَحْـرِى مِـنْ تَحْتِهَا الأَنْهَارُ \.

#### الجنّة تجلّى الصفات و الأفعال:

وكما ذكرنا فان الجنّة هي ظهور و بروز عالم نفس المؤمن في الأخرة ، و لأنّ نفس المؤمن قد نجت ، بسبب الاطمئنان باللّه و بالسكينة التي حصلت عليها ، من حرارة ولسع اليأس و الفشل و من طوفان خواطر الشيطان و الاضطرابات الفكريّة و الأخلاقيّة ، فهم مسرورون فرحون في رحمة الله و مقام أمنه و أمانه ، فقد عشقوا الله بنشاط و لذّة كاملين حتّى في أدق لحظات سكرات الموت ، فهم في سكينة و اطمئنان ، لذا فعندما يظهر ملكوت الأشياء في الأخرة ، فان ملكوت نفس المؤمن سيكون بصورة جنّة متشابكة الأشجار ، تشابكت فيها فروع الأعمال الصالحة و أوراقها ، فألقت ظلالها على الأرض ، فلا مجال هناك لأشعة الشمس اللاهبة و لا لطوفان

١\_ ( شرح نهج البلاغة ) ، الطبعة ذات العشرين مجلّداً ، ج ١ ، ص ٢٦.

٢\_ الأية ١٤ و ٢٣ ، من السورة ٢٢ : الحجّ ؛ و الأية ١٢ ، من السورة ٤٧ : محمد .

الحوادث أو غبار الخيالات و الخواطر الشيطانيّة.

سواءً اعتبرنا لنّ الجنّة من جهة تجسّم أعمال المؤمن و ظهور ملكوت النفس المؤمنة ، أو بعنوان الجزاء المسترتّب على العمل ، فانّ النتيجة ستكون واحدة . يشهد على هذا المعنى خطاب اللّه تعالى الى ءادم أبى البشر قبل وروده في هذه النشأة :

فَقُلْنَا يَنَادَمُ إِنَّ هَذَا عَدُوٌّ لَكَ وَ لِزَوْجِكَ فَلَا يُخْرِجَنَّكُمَا مِنَ الْجَنَّةِ فَتَشْقَى \*إِنَّ لَكَ أَلَّا تَجُوعَ فِيَهَا وَ لَا تَضْعَى \ وَ أَنَّكَ لَا تَظْمَوُا فِيهَا وَ لاَ تَضْحَى \.

فقد خاطب اللّه ءادم: لنّ هذه الجنّة لا خواطر نفسانيّة فيها و لا اضطرابات للخيال و القوى الواهمة ، هناك حيث لا تجوع و لا تعرى ، و لا تظمأ و لا تضحى بحرارة الشمس ، فالجوع و العُرى و الحرارة و الانصهار كلّها من أثر تسلّط النفس الأمّارة بالسوء على الإنسان ، أمّا في الجنّة حيث قلب الإنسان مطمئن هادئ بعيد عن الخواطر و الانفعالات ، هناك حيث الاستقرار و الاستراحة في مَقْعَدِ صِدْق عِنْدَ مَلِيْكٍ مُّقْتَدِر .

فالذين يغادرون الدنيا الى الله بالإيمان و الأعمال الصالحة هم الذين يدخلون الجنّة و يتمتّعون فيها تحت ظلال الأشجار المتكاثفة .

#### الأنهار الجارية في الجنّة:

و امّا الأنهار الجارية في الجنّة ، فهي العلوم و المعارف التي أوجبت حياة القلب ، و ذلك لأن المؤمنين كانوا قد رووا قلوبهم بالعلم و المعرفة و الإقرار بوحدانيّة الله و أسماء ذاته المقدّسة ، و بالإقرار بحقّانيّة الإمام

١\_ الأية ١١٧ \_ ١١٩ ، من السورة ٢٠ : طه .

٢\_الأية ٥٥ ، من السورة ٥٤ : القمر .

و النبيّ، فان ظهور هذه العلوم التي هي حياة القلوب سيكون هناك في هيئة أنهار ماء. و سيكون لجميع الذين عملوا الصالحات و من جملتها الإقرار بإمام زمانهم المتلاك هذه الأنهار ، بل يمكن اعتبار مقياس فصل الأعمال الصالحة عن غير الصالحة هو مصادقة الإمام عليها أو عدمها ، فكل فعل أمر به الإمام صالح ، و كل ما نهى عنه سيكون غير صالح ، و ذلك لأن نظر الإمام يمثل النظرة الواقعية و الحقيقية ، و لذلك فان تخطّى كلام الإمام يسمثل الخرافاً عن متن الواقع و حقيقة نفس الأمر .

امّا الذين لم يوكلوا قلوبهم للإمام، ولم يستفيدوا من ذلك المنبع الفيّاض، فان قلوبهم ستبقى يابسة لا طراوة لها و لا محبّة و لا صفاء و لا معرفة، كالقربة اليابسة العتيقة البالية، قد فقدت مرونتها و سعتها، لذا فان ماء اولئكم هو الحرمان و الحسرة و الندم الذي سيصبّ في أفواههم على هيئة الفلز المصهور.

مَثَلُ الْجَنَّةِ الَّتِي وُعِدَ الْمُتَّقُونَ فِيهَا أَنْهَارٌ مِّن مَّاء غَيْرِء اَسِنٍ وَ أَنْهَارٌ مِّن مَّاء غَيْرِء اَسِنٍ وَ أَنْهَارٌ مِّنْ عَسَلٍ مِّنْ لَبَنٍ لَمْ يَتَغَيَرْ طَعْمُهُ وَ أَنْهَارٌ مِّنْ خَمْرٍ لَّذَّة لِلشَّارِبِينَ وَ أَنْهَارٌ مِّسَنْ عَسَلٍ مُّصَفَّى وَ لَهُمْ فِيهَا مِنْ كُلِّ الثَّمَرَاتِ وَ مَغْفِرَةٌ مِّنْ رَبِّهِمْ كَمَنْ هُوَ خَالِد فِي النَّارِ وَ سُقُوا مَاءً حَمِيمًا فَقَطَّعَ أَمْعَاءهُمْ لَا

أنهار الجنّة الأربعة:

ذكر الله سبحانه في هذه الأية المباركة أربعة أنهار ، وُها أنهار الماء الزلال غير الأسن ، لأن الماء في عالم الطبيعة هو حياة الموجودات :

وَ جَعَلْنَا مِنَ الْمَآء كُلَّ شَيء حَيِّ ٪

١\_ الأية ١٥ ، من السورة ٤٧ : محمّد .

٢\_ الأية ٣٠ ، من السورة ٢١ : الأنبياء .

أنهار الماء: وحياة القلوب بالعلم و معرفة الله ، لذا فان أنهار العلم و المعرفة الجارية في القلوب ستتجلّى هناك في هيئة أنهار ظاهرة صافية من ماء زلال غير ءاسن ، و المراد بالأنهار أصناف و أنواع المعارف و العلوم الحقّة و الحقيقيّة التي تناط بها حياة القلوب و تروى بها غرائز الإنسان ، و المراد بغير الأسن غير المتعفّن و غير المتغيّر ، اى عدم تغيّر تلك العلوم بأوهام و شكوك و عادات باطلة و سنن ضالة و اعتقادات فاسدة .

و هـذا النـهر مختـص بـالذين وصلـوا في طريـق اللَـه الى مقـام القلـب ، و استفادوا من العلوم الالهيّة الحقّة دون أى تدخّل للنفس لتغييرها .

انهار من لبن: و النوع الثاني هو الأنهار من اللبن الذي لم يتغير طعمه، و هذه الأنهار هي ظهور و بروز العلوم التي كانت مفيدة للمبتدئين في الطريق الى اللّه، لأنّ اللبن طعام الطفل، و العلوم التي تتعلّق بالأفعال و الأخلاق كعلوم الشرائع و الحكمة العمليّة باعتبارها مقدّمة للعمل و تزكية النفس، لذا فان ظهور هذه الأنهار مختص بالضعفاء المستعدّين للسير في منازل النفس و الذين لهم قابلية الوصول الى مقام القلب بسبب الابتعاد عن المعاصي و الأخلاق الرذيلة، الاّ الهم لم يصلوا بعد الى ذلك المقام، فهم بتعلّمهم المقدّمات من علوم الشرائع و الأخلاق و بالعمل بها في صدد تقوية بنيتهم الروحية. كما لنّ عدم تغير طعم هذه الأنهار إشارة الى عدم تلوّن هذه العلوم بالنوايا الفاسدة و الأهواء و البدع الباطلة و الأعمال و العصبيّات الجاهليّة التي تُسقط هذه العلوم عن خاصيّتها و فضيلتها، و تحوّلها الى سمّ مهلك.

أنهار الخمر: و النوع الثالث من الأنهار أنهارٌ من خمر لذّة للشاربين، فالخمر في الدنيا مع لنّ مادّتها خبيشة و نكهتها مُقرفة و طعمها ردى، الأسها تخدّر العقول و تسقطها من الإحساس و الإدراك، و تهوى بالانسان الى

مصاف البهائم، لكن خمر الأخرة جذبات الهيه تظهر اثر تجليّات الصفات و الأسماء في القلب، فتحيّر العقول و تبهتها بحيث يسقط العقل المفكّر في العواقب و المصالح عند مشاهدة تلك الاسماء الكليّة و الصفات الالهيّة غير المحدودة و ينسى كليّاً مراتب الوجود.

و لأتها تمتلك هذه الخاصية فقد عُبِّر عنها بالخمر ، لكّن هذه الخمر ترفع الانسان من مرتبة العقل و تهديم الى مرتبة أعلى و هي الشهود و القلب .

و على ذلك فان انهار الخمر هي ظهور أصناف و أنواع محبّة صفات و ذات الله التي جعلها الله سبحانه للشاربين ، و هم الكاملين الواصلين الى درجة الشهود ، و الذين صارت لديهم القابليّة لمشاهدة حسن تجليّات الصفات و شهود جمال الذات ، و صاروا مولّهين بالجمال المطلق للحضرة الربوبيّة لا إدراك لهم بسببه ، و وصلوا الى مقام الروح و استغرقوا في الأنوار الالهيّة ، و ستوجب لهم اللذة و البهجة و السرور و الحبور .

أنهار من عسل مصفّى: و النوع الرابع من هذه الأنهار هي أنهار من عسل مصفّى لا يُرى فيها شيء من الشمع و الخبث و المواد القذرة. و لأنّ العسل له حلاوة زائدة ، فان تلك الحلاوة التي هي من واردات عالم القدس و البوارق النورانيّة ، و اللذات التي توجد في حالات مختلفة للمتوسّطين في طريق اللّه ، و تعيدهم الى اللّه بالذوق و الوجد و التوجّه ، و توجّههم الى كمالاتهم ، فاتّها تظهر هناك في هيئة أنهار من عسل مصفّى خال من الشوائب و الأكدار و تدخّلات النفس و تسويلاتها ، و هذا بالطبع مختص بالأفراد الذين هم في مقام ذوق تلك الجذبات ، و الذين لم يصلوا بعد الى مرحلة السكر اثر مشاهدة التجليات .

و بناءً على ما سبق فان أنهار اللبن هي العلوم لدى المبتدئين

و الضعفاء من سالكى طريق اللّه ، و أنهار العسل مختصّة بالافراد المتوسّطين المشغولين بملاحظة الجذبات الالهية و مشاهدة الصفات ، وأنهار الخمر مختصّة بالأفراد الذين نسوا وجودهم بسبب تجلّيات الجمال و عشق تلك الذات الأزليّة فامّحوا في أنوارها .

و المراد بالأية الشريفة : وَ سَقَاهُمْ رَبُّهُمْ شَرَابًا طَهُورًا \، الشراب الذي يطهّرهم و يزكّيهم من جميع التعلّقات الدنيويّة من المال و الولد و العيال و الجاه و الاعتبار ، و يرفع نفس الشارب عن هذه المراحل .

ثمّ لنّ أنهار الماء الزلال غير الأسن و غير المتغيّر مختصّة بالذين وصلوا الى مرحلة القلب، و الذين طلعت و أشرقت في قلوبهم جميع أنواع العلوم و المعارف الالهيّة بدون تدخّل النفس و زيغ الأهواء.

امّا الافراد المتوسّطون الذين يسمّحون بجمال اللّه اثر تجلّيات صفاته و مشاهدة أسمائه ، فيعمدون الى خلط قدر من نهر الزنجبيل ـ و هـ و مادّة تبعث الحرارة ـ في كؤوس شرابهم ليبقـ علي طلبهم و عشقهم حيّاً على الدوام ولكى تبقى الحرارة موجودة فيهم بقدر كاف .

وَ يُسْقَوْنَ فِيهَا كَأْسًا كَانَ مِزَاجُهَا زَنْجَبِيلًا \* عَيْنًا فِيهَا تُسَمَّى سَلْسَبِيلًا \. سَلْسَبِيلًا \.

و الزنجبيل نهر يسمّى بالسلسبيل ، فهو من فرط حُسن مذاقه يمنح الشاربين حرارة الطّلب ، و بالطبع فلأنّ هؤلاء لم يصل اشتياقهم و عشقهم الى الذروة ، فانّهم لذلك لا يُسقون من الزنجبيل الخالص ، بل يمزجون فى كأسهم من نهر الزنجبيل فيسقونهم منها ؛ و لأنّهم لا يزالون مشتاقين للسير

١ ـ ذيل الأية ٢١ ، من السورة ٧٦ : الدهر .

٢\_ الأية ١٧ و ١٨ ، من السورة ٧٦ : الدهر .

فى الصفات ، فان محبّتهم لذلك لم تصف عن لذّة حرارة الطلب ، فهم يهدأون و يسكنون أحياناً من واردات و تجلّيات الجمال ، لذا يُصب فى كأسهم من عين الكافور ، و الكافور شراب بارد معطّر يبعث على السكون و الارتياح .

إِنَّ الْأَبْرَارَ يَشْرَبُونَ مِنْ كَأْسٍ كَانَ مِزَاجُهَا كَافُورًا \* عَيْنًا يَشْرَبُ بِهَا عِبَادُ اللّهِ يُفَجِّرُونَهَا تَفْجِيرًا \.

و لأنهم لم يصلوا الى مقام الجمع ، و لم يستغرقوا فى عين جمع الذات ، لذلك فليس لهم ذلك السكون المطلق و ذلك الهدوء من جميع الجهات ، و انما السكون للذين وصلوا الى مرحلة العبودية المطلقة وأصبحوا من عبادالله ، فاولئك من المقربين و يسقون من أصل عين الكافور ، بالإضافة الى انهم يُجرون من تلك العين فى قلب كل من له قابلية و استعداد ، و يصبون منها فى كأس كل فرد حسب قابليته .

و على كل حال فان عين الكافور هذه هي نفسها عين التسنيم المختصة هي الاخرى بالمقربين ، لكنهم يصبّون قدراً منها في كأس الأبرار .

إِنَّ الْأَبْرَارَ لَفِى نَعِيمٍ \* عَلَى الْأُرَائِكِ يَنْظُرُونَ \* تَعْرِفُ فِى وُجُوهِهِمْ نَضْرَةَ النَّعِيمِ \* يُسْقَوْنَ مِنْ رَّحِيقٍ مَخْتُومٍ \* خِتَامُهُ مِسْكُ وَ فِي ذَلِكَ فَلْيَتَنَافَسِ الْمُتَنَافِسُونَ \* وَ مِزَاجُهُ مِنْ تَسْنِيم \* عَيْنًا يَشْرَبُ بِهَا الْمُقَرَّبُونَ . فَلْيَتَنَافَسِ الْمُتَنَافِسُونَ \* وَ مِزَاجُهُ مِنْ تَسْنِيم \* عَيْنًا يَشْرَبُ بِهَا الْمُقَرَّبُونَ .

ان الأبرار يشربون من شراب مختوم ، ختامه طيّب و طاهر ، هي قوانين الشرع المقدس التي ملأوا بها ءانية الشراب و صانوها عن تلاعب

١- الأية ٥ و ٦ ، من السورة ٧٦ : الدهر .

٢ الأية ٢٢ الى ٢٩ ، من السورة ٨٣ : المطففين .

الشيطان ، فهم يصبّون قدراً من نهر التسنيم في ذلك الشراب الصافى و يقدّمونه للأبرار ، لكنّ المقربين يُسقون من نفس عين التسنيم الجارية من أعلى نقاط الجنّة .

#### عين التسنيم تجرى تحت أقدام أميرالمؤمنين:

ان المستقر على الأعراف ، الذي يجرى التسنيم تحت أقدامه ، هو مولى الموالى أمير المؤمنين صاحب مقام الولاية الكيبرى ، ذلك الذي يشرب جميع المقربين من العين الجارية تحت أقدامه .

كما لنّ نهر التسنيم يستمدّ مائه من قلب أميرالمؤمنين عليه السلام فيسقى المقرّبين ، ثمّ يرد في حوض الكوثر . ثم لنّ جميع أنواع تلك العلوم التي ذكرناها من التسنيم و الكافور و الزنجبيل و الخمر الصافي و أنهار اللبن و الماء غير الأسن و أنهار العسل تنبع كلّها من مقام الولاية ، أى العلم المطلق ، فتجرى الى قلوب الشيعة و الموالين أينما كانوا و حيثما حلّوا ، فتروى كلّ واحد من الناس بدوره حسب قابليّته و ظرفيّته .

#### ساقى حوض الكوثر:

وردت كثير من الروايات المستفيضة عن الأئمة سلام الله عليهم في أنّ ساقى حوض الكوثر هو أميرالمؤمنين عليه السلام، فهو يسقى مواليه بالأقداح التي توزّعت على جوانب الحوض، ويذود عن الحوض بالعصا التي في يده أعداء أهل بيت العصمة.

الا اننا نذكر بعض الروايات المنقولة عن العامّة في هذا الباب، فيروى محب الدين احمد بن عبدالله الطبرى، عن أبي سعيد الخدري قال:

قال رسول الله صلّى الله عليه [و ءاله] و سلّم: يَا عَلِيٌّ مَعَكَ يَـوْمَ الْقِيامَةِ عَصَا مِنْ عَصَى الْجَنَّةِ تُذودُ بِهَا الْمُـنَافِقِينَ عَـن الْحَـوْض. أخرجه

الطبراني ١.

يقول القندوزى الحنفى: أخرج أبو المؤيد أخطب الخطباء الموفّق بن أحمد الخوارزمى عن سيّد الحفّاظ أبى منصور شهردار ابن شيرويه الديلمى بسنده، عن زيد بن على بن الحسين، عن أبيه، عن جدد أمير المؤمنين على رضى الله عنهم، ثم ينقل رواية مفصّلة و من جملة فقراتها يقول:

يَا عَلِى "... وَ إِنَّكَ غَداً عَلَى الْحَوْضِ خَلِيفَتِى ، وَ أَنْتَأَ وَلُ مَنْ يَرِدُ عَلَى الْحَوْضِ خَلِيفَتِى ، وَ أَنْتَأَ وَلُ مَنْ يَرِدُ عَلَى الْحَوْضَ ، وَ أَنْتَ أَ وَلُ دَ اَخِلِ فِي عَلَى الْحَوْضَ ، وَ أَنْتَ أَ وَلُ دَ اَخِلِ فِي الْجَنَّةِ مِنْ أُمِّتِى، وَ إِنَّ مُحِبِّيكَ وَ أَتْبَاعَكَ عَلَى مَنَابِر مِنْ نُورٍ، وَآءٌ مَروييّن ، الْجَنَّةِ مِنْ أُمِّتِى، وَإِنَّ مُحِبِّيكَ وَ أَتْبَاعَكَ عَلَى مَنَابِر مِنْ نُورٍ، وَآءٌ مَروييّن ، مُبيَضَّةٌ وُجُوهُهُمْ حَوْلِى ، أَشْفَعُ لَهُمْ فَيَكُونُونَ غَدًا جِيرانِي ، وَإِنَّ أَعَدَاءَكَ عَلَا ظِماءٌ مُظْمَئِينَ مُسُودَةً وُجُوهُهُمْ ، يُضْرَبُونَ بِالْمَقَامِعِ وَ هِي سِياطٌ مِن نَار مُقْمَحِينَ ، الحديث '.

و يقول أيضاً : أخرج أبونعيم الحافظ ، عن أبي هُريرة قال :

قال رسولُ اللهِ صلّى الله عليه [و ءاله] و سلّم لِعَلِى مِّ رضى الله عنه: أَنْتَ يَا عَلِى ٌ عَلَى حَوضِى تَذُودُ عنه السَّمَافِقِينَ ، وَ إِنَّ أَبَارِيقَهُ عَدَد نُجُومِ السَّمَاء ، وَ أَنْتَ والحَسَنُ و الحُسَينُ وَ حَمْزَةٌ وَ جَعْفَرٌ فِى الجُنَّةِ إِخُوانًا عَلَى سُرُر مُتَقَابِلِينَ ، وَ أَنْتَ وَ أَنْبَاعَكَ مَعِى ، ثُمَّ قَرأ : (وَ نَزَعْنَا مَا فِى صُدُورِهِم مِن غِلِّ إِخُوانًا عَلَى سُرُر مُتَقَابِلِينَ ) ".

و يقول أيضاً : و في ُ جمع الفوائد : جابر و أبوهــريرة رفعاه :

علىُّ بنُ أبى طَالِب صَاحِبُ حَوضِي يَوْمَ الْقِيامَةِ. للأوسط '.

١\_( ذخائر العقبي) ، ص ٩١ .

٢و ٣ و ٤\_( ينابيع المودّة ) ، ص ١٣٠ .

ساقي حوض الكوثر العاشر

و يقول أيضاً: أبوسعيد رفعه:

يَا عَلِى اللهُ المُنَافِقِينَ عَصَى الْجَنَّةِ تَذُودُ بِهَا المُنَافِقِينَ عَصَى الْجَنَّةِ تَذُودُ بِهَا المُنَافِقِينَ عَن حَوضِي . للأوسط .

و يقول: و فى ( جواهر العقدين ) ، أخرج الطبرانى عن أبى كثير قال: كُنتُ جَالِسًا عِنْدَ الْحَسَنِ بنِ عَلِى ً رضى اللّهُ عنهما ، جَاءَ رَجُلُ فَقَالَ لَهُ: إِنْ مَعَاوِيَة بنَ خَديجٍ يَسُبُ أَبَاكَ عِنْدَ ابنِ أَبِى سُفيَانَ ، فَقَالَ لَهُ: إِن رَأَيتَـهُ مِن بَعْدُ ، ارنيه! فَرَءاهُ يَوْمًا فَأَراه ذلك الرجل ،

فقال الحسنُ رَضى اللّهُ عنه لابنِ خَدِيجٍ : أَنْتَ تَسُبُّ أَبَاىَ عِنْدَ ابنِ آكِلَةِ الأَكْبَاد ؟

أما لَئِن وَرَدتَ عَلَى الحَوضِ وَ مَا أَرَاكَ تَرِدُهُ ، لَتَجِدَنَّ أَبَى مُشَمِّرًا حَاسِرًا ذِرَاعَيْهِ ، يَذُودُ المُنَافِقِينَ عَنْ حَوضِ رسولِ الله صلّى اللّه عليه [و ءاله] و سلّم و هَذَا قَوْلُ الصَّادِقِ المُصدَّقِ صلّى اللّه عليه [و ءاله] و سلّم '.

و يقول أيضاً: لأحمد في ( المناقب ) ، لنّ رسول الله صلّى الله عليه [و ءاله] و سلّم قال : أُعْطِيَتْ فِي على خَمْسُ ، هُنَّ أَحَبُّ إِلَى مَنَ الدُّنْيَا وَ مَا فِيهَا ، ...

الى أن قال : وَ أُمَّا الثَّالِثَةُ فَهُوو اقِف عَلَى حَوضِى يَسْقِى مَن عَرَفَهُ مِن أُمَّتى ".

و يقول أيضاً : و في ( المناقب ) ، عن سيعد بن جبير ، عن ابن عبّاس رضى الله عنهما قال : قال رسول الله صلّى الله عليه [و ءاله] و سلّم :

١ و٢ و٣ ــ ( ينابيع المودّة ) ، ص١٣٢ .

و يقول ابن شهر ءاشوب : و في أخبار أبي رافع من خمسة طرق : قال النبيّ صلّى الله عليه و ءاله :

يَا عَلِيُّ تَرِدُ عَلَىَّ الْحَوضَ وَ شِيعَتُكَر ُ وَاءً مَروِيِّينَ ، وَ يَـرِدُ عَلَيْكَ عَدُوُّك ظِماءً مُقْمَحِينَ ` .

و جاء فى تفسير قوله تعالى : وَ سَقَاهُمْ رَبُّهُمْ شَرَابًا طَهُورًا ، يَعنَى سَيِّدهُم عَلِيّ بن أبى طالِب ، و الدَّلِيلُ عَلَى أَنَّ الرَّبَّ بِمعنَى السَّيِّدِ ، قولُهُ تعالى : و اذْكُرنى عِنْدَ رَبِّكَ ؟.

الفايق ( للزمخشرى ) : إنَّ النَّبِيَّ قَالَ لِعَلَىِّ : أَنْتَ الذَّائِدُ عَنْ حَوْضِي يَوْمَ القِيَامَةِ ، تَذُودُ عَنْهُ الرِّجَالَ كَمَا يُذادُ الأصيدُ البعيرُ الصَّادى ، أى الَّذِي

١\_( ينابيع المودّة) ، ص١٣٣ .

۲ و ۳ ـ ( مناقب ابن شهر ءاشوب ) ، ج ۱ ، ص ۳۵۰.

بهِ الصَّيْدُ ، و الصَّيدُ داءٌ يَلْوى عُنُقَهُ ١.

و يقول الحمري شاعر أهل البيت سلام الله عليهم:

أُؤَمِّلُ فِي حُبِّهِ شِرْبَةً مَتَى يَـدْنُ مَـولاهُ مِنْـهُ يَقُـلْ

مِنَ الْحَوْض تَجْمَعُ أَمْنَاً وَ ريَّا إِذَا مَا وَرَدْنَا غَدًا حَوْضَهُ فَأَدْنَى السَّعِيدَ وَ ذَادَ الشَّقِيَّا رد الْحَوضَ وَ اشْـرَبْ هَنيئــاً وَ إِن يَدُنُ منْهُ عَدوٌ لَهِ يَذُدُهُ عَلَيٌ مَكَانَاً قَصِيّا ٢.

و يقول أيضاً في غاصبي مقام الولاية ضمن قصيدة طويلة :

وأ زْمَعُوا غَدْراً بِمولاهمُ لاهُمْ عَلَيهِ يَـردُوا حَوْضَـهُ حَوضٌ لَهُ مَا بَيْنِنَ صَنعَا إِلَى يُنْصَبُ فيهِ عَلَمٌ لِلْهُدَى يَفيضُ مِنْ رَحْمَتِهِ كَوْثَرُ حَصَاهُ سَاقُه تُ وَ مَ ْحَاسَةٌ بَطْحـاؤه مِسْكُ و حافاتــه أ أُخْضَرُ مادونَ الْجني ناضِرُ ا وَ الْعِطْرُ وَ الرَّيْحَانُ أَنواعُــهُ ريح من الجنَّةِ مَامُورَةً إذاً مَرَته فَاح مِن ريحِهِ فيه أباريق و قد حَانه

تَبَّا لِمَا كَانُوا بِدِأَ زُمْعُوا غَداً وَ لاَ هُو وَ فِيهُم يَشْفَعُ أَيْلَةِ أُرض الـشَّامأ و أوسَع عُ وَ الْحَوضُ مِنْ مَاء لَـهُ مُـتْرَعُ أُبْيَضُ كَالْفِضَّةِ أُو أَنْصَعُ و لُؤْلُـؤٌ لَـمْ تَجْنـهِ إصْبَـعُ يَهْتَزّ مِنْها مونت مُونع وَ فَاقِعُ أُصْفَرُ مَا يَطْلَعِهُ أَصْفَارِهُ مَا يَطْلَعُ تَسْطَعُ إِنْ هَبَّــت بِـهِ زَعْــزَعُ دَائِمَةٌ لَيْسِ لَهِا مَسْنَزَعُ أزكى مِنَ الْمِسكِ اذا يَسْطعُ يَذُبُّ عَنْهَا الأنسزَعُ الأصلعُ

۱\_ ( مناقب ابن شهرءاشوب ) ، ج ۱ ، ص ۳۵۰ .

٢\_(ديوان الحميري)، ص ٤٦٤؛ و تخريجها من (المناقب)، ج ٢، ص ١٦٢ و ٢٢٣، و (أعيان الشيعة)، ج ١٢، ص٢٧٦.

يَـذُّبُ عَنْـهُ ابـنُ أبـى طـالِب دُونَكُمُ و فَالْتَمِسُ وا مَنْ هَلاً هَـذا لِمَـن والـي بنـي أحمـد فَالفَوزُ لَلشَّارِبِ مِنْ حَوضِهِ

ذَبُّكَ حَربى إبل تَشْرعُ إذا دَنَوا مِنْهُ لِكَيْ يَشْرِبُوا قيلَ لَهُمْ تَبًّا لَكُمْ فَارجعُوا يُرويكُمُ أَو مطْعَمَاً يُشْسِبعُ وَ لَـمْ يَكُن غَـيْرَهُمُ يَتْبَعِهُ وَ الْوَيلُ وَ الذلُّ لِمَنْ يُمْنَعُ الْ

و الخلاصة فهذا الحوض هو معدن علم أميرالمؤمنين عليه السلام الذي يُحيى الأرواح و يشفى القلوب، من دخلــه أعمــى صــار مُبصــراً، و مــن ورده أسودَ صار أبيضاً ، و من دخله مريضاً شُـفي ، و مـن دخلـه محترقـاً وجـد روحاً جديدة ، و لذا فان هذا الحوض يجرى من الأعراف و هو مقام أميرالمؤمنين ، و يجرى من التسنيم و هو علمه عليه السلام ، و لا مقام أعلى منه الا عرش الله الذي يُشير الى مقام الحقيقة النبويّة.

قال الرسول الأكرم صلّى الله عليه و ءاله في حديثه المتّفق عليه لـدى الفريقين:

أنًا مَدِينَةُ الْعِلْمِ وَ عَلِيٌّ بَابُهَا ٪

١- (ديوان الحميري) ، ص ٢٦١ ؛ و قد أخرج هـذه القصيدة عـن ( بحـار الأنـوار ) و(مجالس المؤمنين) و (الغدير) و (أعيان الشيعة) و (ضحى الاسلام) و (الأغاني) و (ظرافة الأحلام).

٢\_ (كنز العمال ) ، ج ١٢ ، الحديث ١١٣٠ ، طبع الهند ١٣٨٤ ؛ و ( وسائل الشيعة ) الطبعة الحروفيّة ، ج ١٨ ، ص ٥٢ .

### التَرَقُ أَكُادِ بُحَيْثِرَ

مَعَىٰ فَي عَلَىٰ الْمِي الْمِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِينِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينِينِ الْمُؤْمِينِينِ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِينِينِ الْمُؤْمِنِينِين

# بسم الله الرّحمن الرّحيم و صلّى الله على محمّد و ءاله الطاهرين و لعنة الله على أعدائهم أجمعين من الآن الي قيام يوم الدّين و لا حول و لا قوّة الاّ بالله العلى العظيم

قال اللَّهُ الحكيم في كتابه الكريم:

وَ جَعَلْنَاهُمْ أَئِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا وَأَوْحَيْنَا إِلَيْهِمْ فِعْلَ الْخَيْرَاتِ وَ إِقَــامَ الصَّلُوةِ وَ إِيتَاءَ الزَّكُوة وَ كَانُوا لَنَا عَابِدِينَ \ .

بحثنا في المباحث السابقة في كيفية الهداية بأمرالله و شرائط تحققها من خلال ما استنتجناه من الأيات القرءانية، و نبحث الأن في الجملة الأخرى من الأية، القائلة: وأ و حَيْنَا إلَيْهِمْ فِعْلَ الْحَيْرَاتِ لنستنتج معناها بحول الله و قوته.

#### معنى ايحاء الخيرات الى الأئمّة:

يقول الله تعالى فى هذه العبارة الشريفة ان نفس الأعمال الخيرة التى كانوا يعملونا هي من وحينا ، لأن المصدر المضاف يفيد تحقق الفعل فى الخارج ، فاذا قال أحد: يُعجبُنى إحْسَانُكَ وَ فِعْلُكَ الْخَيْرَ ، فاته يُستفاد منه ان الإحسان و فعل الخير الذي عملته قد سرتنى . امّا اذا أرادوا أن يقولوا إن إحسانك و فعلك الخير بعد هذا يسرتنى ، فاتهم لا يضيفون المصدر ، بل امّا

١\_ الأية ٧٣ ، من السورة ٢١ : الأنبياء .

يقطعونه عن الإضافة أو أن يذكروا الفعل مع (أن المصدريّة) ، فيقولون : يعجبني أن تُحسن و أن تفعل الخير ، أو يقولون : يعجبني الإحسان لك و الفعل لك .

شأن ذلك شأن الأيات التي بُيّنت في القرءان بعنوان تشريع الأحكام، و يقصد بها الإتيان بتلك الأفعال في الزمان المستقبل لوقت الخطاب، فاستعمل في تلك الأيات (أن المصدرية).

مثل (أَنْ تَصُومُوا خَــيرُ لَكُـمْ) \، و (أُمِـرْتُ أَنْ أَعْبُـدَ اللَـهَ) \، و (أُلاَّ تَعْبُدُوا إِلَّا اللَهَ) \، و (أَلاَّ تَعْبُدُوا إِلَّا اللَهَ) \،

#### معنى الوحى التكويني:

امّا في الأية مورد البحث ، فهو لا يقول : و َ أُوْحَيْنَا إِلَيْهِمْ أَنْ يَفْعَلُوا الْخَيْرَاتِ ، بل يقول : ل ّالافعال الخارجيّة التي تصدر منهم هي عين وحينا ، و انّا أوحينا اليهم الأفعال الخيّرة التي يعملونها ، و في هذه الحال فان نفس فعلهم هو مورد الوحى . و ينبغى أن نرى بناءً على هذا كيف يسمكن ان يكون الفعل مورد الوحى ؟ و نأتى بشاهد من القرءان الكريم لبيان هذا الأمر :

وَأَ وَحَى رَبُّكَ إِلَى النَّحْلِ أَن اتَّخِذِى مِنَ الْجِبَالِ بُيُوتًا وَ مِنَ الشَّجَرِ وَ مِمَّا يَعْرِشُونَ \* ثُمَّ كُلِى مِن كُلِّ اَلثَّمَرَاتِ فَاسْلُكِى سَبُبُلَ رَبِّكِ ذَٰلُلًا يَخْرُجُ مِن بُطُونِهَا شَرَابٌ مُّخْتَلِفُ ٱلْوَانُهُ فِيهِ شِفَاءً لَلنَّاسِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيَةً لِقَومٍ مِن بُطُونِهَا شَرَابٌ مُّخْتَلِفُ ٱلْوَانُهُ فِيهِ شِفَاءً لَلنَّاسِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيَةً لِقَومٍ يَتَفَكَّرُونَ \*.

١ ـ ذيل الأية ١٨٤ ، من السورة ٢ : البقرة .

٢\_ مقطع من الأية ١١ ، من السورة ٣٩ : الزمر .

٣\_ صدر الأية ٢٦ ، من السورة ١١ : هود .

 $_{2}$  صدر الأية  $_{1}$  ، من السورة  $_{1}$  : الأنعام .

٥ الأية ٦٨ و ٦٩ ، من السورة ١٦ : النحل .

فهل هذا الوحى الذي أوحاه الله تعالى للنحل مثل الوحى الى قلوب الأنبياء ؟

فالوحى يصل الى قلب النحل فى كلّ لحظة أن اصنعى هذا النوع من البيوت، و اسكنى هنا، وقِفى على هذه الوردة، ثمّ على تلك الوردة! و لا تقفى على الوردة ذات الرائحة الكريهة! أو لا الأمر ليسس كذلك، بل لا الله سبحانه خلق هذا الحيوان اللطيف العجيب بحيث الله الا تعمل شيئاً الا بإرادة الله. فهذا الحيوان اللعصوم يسير دون أى تدخّل للنفس الأمّارة و الأمال الباطلة و حب الشخصية وفق برنامج معيّن عينه الله تعالى له فى عالم التكوين، و يسير فى كلّ لحظة بأمر و إذن ربّ العالمين، فينتقل حسب المودة الوردة الى تلك، و يتناول رحيق الوردة ذات الرائحة الحيدة، و يصنع بيتاً هندسيّاً بشكل عجيب فى السقوف و الجبال و الأشجار. و هذا الوحى يُدعى بالوحى التكويني، اى لنّ الله سبحانه و تعالى ينظّم فى عالم التكوين و الخارج حركات ذلك الحيوان و سكناته وين تدخّل أى أمر خارجى يُخرجه من الصراط المستقيم فى سيره دون تدخّل أى أمر خارجى يُخرجه من الصراط المستقيم فى سيره برنامج الخلقة.

#### وحى الخيرات للأئمّة:

تقول الأية القرءانيّة المباركة : وَ أُوْحَيْنَا إِلَيْهِمْ فِعْلَ الْخَيْرَاتِ ، اى انّ جميع الأفعال الحسنة التى تظهر عنهم هي بإذننا و أمرنا ، و لنّ ملكوتها بيدنا ، و بالنتيجة فان أعمالهم تصدر منهم دون أي تدخل للفكر النفساني و الهوى و العُجب .

فهم لا يفكرّون و لا يفعلون بالاعتبار شيئاً للمحافظة على مصالحهم، و لا يقعون في اعتبارات والهية من أجل فعلٍ ما ، فيفعلوه على أساس

مصلحة خياليّة ، بل انهم اجتازوا جميع هذه المراحل ، فصارت إرادتهم إرادة الله ، و صار فعلهم يصدر عن ضمير طاهر بلا مواربة و لا خيانة و بلا شائبة من التفكير بالمصلحة أو ملاحظة للأجر و الثواب أو تفكير بعاقبة . هؤلاء هم الذين جزاؤهم نفس فعلهم ، فليسوا في صدد جزاء خارج عن نفس فعلهم و حقيقته .

هذا الفعل هو فعل اللّه الذي يطلع بإرادة اللّه من مرءاة وجودهم و صُقع نفوسهم، و يظهر من مصدر تجلّي وجودهم، و لذلك يسمكن القول أنّ نفس فعلهم هو وحي اللّه. لنّ الانسان مالم تبصر عينه جمال ربّه فينسي تدريجاً مراتب وجوده و يصبح موجوداً باللّه تبارك و تعالى، فانّه سيرى أنّ جميع أفعاله صادرة عن نفسه، و سيقوم بها حتماً من أجل غاية و هدف. لكنّه اذا تقدم مقدم صدق في مرحلة العبوديّة فانّه سوف يتأثّر تدريجاً بمشاهدة قدرة اللّه و علمه المطلق و بانكشاف مراحل التوحيد في وجوده، فيصبح لا يدرك وجوداً لنفسه بعد ليقوم بعمل ما لحفظه أو لاستجلاب منفعة له و دفع الضرر عنه، و سيرى نفسه خاضعاً مستسلماً بيد القدرة الالهيّة كالعجينة في القبضة القويّة، و سيرى وجوده سراباً اثر بزوغ شمس الحقيقة و مشاهدة الجمال المطلق و العلم و الحياة المطلقة، فلا يمكنه أن يعمل لنفسه و لمصلحته، و سيكون كلّ ما يصدر عنه في هذه الحال هو عمل الحق فقط.

كما يقول سُبحانه في الحديث القدسيّ الذي رواه الفريقان: لاَ يَـزَالُ الْعَبْدُ يَتَقَرَّبُ إِلَى بِالنَّوَافِلِ حَتَّى أُحِبَّهُ ، فَإِذَا أُحَبَبتُهُ كُنْتُ سَمْعَهُ الَّذِي يَسْمَعُ الْعَبْدُ يَتَقَرَّبُ إِلَى اللّهِ عَلَى يَسْمَعُ اللّهِ وَ يَكَهُ الَّذِي يَبْطِشُ بِهَا \.

١\_وردت مصادر هذا الحديث في كتاب ( معاد شناسي ) = معرفة المعاد ، الـمجلد ▷

تحقق شرائط الإمامة الدرس الحادى عشر

اى الله لن يعدّ أذنه ملكاً له ، بل لنّ أذنه مجرى يسمع اللّـ ه بها ، و عينـ ه وسيلة يرى اللّه بها ؛ و تدلّ الأية المباركة القرءانية :

وَ مَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَ لَكِنَ اللّهَ رَمَى '، على هذا المقام . كما لنّ الأية المباركة : يَدُ اللّهِ فَوْقَ ٱيْدِيهِمْ '، تدلّ على هذا المعنى أيضاً .

#### تحقّق شرائط الإمامة:

و عموماً فاته يُستفاد من الأية المباركة : و الوحيال النفس المشرات ، أنّ الإمام هو من توجّ بعليه حقّاً اجتياز مراحل النفس و الورود في مراحل التوحيد الحقيقي ، و مع طلوع الشمس المشرقة على العالم و ظهور ذات الحق المقدسة جلّ و علا في مرايا الكائنات و تجلّيها في الماهيّات الإمكانية ، فان عليه ان لا يرى في نفسه ظهوراً أو بروزاً ، بل عليه أن يجعل أصل وجوده مندكاً في وجود حضرة مفيض الوجود ، ليصبح فعله و حركته و سكونه و قيامه و قعوده و حربه و سلمه فعل الله .

و لو وصل امرؤ ما الى هذه المرحلة كان لـه قابليّـة الإمامـة بـإذن اللّـه، و الاّ فلا، و ذلك لأنّ الإمـام يعنى مَـن يـهدى المـأموم الى مقامـه و مقصده، فمن لم يخرج من شوائب النفـس الأمّـارة إذا أصبح إمامـاً فاتّـه سيدعو جميع المأمومين الى مقامه و محلّـه، أى للميـول و الرغبـات النفسـيّة. و مـن الواضح انّ هذه الدعوة ليست دعوة الى الله بل دعوة للنفـس. و الإمـام بهـذه الخاصيّـة التى ذُكرت، لأنّ فعله فعل الحق و قوله قول الحـق لـذا فـهو حجّـة، لأنّ فعـل و قول الحق و قول الحـق لـذا فـهو حجّـة، لأنّ فعـل و قول الحـق قول الحـق محجّة.

ك الثاني ، الـمجلس التاسع .

١ مقطع من الأية ١٧ ، من السورة ٨ : الأنفال .

٢\_ مقطع من الأية ١٠ ، من السورة ٤٨ : الفتح .

و بناءً على هذا يجب اتباعه (اى الإمام) و عدم انتقاد فعله ، لأنّ انتقاد فعل الإمام يعنى انتقاد فعل الحق"، و على الناقد ان يرجع الى ذاته ليجد العيب و الخلل هناك ، لأنها نسبت \_ لجهلها و عدم معرفتها بالإمام \_ العيب اليه .

كما يمكن ان يكون هناك كثير من الأفراد الطيّبين ذوى الأعمال الصالحة ، لكنّهم لم يتعرّفوا على الصالحة ، لكنّهم لم يتعرّفوا على الإمام ، لأنّ الإمامة في غاية الرفعة و السمّو .

#### ثُورة زيد بن على بن الحسين لم تكن بأمر من الإمام:

ينقل المرحوم الكليني في (أصول الكافي)، كتاب الحجّة، باسناده عن أبان عن الأحول ، لُنَّ زيد بن علي بن الحسين عليهما السلام بَعَث اليه و هو مستخفٍ، قال: فأتيتُه.

فقال لى : يا أبا جعفر ما تقول إنْ طَرَقَكَ طارقٌ منّا أتخرجُ معه ؟

قال : فقلتُ له : إنْ كان أباك [الإمام على بن الحسين] أو أخاك [الإمام محمّد الباقر] خرجتُ معه .

قال : فقال لى : فأنا أريد أن أخرج أجاهد هؤلاء القوم فاخرج معى . قال : قلت لا ما أفعل جُعلت فداك .

قال: فقال لى: أترغب بنفسك عنى ؟

قال : قلتُ له : إنّما هي نفسُ واحدة ، فإنْ كان للّه في الأرض حجّة فالمتخلّف عنك ناج و الخارجُ معك هالك ، و إنْ لاتكن لله حجّة في الأرض

۱\_ هو محمّد بن النعمان ، من خواص اصحاب الامام الصادق عليه السلام ، و كان يُدعى بـ (مؤمن الطاق) لأنّه كان يـمتلك دكّة تحت الطاق ، لكن أهل السنّة لقبوه بـــ ( شـيطان الطاق ) لمهارته في المناظرة و للعداء الذي يكنّه بعضهم لأهل البيت عليهم السلام .

فالمتخلُّفُ عنك و الخارجُ معك سواء .

قال: فقال لى: يا أبا جعفر كنتُ أجلس مع أبى على الخوان فيُلقمنى البَضعة السمينة و يبرد لى اللقمة الحارة حتى تبرد شفقة على ولم يشفق على من حر النار إذا أخبرك بالدين ولم يُخبرني به ؟

فقلتُ له : جُعِلْتُ فِـداكَ مِـنْ شـفقته عليـك مـن حـر ّ النــار لم يُخـبرك ؛ خافَ عليك أن لا تقبله فتدخل النار و أخبرنى أنا ، فـــإن قبلــتُ نجــوتُ و إن لم أقبل لم يُبالِ أن أدخل النّار .

ثمّ قلتُ له: جُعلت فداك أنتم أفضل أم الأنبياء ؟ قال: بل الأنبياء . قلتُ : يقول يعقوبُ ليوسفَ عليهما السلام: يَابُنَى ۖ لَا تَقْصُصَ رُءُيَاكَ عَلَى إِخْوَرَتِكَ فَيَكِيدُوا لَكَ كَيْدًا \، لِمَ لَمْ يُخبرهم حتّى كانوا لا يكيدونه ولكن كتمهم ذلك ، فكذا أبوك كتمك لأنه خاف عليك .

قال : فقال : أما واللهِ لئن قُلتَ ذَلك لقد حدّثــنى صـاحبُك بالمدينــة أنّــى أُقتل و أُصلب بالكناسة و لَنّ عنده لصحيفة فيها قتلى و صلبى .

فحججت فحد ثت أبا عبدالله عليه السلام بمقالة زيد و ما قلت له ، فقال لى : أخذته من بين يديه و من خلفه و عن يمينه و عن شماله و من فوق رأسه و من تحت قدميه و لم تترك له مسلكاً يسلكه .

لقد كان لزيد بن على بن الحسين مقام شامخ ، و كان مشهوراً بالتقوى و الزهد و الغيرة و الإيثار و الإنفاق و العبادة ، و عندما استشهد تأثّر الإمام الصادق عليه السلام عليه كثيراً و بكى و ترحّم عليه ، ولكن و مع ذلك كله فقد كان مقام الإمام شيئاً ءاخر لم يكن زيد يعرف عنه شيئاً .

١\_ صدر الأية ٥ ، من السورة ١٢ : يوسف .

٢\_ ( أصول الكافي ) ، ج ١ ، ص ١٧٤ .

#### حركة الإمام و سكونه كلاهما صحيح:

لقد نفد صبر زيد أمام انحراف هشام بن عبدالملك و جرائمه ، و لم يكن له سعة صدر ليتحمّل هذه الأمور ، فقام بثورته ضدة ، امّا الإمام فانّه لا يكلّ أبداً من التصدّى للظلم ، و لأنّ نفسه لا تضيق فانّه لا يُقدم على المواجهة الدمويّة ما دام ذلك في غير صالح الاسلام و المجتمع الاسلامى ، و لا يتأثّر بإحساساته أو إحساسات جلسائه أو إلقاء آتهم ، فهو لا يمتلك حسّ الانتقام ، و لا يُقدم على عمل لـيُرضى رغبته و ليشفى غرائزه ، بل ان أعماله كلّها وفق أعلى برامج الإنسانيّة لهداية الخلق الى أعلى درجة الكمال ، و في هذه الحال فان حربه و سلمه كلاهما مصلحة ، و كلاهما من فعل اللّه تعالى ، و حركته و سكونه من أفعال اللّه أيضاً و يجب اتباعه فيهما .

و الخلاصة فان مقام الإمامة هوالالتزام برسالة الله و هداية نفوس الناس الى الله ، و ليس هناك من يليق بهذا المقام الا من اتسعت نفسه و فاز بعلوم الله و صارحياً بحياة الله و أفلح في الامتحانات الالهية و تجاوز مراحل النفس كلياً .

و لقد كان أمير المؤمنين عليه السلام نفس رسول الله صلّى الله عليه و الله ، و كان الرسول الأكرم يصرّح بهذا الأمر في مواطن كثيرة ، و لم يكن هذا التصريح بالطبع من وجهة نظر الظاهر و الجاملات الإعتباريّة و البلاغات العاديّة للناس ، بل كان ذلك على أساس إدراك للواقع و الوقوف على مراتبه و قابليّاته و مقاماته اللامتناهية ، فهى كاشفة و مظهرة لتلك الواقعيّة .

و حسب تصريح الأية القرءانيّة في قضيّة المباهلة ، فقد عُدّت نفس أميرالمؤمنين نفس رسول الله و اعتبرت بمنزلة نفس النبّي الأكرم ، كما قد

اعترف الفخر الرازى في ذيل تفسير ءاية المباهلة بهذه الحقيقة .

يقول القندوزى: أخرج صاحب (المناقب) عن جعفر الصادق، عن أبيه، عن جدّه على بن الحسين: أنّ الحسن بن على (عليهم السلام) قال في خطبته:

قال الله تعالى لجدّى صلّى الله عليه [و ءاله] و سلّم حين جحده كفرةُ أهل نجران و حاجّوه :

فَقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْنَآءَنَا وَ أَبْنَآءَكُمْ وِ نِسَآءَنَا وَ نِسَآءَكُمْ وَ أَنْفُسَنَا وَ أَنْفُسَنَا وَ أَنْفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلْ فَنَجْعَلْ لَعْنَتَ اللّهِ عَلَى الْكَاذبينَ \.

فَأُخْرَجَ جَدِّى صَلِّى اللَهُ عليه [و ءاله] و سلَّم مَعَهُ مِنَ الأَنْفُسِ أَبِى، وَ مِنَ النِّنِينَ أَنَا وَ أُخِى الْحُسَين ، وَ مِنَ النِّسَاءِ فَاطِمَةَ أُمِّى ، فَنَحَنُ أَهْلُـهُ وَ مِنَ النِّسَاءِ فَاطِمَةَ أُمِّى ، فَنَحَنُ أَهْلُـهُ وَ هُوَ مِنَّا .

ثم قال : و فى ( عيون الأخبار ) عن الريّان بن الصلت ، قال الرضا رضى الله عنه : عَنَى اللّهُ مِنْ أَنْفُسِنَا نَفْسَ عَلِى ۗ ، وَ مِمَّا يَدُلُ عَلَى ذَلِكَ قَوْلُ النّبِيّ صلّى الله عليه [و ءاله] و سلّم : لَتَنْتَهِيَنَ الله عليه أوْ لَا اَبْعَثَنَ الله عليه رَجُلاً كَنَفْسِى يَعْنى عَلِى الله عليه إلى الله عليه مُ فِيله رَجُلاً كَنَفْسِى يَعْنى عَلِى الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه عليه الله المناب الخامس الله المناب المناب

ثم يقول: أخرج أحمد [بن حنبل] في ( المسند ) عن عبدالله بن حنطب قال: قال رسول الله صلّى الله عليه [و ءاله] و سلّم لوفد ثقيف حين جاؤه. لَتُسْلِمَنَ أُوْ لَأَبْعَثَنَ إلَيْكُمْ رَجُلاً كَنَفْسِى لَيَضْرِبَنَ أَعْنَاقَكُمْ ، وَ لَيَسْبِينَ ذَرَاريكُمْ وَ لَيَاخُذَنَ أَمُواَلكُمْ ، فَالْتَفَتَ إلى عَلِى وَ أَخَذَ بِيدِه فَقَالَ: هَذَا هُوَ ذَرَاريكُمْ وَ لَيَاخُدُنَ أَمُواَلكُمْ ، فَالْتَفَتَ إلى عَلِى وَ أَخَذَ بِيدِه فَقَالَ: هَذَا هُوَ

١ ـ الأية ٦١ ، من السورة ٣ : ءال عمران .

٢\_ ( ينابيع الـمودّة ) ، ص ٥٢ و ٥٣ .

#### (مرّتين) ١.

و يقول أيضاً: أخرج أحمد بن حنبل في ( المسند ) و في ( المناقب ) : ان رسول الله قال : لَتَنتَهِيَنَ يَا بَنِي وَلَيعة ،أ و لَابْعَثَنَ اللهُكُم رَجُلاً كَنَفْسِي ان رسول الله قال : لَتَنتَهِينَ يَا بَنِي وَلَيعة ،أ و لَابْعَثَنَ اللهُكُم رَجُلاً كَنَفْسِي اللهُ رَبَّةَ ، فَالتَفَتَ إلَى عَلِي فَا خَذَ يُمْضِي أَمْرِي ، يَقْتُلُ الْمُقَاتِلَةَ ، وَ يَسْبِي الذُّرِيَّةَ ، فَالتَفَتَ إلَى عَلِي فَا خَذَ المَرتين ) .

ثم يقول: و قد أخرج الموفّق بن أحمد الخوارزمي عين هذا الحديث بنفس الألفاظ .

و ينقل أيضاً من كتاب ( المشكاة ) عن حبيش بن جنادة رضى الله عنه قال :

قال رسول الله صلّى الله عليه [و ءاله] و سلّم : عَلِيٌّ مِنِّى وَ أَنَا مِن عَلِيٍّ وَ لَنَا مِن عَلِيًّ وَ لَا يُؤَدِّى عَنِّى إِلَّا أَنَا أُوْ عَلِيٌّ .

ثم يقول: روى الترمذى هذا الحديث، و رواه أيضاً أحمد بن حنبل عن حبيش بن جنادة. و يقول الترمذى: هذا حديث حسن غريب صحيح. كما روى هذا الحديث عن ابن ماجة عن ابن جنادة ".

و يقول أيضاً الله رواه في ( المشكاة ) عن عمران بن حصين رضى اللّه عنه قال :

انّ النبيّ صلّى اللّه عليه [و ءاله] و سلّم قال : إِنَّ عَلِيّاً مِنِّى وَ ٱنَــا مِنْــهُ وَ هُوَ وَلِيًّ مُؤمِن بَعْدِى .رواه الترمذي '.

و يقول الحمويني في ( فرائد السمطين ) باسناده عن على كرم الله وجهه قال: أُهْدِي إِلَى رَسُول اللهِ صلّى الله عليه [ و ءاله ] و سلّم قَنْوُ مَوز،

١ و ٢ \_ ( ينابيع المودّة ) ، ص٥٣ .

٣ و ٤ ــ ( ينابيع الـمودّة ) ، ص٥٤ .

فَجَعَلَ يَقشرُ الموزَ بيدهِ وَ يَجْعَلُها فِي فَمِي ، فقالَ قَائلٌ : يَا رسولَ اللهِ ! إِنَّكَ تُحِبُّ عَلِيًا !

قَالَ: أُو مَا عَلِمْتَ أَنَّ عَلِيّاً مِنِّي وَ أَنَا مِنْ عَلِيٍّ \.

و يقول أيضاً: روى أحمد بن حنبل فى مسنده عن حبيش بن جنادة السلولى قال: سمعت رسول الله صلّى الله عليه [و ءاله] و سلّم يقول: عَلِي ً أَنَا مِنهُ وَ لاَ يُودِدي عَنّى إلّا أَنَاأَ وَعَلِي ً .

و يقول أيضاً: في كتاب ( المناقب ) ، عن عطيّة بن سعد العوفي ، عن محدوج بن يزيد الذهلي قال: نَزَلَتْ ءايَةُ ( أَصْحَابُ الْجَنَّةِ هُمُ الْفَائِزُونَ )

فَقُلْنَا: يَا رَسُولَ اللَّهِ! مَنْ أُصْحَابُ الْجَنَّةِ؟

قال : مَنْ أَطَاعَنى ، وَو اَلَى عَلِيّاً مِنْ بَعْدِى ، وَ أَخَذَ رَسُولُ اللّهِ صلّى اللّه عليه [و ءاله] و سلّم بِكَفِّ عَلِيّ فقالَ : إنَّ عَلِيّاً مِنِّى ، وَ أَنَا مِنْهُ ، فَمَـنْ حَادَّهُ فَقَدْ حَادَّنى ، وَ مَنْ حَادَّنى أُسْخَطَ اللّهَ عَزَّوَجَلَّ .

ثُمَّ قالَ: يَا عَلِيُّ ! حَرْبُکَ حَرِبِی ، وَ سَلِمُکَ سِلْمِی ، وَ أَنْــتَ الْعَلَـمُ بَينی وَ بَيْنَ أُمَّتِی .

قَالَ عَطِيّهُ: سَأَلْتُ زَيْدَ بنَ أَ رَقَم عَنْ حديثِ مخدوجٍ قَالَ: أُشْهِدُ اللّهَ لَقَدْ حَدَّتَنَا بِهِ رَسُولُ اللّهِ ".

الخصال الموجودة في أمير المؤمنين:

و يقول القندوزي أيضاً : و في ( المناقب ) عن جابربن عبدالله رضى الله عنهما قال : لَقَدْ سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ صلّى اللهُ عليه [و ءاله] يقول :

فِي عَلِيٌّ خِصَالٌ لَوْ كَانَت و احِدَةٌ مِنْهَا فِي رَجُلِ اكتَفِي بِهَا فَضْلاً

١\_( ينابيع الـمودّة ) ، ص٥٤ .

٢ و٣\_ ( ينابيع الـمودّة ) ص ٥٤ و ٥٥ .

وَشَرَفَاً .

قوله صلَّى اللَّه عليه [و ءاله] و سلَّم : مَن كُنْتُ مَولاًهُ فَعَلِيٌّ مَوْلاًه .

و قوله : عَلِيٌّ مِنِّي كَهَارُونَ مِنْ مُوسَى .

و قوله : عَلِيٌّ مِنِّي وَ أَنَا مِنْهُ .

و قوله : عَلِيٌّ مِنِّي كَنَفْسِي ، طَاعَتُهُ طَاعَتِي ، وَ مَعْصِيَتُهُ مَعْصِيتِي .

و قوله : حَرْبُ عَلِيٍّ حَرْبُ اللَّهُ ، وَ سَلْمُ عَلِيٍّ سِلْمُ اللَّهُ .

و قوله : وَلِيُّ عَلِيٌّ وَلِيُّ اللَّهِ وَ عَدُوٌّ عَلِيٍّ عَدُوٌّ اللَّهِ .

و قوله : عَلِيٌّ حُجَّةُ اللَّهِ عَلَى عِبَاده .

و قوله : حُبُّ عَلِيٍّ إيمانٌ وَ بُغْضُهُ كُفْرٌ .

و قوله : حِزْبُ عَلِيٍّ حِزبُ اللَّهِ ، وَ حِزْبُ أَعْدَائِهِ حِزْبُ الشَّيْطَان .

و قوله : عَلِيٌّ مَعَ الْحَقِّ وَ الْحَقُّ مَعَهُ لاَ يَفْتِرقَان .

و قوله : عَلِيٌّ قَسِيمُ الْجَنَّةِ وَ النَّارِ .

و قوله : مَنْ فَارَقَ عَلِيّاً فَقَدْ فَارَقَنى ، و مَنْ فَارَقَنى فَارَقَ اللّهَ .

و قوله صلّى الله عليه [و ءاله] و سلّم : شِيعَةُ عَلِيٍّ هُمُ الْفَائِزُونَ يَـوْمَ الْقَيَامَة .

و يُستفاد من مجموع هذه الروايات لنّ رسول اللّه قد جعل على بن أبي طالب أمير المؤمنين عليه السلام في بيته و حرمه حرم اللّه، من وجهة الباطن و المعارف الالهيّة، و الاطّلاع على الأسرار الغيبيّة، و من وجهة الظاهر، و كانا دائماً في السرّ و الشهادة و الظاهر و الخفاء نفسين تشعّبا من أصل واحد، و خاصةً في تلك الفقرة من الرواية حيث قال: لا يُودِدي عَنّى إلّا أَنَاأَ وَ عَلِي و المقصود هو لنّ أحداً لا يستطيع حمل ثقل الرسالة و هداية الناس الى اللّه من وجهة الظاهر و الباطن، أي بالسيطرة على أنفسهم و ملكوتهم، الا أنا أو على ، و بناءً على ذلك فاته كان عليه السلام شريكاً

لرسول الله في جميع المقامات و الدرجات ، و في نفس الدرجة ، و هي مقام الحمد و حمل لواء الحمد ، و وفقاً للعديد من الروايات فان ذلك اللواء بيد أمير المؤمنين ، اى لن أحداً لم يعرف الله كما عرفه أمير المؤمنين ، لذا فان أحداً غيره عليه السلام لم يستطع حمد الله كما يليق بذلك المقام العالى الرفيع ، كما لن مقام الشفاعة يوم القيامة في يده عليه السلام و يد ذرية رسول الله .

لقد نقلنا فى المباحث السابقة بعضاً من مقامات أمير المؤمنين ، مثل كونه قسيم الجنّة و النار ، و إعطائه الجواز على الصراط ، و كونه ساقى الكوثر ؛ و ذكرنا أيضاً مقام الشفاعة و ميزان العمل .

و يجب ان نعلم لنّ اتّصاف عليه السلام بهذه الصفات لا ينافي قدرة الله تعالى ، بل هو عين الصفات التي في اللّه سبحانه ، لم تنسلخ عنه سبحانه حين أعطيت لأمير المؤمين ففقد اللّه سبحانه قدرته ، بل هي عين صفات اللّه التي تظهر فيه عليه السلام في امتلاكه الولاية الكبرى ، بل لنّ نفس الولاية هي عين تجلّيات و ظهورات حضرة الحقّ.

وعليه فان كل موجود راجع الى الله وحده ، و ما هـو موجود فى مقام الولاية ، اتما هـو الاحتياج و الفاقة المحضة الى الـذات المقدسة ، كما هـو الأمر فى هـذا العالم المادى حيث الموجودات مقدرة و محدودة قُسم بينها العلم و القدرة فاكتسب كـل موجود منها حسب حاله و سعته ، لكن هذا التقسيم لا يتنافى مـع وجود منبع العلـم و القدرة و الحياة فى الله ، و ليس من مقسم أحد غير الله تعالى .

كما لن ظهورات التقسيم في أي مرحلة هي نفس ظهورات الله، و كذلك الأمر في عالم العقل و الملكوت، فإن المقسم هو الله، لا تخرج الاستفادة و التقسيم عن صفاته و أسمائه، لذا فإن مقام الولاية و هو

تقسيم المعارف و العلوم و الحياة على القلوب هو نفسه عمل الله تعالى وحده:

وَ مَا تَشَآءُونَ إِلَّاأَن يَشَآءَ اللَّهُ '.

و على هذا فان أحداً لن يشاهد في القيامة التي هي عالم الظهور و البروز ، غير قدرة الله و عظمته و حياته ، و ستكون جميع الموجودات ازاء ذاته المقدّسه صفراً و عدماً .

يَوْمَ هُمْ بَارِزُونَ لَا يَخْفَى عَلَى اللّهِ مِنْهُمْ شَيْءٌ \. وَيَرَزُوا لِلهَ الْهَاحد الْقَهَار ".

و لوْ يَرَى الَّذِينَ ظَلَمُوا إِذْ يَرَونَ الْعَذَابَأَنَّ الْقُوَّةَ لِلهِ جَمِيعًا .

و عموماً فان جميع أسماء و صفات الله التي حُصرت في القرءان الكريم ، مثل : إن الله هُو الرَّزَّاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَتِينُ °.

و فَلِلهِ الْحَمْدُ .

و جميع درجات و مراتب الحمد و التمجيد ( من أي موجود الى أيّ موجود ) مختصّة بذات الله .

> اللَهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ <sup>٧</sup>. هَوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ <sup>^</sup>.

١\_ صدر الأية ٣٠، من السورة ٧٦: الإنسان.

٢\_ صدر الأية ١٦ ، من السورة ٤٠ : غافر .

٣ - ذيل الأية ٤٨ ، من السورة ١٤ : ابراهيم .

٤\_ ذيل الأية ١٦٥ ، من السورة ٢ : البقرة .

٥ - الأية ٥٨ ، من السورة ٥١ : الذاريات .

٦\_ صدر الأية ٣٦ ، من السورة ٤٥ : الجاثية .

٧\_ صدر الأية ٢٥٥ ، من السورة ٢ : البقرة .

٨ صدر الأية ٢٥٥ ، من السورة ٢ : البقرة .

إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ \. إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ \.

و ستظهر في ذلك العالم ، و سيكون انحصارها بذات الحق المقدّسة مشهوداً .

ان مقام الولاية هو نفسس تلك الصفات والأسماء لا غيرها ، و لذلك فان ظهور تلك الصفات و الأسماء يُدعى بالولاية لا غيرها . و الحمد لله رب العالمين و صلّى الله على محمد و ءاله الطاهرين .

١ ـ ذيل الأية ١، من السورة ١٧: الإسراء .

٢\_ ذيل الأية ٦ ، من السورة ٤٤ : الدخان .

### التَرَيُّ وَالشَّافِيَ عَيْرً

الهُ إِن اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

# بسم الله الرّحمن الرّحيم و صلّى الله على محمّد و ءاله الطاهرين و لعنة الله على أعدائهم أجمعين من الآن الي قيام يوم الدين و لا حول و لا قوّة الاّ بالله العلى العظيم

قال اللَّهُ الحكيم في كتابه الكريم:

أَفَمَن يَهْدِى إِلَى الْحَقِّ أَحَقُّأَ نَ يُتَّبَعَ أُمَّن لَّا يَهِدِّى إِلَّاأَ نَ يُهْدَى فَمَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ \.

يُعلّم اللّه سبحانه رسول في هذه الأية المباركة كيفيّة محاججة المشركين، وكيف يُثبت لهم أنّ شركاء اللّه لا يستحقّون الحمد و الاتّباع، و أساس هذا الاحتجاج قائم على لـزوم اتّباع الصدق و الإعراض عن غير الحق.

و هذا الاحتجاج احتجاج عقلى لأنه يستند الى أصل عام و كلّى ، و هو لزوم الاتّباع الدائم للحق ، و لذلك فاته أفضل دليل للزوم اتباع الامام المعصوم . وعلينا \_ من أجل الورود في أصل الاحتجاج \_ أن نبيّن ذلك المبنى كمقدّمة للبحث .

#### لزوم اتّباع الحقّ:

انَّ أحد الأحكام الفطريّة و العقليّة للإنسان ، هـ ولزوم اتّباع الحقّ،

١ ـ ذيل الأية ٣٥ ، من السورة ١٠ : يونس .

وهذا الحكم قانون عام يستند عليه الإنسان دائماً ، و اذا ما انحرف عنه أحياناً في أعماله و أقواله فمال الى غير الحق بسبب هوى نفسه أو شبهة أو خطأ قد يبدر منه ، فانه سيكون بسبب ظنّه أنّه حقّ ، و لقد تبع غير الحق لالتباس الأمر عليه ، فانه يجد نفسه معذوراً حيث يحسب أنّه على حق .

و على هذا فان ّ الحق واجب الاتباع بدون لى قيد أو شرط ، و يتفرّع عن هذا الأصل قاعدة اخرى ، هي لنّ الذي يهدى الى الحق يجب اتباعه لأنه مع الحق و طلّ على الحق ، و بناء على هذا يجب تقديمه في الاتباع على الأخر الذي لا يدلّ على الحق أو الذي يدلّ على على الحق ، لأن اتباع الهادى الى الحق هو اتباع للحق الموجود معه .

و قد ذكرنا ءانفاً لنّ اتباع ذات الحق حكم ضرورى فطرى عقلى ، و على هذا الأساس أقام القرءان الكريم استدلاله ضد المشركين في هذه الأية المباركة ، فهو يسألهم أوّلاً باستفهام : قُلْ هَلْ مِن شُركَاتِكُمْ مَّن يَهدِى إِلَى الْحَقِّ الْ.

و من الجلى " لل المسركين ليس لديهم جواب إيجابي في هذا الجال، لأن الشركاء الذين يجعلونهم لله إمّا من الجمادات مثل الأصنام، أو من الأحياء مثل الملائكة و أرباب الأنواع و الجن و طواغيت الزمان و الفراعنة و حكّام الجور الذين يتابعونهم، و من الواضح لنّ أيّاً منهم لا يهدى الى الحق ، لأنهم لا يسملكون لأنفسهم ضراً و لا نفعاً و لا موتاً و لا حياة و لا نشوراً . و لأنهم ليس لديهم جواب ايجابي ، فان الله جعل على لسان نبيه ان يُجيبهم فوراً جواباً ابتدعه بنفسه فيقول : قُل الله يَهدى للْحَقّ . الله هو الهادى الى الحق ، يهدى كل موجود في مقاصده التكوينية الى ما يحتاجه ،

١\_ صدر الأية ٣٥، من السورة ١٠: يونس.

لزوم اتباع المحق الدرس الثاني عشر

و هو الذي يرسل اليه ما يحتاجه ،كما في قوله تعالى : رُبُّنَا الَّذِي أَعْطَى كُلَّ شَيْء خَلْقَهُ ثُمَّ هَدَى '.

فعندما سأل فرعونُ هارونَ و موسى : من ربّكما ؟ قالا : ربّنا الذي أعطى كلّ موجود في عالم الخلق احتياجات الوجودية و خلقه تام الخلقة ، ثم هداه الى كماله . و مثل قوله : الّذِي خَلَقَ فَسَوَّى \* وَ الّذِي قَدَّرَ فَهَدَى '.

فان اللّه هو الذي خلق ثم لحظ في الخلقة التعادل و التناسب من جميع الجهات، وهو الذي خلق كل موجود في العالم بقدر وحد معين، ثم يسيّره في طريق الكمال. و بناءً على هذا فان الله هو الذي هدى الإنسان الى سعادة الدنيا، و دعاه الى الجنّة و السعادة المطلقة بإرساله للأنبياء و الكتب السماويّة و الأحكام الالهيّة.

لزوم اتباع الامام المعصوم مبنى على أصل لزوم اتباع الحقّ:

و على كلّ حال ، فانّ رسول الله لـمّا انتزع في مقام الاحتجاج اعــترافيْن من المشركين ،

الأوّل: أنْ ليس من شركائهم من يهدى الى الحقّ.

و الثاني : أنَّ اللَّه هو وحده الهادي الى الحقَّ.

فاته يرى لزاماً و واجباً أن يسأل هذا السؤال:

أَفَمَن يَهْدِى إِلَى الْحَقِّ أَحَقُّ أَن يُتَّبَعَ أُمَّن لَّا يَهدِّى إِلَّا أَن يُهْدَى ؟

و من الواضح لن جواب هذا السؤال هو ان يقول و الن الله الذي يهدى الى الحق أحق أن يُتبع ، بيد ان الكفّار و المشركين لا يلتزمون عمليّاً بهذا المنطق ، و يعبدون الشُركاء الذين لا يهدون الى الحق ، و يُعرضون عن

737

١\_ الأية ٥٠ ، من السورة ٢٠ : طه .

٢\_ الأية ٢ و ٣ ، من السورة ٨٧ : الأعلى .

عبادة الله الذي لا شريك له و الذي يهدى الى الحقق، و بذلك يجعلون حُجباً على القوى الفطريّة و الأحكام العقليّة، و يتعاملون خلاف ناموس الفطرة و العقل. لذا فان النبيّ يُخاطبهم من باب التوبيخ و اللوم:

#### فَمَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ ؟

و ينبغى إعمال دقّة النظر عند المقابلة بين جملة أَفَمَنْ يَهْدِى إلَى الْحَقِّ و بين جملة أُمَّنْ لاَ يَهِدِّى إلَّااً نَ يُهْدَى ، لنرى كيف جُعلت هاتان الْجملتان عِدْلاً لبعضهما ؟

لأن من الواضح أن السائل بطريق الاستفهام ينبغي أن ينفى طرفاً من الجملة ، كأن يقول : أرزَيْتَ زيداً أم لا ؟ أَدرَسَ حَسنُ أَ م ْ لَمْ يَدرُس ؟

أمّا اذا استفهم مثلاً: أيدرس حسن أم اتّه مغرورٌ بنفسه ؟ فانّ من اللازم ، من أجل أن تكون هذه المعادلة الاستفهاميّة صحيحة ، أن يُقال: انّ المغرور بنفسه لا يدرس .

و بناءً على ذلك فان هناك جملة منطوية و ضمنيّة في جملة ( مغرور بنفسه ) ، و هي ( لا يدرس ) .

و كذلك الأمر في هذا الجانب، أي جملة (مغرور بنفسه) و التي سيكون عِدلها جملة (ليسس مغروراً بنفسه)؛ و لأن الجملة السابقة الاستفهاميّة تحوى جملة (يدرس) بدلاً من جملة (ليس مغروراً بنفسه)، لذا يجب القول لنّ جملة (ليس مغروراً بنفسه) منطوية و متضّمنة في هذه الجملة. و تكون النتيجة (حسن ليس مغروراً بنفسه و يدرس) أو (حسن مغرور بنفسه و لا يدرس).

يجب أن يكون طرفا الجملة في الاستفهام نفياً و اثباتاً:

يدرس حسن مغرور بنفسه ليس مغروراً بنفسه أو لا يدرس و لم يكن في الأية المباركة أيضاً طرفي الجملة الاستفهامية (النفي و الاثبات) لكى تنتفى الحاجة الى جملة ضمنية أخرى (لأن يَهدِّى كان في الاصل يهتدى، و القاعدة في باب الافتعال جواز إدغام تاء الافتعال في عين الفعل بعد قلبه الى عين الفعل) و تكون نتيجة المعنى: هل لنّ الذي يهدى الى الحق أحق أن يُتبع، أم الذي لا يهتدى بنفسه الّا جهداية الغير ؟ لأن جملة (يهدى الى الحق).

لذا يُستفاد من ذلك لنّ الذي لا يهتدى الا بهداية الغير لا يهدى الى الحقّ؛ وكذلك فلأنّ جملة (مَن لا يَهدِي إلاّاً نَ يُهدّى) سيكون عدلها (من يهتدى بنفسه)، لذا يُستفاد لنّ الذي يهدى الى الحقّ هو الذي يهتدى بنفسه و بذاته لا بهداية الغير.

من يهدى الى الحق من يهدى (يهتدى) الآأن يُهدى أحق أن يُتّبع

من يهتدي بنفسه من لا يهدي الى الحقّ

و لذلك فائه يستفاد من هذه الأية جيّداً انه يجدر بالإنسان أن يتبع من يهدى الى الحق، و هو بالطبع من يهتدى بنفسه لا بهداية غيره، و ذلك هو الإمام المعصوم الذى لا يعبد غير الله فى أى لحظة، و لا يصدر منه أى معصية، و مثل هذا الإنسان قد اهتدى على يدالله نفسه دون تدخّل واسطة ما ؛ أمّا من عَبَدَ غيرالله مدّة ، أو من صدرت منه معصية مهما تنبّه و اهتدى فعلاً على يد الغير فصار عابداً لله و عادلاً ، لكنّه غير لائق لهمام الإمامة و لا للاتباع .

و يجب أن نعلم بالطبع لن كلمة (أحق) في الأية الشريفة ، و هي من أدوات التفضيل و الدالة على رجحان متابعة الحق لا لزومه ، مبنية على قواعد فن المناظرة و المباحثة لتحريك عصبية الطرف المقابل ، و الا فان

من الجلى "ل تبعيّة غير الحق غير جائزة كليّاً ، و لنّ اتّباع الحق لازم و واجب في كلّ الأحوال ، و بالنتيجة فان اتّباع الإمام المعصوم واجب ، و اتّباع الإمام غير المعصوم حرام .

هذه هى احدى الطرق الاستدلاليّة التى احتج بها كبار علماء الشريعة في لزوم اتّباع الإمام المعصوم، و نقلوا تبعاً للروايات المتواترة عن رسول الله: أنّ أميرالمؤمنين على بن أبي طالب عليه السلام لم يعبد صنماً ءانا واحداً و لم يرتكب معصية و لو للحظة واحدة، و لا مكان للشك في انّه تربّى في حضن رسول الله، و كان أوّل شخص ءامن بالرسول و هو صبى لم يبلغ الحلم.

ثقل في ( الأمالي ) للشيخ الطوسي مسنداً ، و كذلك في ( المناقب ) لابن المغازلي مرفوعاً عن ابن مسعود عن النبيّ صلّى اللّه عليه [و ءاله] وسلّم في الأية : [لَا يَنَالُ عَهْدِي الظَّالِمينَ] عن قول اللّه لابراهيم : مَن سَجَدَ لِصَنَم دُونِي لَا أَجْعَلُهُ إِمَامًا \_ قال عليه السّلام : وَ انْتَهَت الدَّعْوَةُ إِلَى " وَ إِلَى أُخِي عَلِي " ، لَمْ يَسْجُدُ أُحَدُنَا لِصَنَم قَطُّ !

# عَلِيٌّ مَعَ الْحَقِّ وَ الْحَقُّ مَعَ عَلِيٍّ:

يروى السيّد هاشم البحراني أخميس عشرة رواية عن طريق العامّة واحدى عشرة رواية عن طريق الخاصّة في لنّ عليّاً مع الحقّ و الحقّ مع على ، و في الله قال صلّى الله عليه و ءاله في شأنه : اللهم أدر الحقّ معه حيثما دار ، و في لزوم متابعته و الإقتداء بسيرته ، و نذكر هنا باختصار و بحذف السند الروايات التي نقلت عن العامّة مع احدى الروايات التي نقلت عن

١\_ (تفسير الميزان) ، ج ١ ، ص ٢٨٢ .

٢\_(غاية المرام)، ص ٥٣٩ و ص ٥٤٠.

طريق الخاصّة .

۱ ـ يروى ابراهيم بن محمد الحمويني ، و هـو أحـد عـلماء العـامّة ، و
 ٢ ـ الموفّق بـن أحمـد الخوارزمـي باسـنادهما المتّصـل عـن شـهر بـن حوشب ؛ و

" الزمخشرى فى (ربيع الأبرار) مُرسلاً '، قال شهر بن حوشب: كنتُ عند أمِّ سلمة رضى اللَه عنها ، إذ استأذن رجل فقالت له: من أنت ؟ قال: أنا أبو ثابت مولى على على عليه السلام .

فقالت أمّ سلمة : مرحباً بك يا أبا ثابتاً ُدخل ، فدخـل و رحّـبت به .

ثم قالت : يا أبا ثابت أين طار قلبك حين طارت القلوب مطائرها ؟ قال : تَبَع على على السلام .

فقالت: وُفقت و الذى نفسى بيده؛ لقد سمعت رسول الله صلى الله عليه [و ءاله] و سلّم يقول: على مع الحق و القرءان، و الحق و القرءان مع على ، و لن يفترقا حتى يردا على الحوض. "٢٥٢

و ورد في رواية الموفّق بن أحمد الخوارزمي أنّ أبا ثابت قال : مولى أبي ذر ، ثم يقول بعد بيان حديث لمّ سلمة : و َلقَدْ بَعَثْتُ ابْنِسِي عُمَرَ ، و اَبْنَ أَبِي ذر ، ثم يقول بعد بيان حديث لمّ سلمة : و َلقَدْ بَعَثْتُ ابْنِسِي عُمَرَ ، و اَبْنَ أَبِي أُمَيَّه ، و َ أَمَرْتُهُمَا أَنْ يُقَاتِلاً مَعَ عَلِيًّ مَنْ قَاتَلَهُ ، و َلو لَا أَنْ رَسُولَ اللّهِ أُمَرَنَا أَنْ نَقِرَ فِي حِجَالِنَا و فِي بُيُوتِنَا لَخَرَجتُ و كُنتُ حَتَّسى أَقِفَ فِي صَفِّ عِلِيًّ .

١ يقول الزمخشري : استأذن أبو ثابت مولى على ... الخ .

٢\_و ينقل هـذه الروايـات الثلاثـة في ( ينـابيع المـودّة ) ، ص ٩٠ بـأدنى اختـلاف في
 اللفظ .

٣\_ يروى ( ينابيع المودّة ) ص ٩٠ عن جمع الفوائد معيّة على للقرءان و عدم افتراقــهما حتّى يردا الحوض ثم يقول: للأوسط و الصغير .

٤\_ يروى الحمويني باسناده المتصل عن أبى حيّان التميمي ، عن أبيه ، عن على عليه السلام .

٥ \_ فى كتاب ( الجمع بين الصحاح الستّة ) تــاليف رزيــن إمــام الحرمين ، عن (صحيح البخاري) ، عن أمير المؤمنين عليه السلام .

٦ ـ من الجزء الأول من كتاب (الفردوس)، عن أمير المؤمنين عليه السلام.

٧ ـ يروى الموفّق بن أحمد الخوارزمي باسناده المتّصل عن أبى الحباب التيمى ، عن أبيه ، عن على عليه السلام قال : قال رَسُولُ اللّهِ : رَحِمَ اللّهُ عَلِيّاً ، اللّهُمَّ أُدرِ الْحَقَّ مَعَهُ حَيْثُ دَار . و يقول الخوارزمي : أخرجه أبو عيسى الترمذي في جوامعه .

٨ ـ يروى الحموينى باسناده المتصل عن أخى دعبل الخزاعى ، عن هارون الرشيد ، عن الأزرق بن قيس ، عن عبدالله بن عبّاس قال : قال رَسُولُ اللهِ صلّى الله عليه [و ءاله] و سلّم : الْحَقُ مَعَ عَلِيّ بنِ أَبِي طَالِب حَيْثُ دَارَ '.

9 ـ عن كتاب ( فضائل الصحابة ) باسناده المتصل عن الأصبغ بن نباته ، عن محمد بن أبى بكر ، عن عائشة قالت : سمعت رسول الله صلّى الله عليه [و ءاله] و سلّم يقول : عَلِي مُعَ الْحَقِ وَ الْحَقُ مَعَ عَلِي مَ ، لَنْ يَفْتَرِقَا حَتَى يَردا عَلَى الْحَوْض .

۱۰ ـ الموفّق بن أحمد الخوارزمي باسناده المتّصل عن شريك ، عن سليمان الأعمش ، عن ابراهيم ، عن علقمة و الأسود قالا : سَمِعْنَا أبا أيّوب الأنصاري قال : سَمِعتُ النبيّ صلّى الله عليه [ و ءاله ] و سلّم يقولُ لِعَمَّار

١\_ و يذكر هذه الرواية أيضاً في ( ينابيع المودّة ) ، ص ٩١ .

بن يَاسِر : تَفْتُلُکَ الْفِئَةُ البَاغِيَة وَ أَنْتَ مَعَ الْحَقُّ وَ الْحَقُّ مَعَکَ يَا عَمَّارُ ، إِذَا رَأْيتَ عَلِيًّا سَلَکَو اديًا وَ سَلَکَ النَّاسُ و اديًا غَيْرَهُ : فَاسْلُک مَع عَلِيًّ وَدَعِ النَّاسَ ، إِنَّهُ لَنْ يَدُلُّکَ عَلَى رَدَىً ، وَ لَنْ يُخْرِجُکَ عَنْ اللهُدَى .

يَا عَمَّارُ إِنَّهُ مَنْ تَقَلَّدَ سَيْفَاً أَعَانَ بِهِ عَلِيًّا عَلَى عَدُوهِ ، قَلَّدَهُ اللّه يُومَ الْقِيَامَةِ وُشَاحًا مِن دُرِّ ، وَ مَنْ تَقَلَّدَ سَيْفًا أَعَانَ بِهِ عَدُو َ عَلِى قَلَّدَهُ اللّه يُومَ الْقِيَامَةِ وَ شَاحًا مِن نَار . قالَ : قُلْتُ : حَسْبُكَ .

لقاء علقمة و الأسود عند أبى أيّــوب الأنصارى و المذاكرة فى خلافة على عليه السلام:

١١ ـ يروى ابراهيم بن محمّد الحموينى باسناده المتّصل عن الأعمش ، عن ابراهيم ، عن علقمة و الأسود قال : قالا : أتيْنَا أَبَا أَيُوبَ اللّه الأَنْصَارِيَّ وَ قُلْنَا لَهُ يَا أَبًا أَيُّوبَ إِنَّ اللّهَ تبارك وتعالي أكْرَم نَبيَّهُ صلّى اللّه عليه [و ءاله] و سلّم و صَفَا لَك فَضيلةً مِن اللّهِ فَضَّلَك بها ! أخْبرْنَا عليه إله عليه السّلامُ تُقَاتِلُ أَهْلَ لاَ إِلَهَ إِلّا اللّهُ ! ( يقصدان حربه معاوية المسلمين ظاهراً) .

فقال (أبو أيّوب): أقسِمُ لَكُمَا بِاللّهِ ، لَقَدْ كَانَ رَسُولُ اللّه صلّى اللّه عليه [و ءاله] وسلّم فِي هَذَا الْبَيْتِ الَّذِي أَنْتُمَا فِيهِ مَعِي ، و مَا فِي الْبَيْتِ غَيْرُ رَسُولِ اللّه صلّى الله عليه [و ءاله] و سلّم و عَلِيٌّ جَالِسٌ عَنْ يَمِينه و أَنَا جَالِسٌ عَن يساره،و أَنَسُ قَائِمٌ بَيْنَ يَدَيْهِ ،إذ حرَّكَ البابَ ، فقالَ رَسولُ اللّه صلّى الله عليه [و اله] و سلّم: إفْتَح لِعَمَّار الطَيِّب الْمُطَيَّب.

فَفَتَحَ النَّاسُ \ البَابَ وَ دَخَلَ عَمَّار ، فَسَلَّمَ عَلَى رَسُولِ اللَهِ فَرَحَّبَ بِهِ ؛ ثُمَّ قَالَ لِعَمَّارِ، إِنَّهُ سَيَكُونُ فِي أُمَّتِي بَعدِي هُنَاة ، حَتَّى يَخْتَلِفَ السَّيفُ

١\_ الظَّاهر انَّه ( أنس ) .

فِيمَا بَيْنَهُمْ ، وَ حَتَّى يَقْتُلَ بَعْضُهُمْ بَعْضَاً ، فَإِذَار أَيْتَ ذَلِكَ فَعَلَيْكَ بِهَذَا الْأَصْلُع عَنْ يَمِينى ، يَعنى عَلِيَّ بْنَ أَبِي طالب .

فَإِن سَلَكَ النَّاسُ كُلُّهُمْ و اديًا و سَلَكَ عَلِيٌّ و اديًا ، فَاسْلُك وادى عَلِيًّ عَلِيًّ الله السّلامُ و خَلِّ عَنِ النَّاسِ . يَا عَمَّارُ ! إِنَّ عَلِيًا لاَ يَرُدُّكَ عَنْ هُدَى و لَا عَلَي السّلامُ و خَلِّ عَنِ النَّاسِ . يَا عَمَّارُ ! طَاعَةُ عَلِي طَاعَتِى ، و طَاعِتِى طَاعَةُ الله عَزَّوَجَلَّ .

١٢ الموفّق بن أحمد الخوارزمي ، باسناده المتّصل عن أبي ليلي قال :

قال رسول الله صلّى الله عليه [و ءاله] و سلّم: سَتَكُونُ مِنْ بَعْدِي فِتْنَةً ، فَإِذَا كَانَ ذَلِكَ فَالْزَمُوا عَلِيَّ بِنَ أَبِي طَالِبٍ ، فَإِنَّـهُ الْفَارُوقُ الأَكْبَرُ الْفَاصِلُ بَيْنَ الْحَقِّ وَ الْبَاطِل \.

١٣ \_ الحمويني بإسناده عن الأعمش ، عن أبي وائل ، عن حُذيفة قال :

قال رسول الله صلّى الله عليه [و ءاله] و سلّم : عَلِيٌّ طَاعَتُهُ طَاعَتِهُ طَاعَتِهُ وَ مَعْصِيَتُهُ مَعْصِيَتُهُ مَعْصِيَتُهُ .

١٤ \_ عن كتاب ( الفردوس ) بإسناده عن أبى سعيد الخدرى قال : قال رسول الله صلّى الله عليه [و ءاله] و سلّم : تَفْتَرِقُ أُمَّتِى فِرقَتَينِ ، فَيَمْرُقُ بَيْنَهُمَا فِرقَةٌ مَارِقَةٌ ، يَقْتُلُهَا أُولَى الطَّائِفَتَيْن بِالْحَقِّ .

۱\_روی هذه الروایة فی (ینابیع المودّة) ، ص ۸۲ عن (الإصابة) بأدنی تغییر ، و یقـول : و فی کتاب (الإصابة) ، أبو لیلی الغفاری قال : سمعتُ رسول الله صلّی الله علیه [وءالـه] وسـلّم یقول : تکون من بعدی فتنة ، فاذا کان ذلك فالزموا علیّ بن أبی طالب ، فاله أوّل من ءامن بی ، و أوّل من یصافحنی یوم القیمة ، و هو الصدّیــق الأكـبر ، و هـو فـاروق هـذه الأمّـة ، و هـو یعسوب المؤمنین ، و المال یعسوب المنافقین .

۱۵\_ يروى عامر الشعبى ، و هو من النواصب و المنحرفين عن أميرالمؤمنين ، عن عروة بن الزبير ، عن أبى بكر قال : سَمِعْتُ رَسُولَ اللّهِ يَقُولُ : ٱلْحَقُ مَعَ عَلِي ً وَ عَلِي ً مَعَ الْحَقِ .

كانت هذه همي الروايات التي ذُكرت في (غاية المرام) عن طريق أهل السنّة، و لقد نُقلت احدى عشرة رواية عن طريق الشيعة، نكتفي بذكر إحداها:

عيادة عطا لعبدالله بن عبّاس و التذاكر في خلافة على بن أبى طالب عليه السلام:

ينقل ابن بابويه باسناده المتصل عن عبدالحميد الأعرج ، عن عطا قال :

دخلنا على عبدالله بن العبّاس و هو عليل بالطائف و قد ضعف ، فسلّمنا عليه و جلسنا ، فقال لى : يا عطا ، مَن القوم ؟

فقلت: يا سيّدى شيوخ هذا البلد، منهم عبداللّه بن سلمة بن هرم، و عمارة بن الأجلح، و ثابت بن مالك، فمازلتُ أذكر له واحداً بعد واحد، ثمّ تقدّموا اليه و قالوا: يابن عمّ رسول الله! انّك رأيت رسول الله صلّى الله عليه و ءاله و سمعت منه ما سمعت ، فأخبرنا عن اختلاف هذه الأمّة، فقوم قدّموا عليّاً على غيره، و قوم جعلوه بعد ثلاثة!

قال : فَتَنَفَّسَ ابنُ عَبَّاس فقال : سَمعْتُ رسولَ اللَهِ صلّى اللّه عليه و ءاله يقول:عَلِى مَّ الْحَقِّواَلْحَقُّ مَعَ عَلِى ، وَهُوَ الإمَامُ و الْحَلِيفَةُ بَعْدِى ، فَمَنْ تَمَسَّكَ بهِ فَازَ وَ نَجَا ، وَ مَنْ تَخَلَّفَ عَنْهَ ضَلَّ وَ غَوَى ، يَلِى تَكْفِينى وَ غَسلِى وَ يَقْضِى دَينى وَ أَبُو سِبْطَى الْحَسَنِ وَ الْحُسَيْنِ ، وَ مِنْ صُلْبِ الْحُسَيْنِ ، وَ مِنْ صُلْب الْحُسَيْنِ ، وَ مِنْ صُلْب الْحُسَيْنِ ، وَ مِنْ صَلْب اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

فقال له عبدالله بن سلمة الحضرمي : يا بن عم رسول الله صلّى الله

عليه و ءاله ، فهل لا كنت تعرفنا قبلُ ؟!

فقال : قد و اللهِ أدّيتُ ما سمعتُ وَ نَصَحْتُ لَكُمْ وَ لَكِنْ لَـا تُحِبُّـونَ النَّاصِحِينَ .

ثُمَّ قال : اتَّقُوا اللَهَ عِبَادَ اللَهِ تَقِيَّةَ مَنِ اعْتَبَرَ تَمْهِيدًا، وَ أَبقَى فِي وَجَل ، وَ كَمَشَ فِي مَهَل ، وَ رَغِبَ فِي طَلَب ، وَ هَرَبَ فِي هَرَب ، فَاعْمَلُوا لِآخِرَتِكُمْ قَبْلَ حُلُول ءاجَالِكُمْ ، وَ تَمَسَّكُوا بِالْعُروةِ الْوُثْقَى مِنْ عِتْرَةٍ نَبيّكُمْ ، فَإِنَى سَمِعْتُهُ صلّى الله عليه و ءاله و سلّم يَقُولُ : مَن تَمَسَّكَ بِعِـتْرَتِي مِن عَبْدِي كَانَ مِن الْفَائِزينَ .

ثم بكى بكاء شديداً ، فقال له القوم : أتبكى و مكانك من رسول الله صلى الله عليه و ءاله مكانك ؟!

فقال ل: يا عطا اتما أبكى لخصلتين لِهَولِ السمُطلعِ و فِرَاقِ الأحِبَّ فِ . ثُم تفرق القوم فقال: يا عطا خُذ بيدى واحملنى الى صحن الدار، ثم تفرق القوم فقال: يا عطا خُذ بيدى واحملنى الى صحن الدار، ثم رفع يديه الى السماء فأخذنا بيده أنا و سعيد و حملناه الى صحن الدار، ثم رفع يديه الى السماء وقال: اللَّهُمَّ إِنَّى أَتَقَرَّبُ إلَيْكَ بِمُحَمَّدٍ وَ ءَالِ مُحَمَّدٍ اللَّهُمَّ إِنَّى أَتَقَرَّبُ إلَيْكَ بِمُحَمَّدٍ وَ عَلَى بولاَيَةٍ الشَّيخِ عَلِى بنِ أبى طَالِب، فَمَا زَالَ يُكَرِّرُهُا حَتَّى وَقَع عَلَى الأَرْض، فَصَبَرنَا عَلَيهِ سَاعَةً ثُمَّ أَقَمْنَاهُ فَإِذَا هُو مَيِّتٌ رحمة اللَّهِ عليه ل.

#### سبب مخالفة المعاندين لخلافة أميرالمؤمنين:

و على كلّ حال ، فلو سأل سائل : كيف حصل مع وجود هذه النصوص الصريحة الواصلة عن رسول الله ، و التي نقل الكثير منها الخلفاء الثلاثة و عائشة بأنفسهم أن صرف هؤلاء الخلافة عنه عليه السلام ،

١\_(غاية المرام)، ص ٥٤١؛ و قد أورد في كتاب (على و الوصية) من ص ٦١ الى ٦٥ أحاديثاً باسناد مختلفة في معيّة أميرالمؤمنين للحق و القرءان.

فارتقوا منبر النبيّ و تربّعوا في مقام الخلافة بدلاً من أميرالمؤمنين ؟

فالجواب هو قـول رسـول اللّـه الـذي رواه أهـل السـنة أيضـاً: حُبُّـكَ الشَّيءَ يُعْمِى و يُصِمُّ \.

فمن أحب شيئاً و كانت محبّته هذه نابعة من الإحساسات ، و كان هوى النفس و القوى الدنيّة مؤثرة في نشأتها ، فان ذلك الشخص سيكون أعمى و أصم بالنسبة الى غير ذلك المقصود و المحبوب ، اى أنه لن يرى غير ذلك الهدف و لن يسمع غير ذلك الكلام . و ليس خفيّاً على أرباب الملل و النحل ، و لا مبهماً على المطّلعين على السيرة و التاريخ ، أن غصب مقام الخلافة من ءال بيت الرسول صلى الله عليه و ءاله لم يكن له من داع الما حب الحكومة و التروّس على المسلمين ، و الا بروز النزعة الشخصية ، الا فان جميع هذه الأحاديث و النصوص لن تجدى شيئاً مع وجود تلك الغريزة المهلكة ، فستدفع بها جميعاً عندما تريد نيل هدفها ـ الى طوفان البلاء ليجرفها أشبه بقشة و أعشاب يابسة ، و لا تتورّع عن مواجهتها لهدفها عن محاربة أهل البيت ، أو عن إحراق باب بيت بضعة رسول الله ، أو عن اقتياد مقام الولاية و جرّه الى المسجد قسراً ، ثمّ السعى بحد السيف المشرع للإدّعاء بتسليمه و خضوعه مقابل هذه التعدّيات .

و هذه مسألة يجب التأمّل و التدقيق فيها ، لأنّ مقام العلم و إدراك الحقائق أمر ، و مرحلة خضوع النفس و انقيادها الى الحق أمر ءاخر منفصل عنه ، و هكذا فأنّ الكثير من الذين تردّوا في بئر الطبيعة و هاويتها لم يحصل ذلك لهم بجهلهم بطريق الصلاح ، فما أكثر من امتلك منهم علماً كافياً فصار يميّز جيّداً بين القبيح و الحسن ؛ ولكنهم أوقعوا أنفسهم عملاً

۱\_ روى المسعودي هذا الحديث في ( مروج الذهب ) ، ج ۲ ، ص ٣٠٢ .

\_ بسيطرة القوى النفسيّة و عدم انقيادها لملكة العقل و بغلبة الغرائز الشهويّة \_ في مثل تلك الاعمال القبيحة الذميمة .

لذا فان دعوة الأنبياء و الأئمة الأطهار مبنية على إصلاح النفس و الخضوع و الانقياد أمام الحق ، قال الله العلى الأعلى :

قَدْ أُفْلَحَ مَنْ زَكَّاهَا \* وَ قَدْ خَابَ مَنْ دَسَّاهَا \.

لقد كان عُمر يعلم جيداً بصقام و منزلة و شخصية المولى أميرالمؤمنين ، فهناك روايات كثيرة وردت عن أهل السنة يعترف فيها بنفسه بذلك ، و ينقل بشأنها الأحاديث عن رسول الله ، و لكن \_ و كما ذكر \_ فان اتباع الحق يستلزم طهارة النفس و صفاء الباطن و الأنقياد ، و أين هذا ؟ يقول العلّامة الأميني : أخرج الحافظ الدار قطني و ابن عساكر : ان رجلين أتيا عمر بن الخطاب و سألاه عن طلاق الأمّة ، فقام معهما فمشي حتى أتى حلقة في المسجد فيها رجل أصلع فقال : أيّها الأصلع ما ترى في طلاق الأمّة ؟! فرفع رأسه اليه ثم اوحى اليه بالسبّابة و الوسطى ، فقال لهما عمر : تطليقتان .

فقال أحدهما: سُبحان الله ، جئناك و أنت أمير المؤمنين فمشيت معنا حتى وقفت على هذا الرجل فسألتَه فرضيت منه أن أومى اليك .

فقال لهما: تدريان مَن هذا ؟ قالا: لا.

قال : هذا على بن أبى طالب، أشهدُ عَلَى رَسُولِ اللّه صلّى اللّه عليه [و ءاله] و سلّم لَسَمِعْتُهُ وَ هُوَ يَقُولُ : إِنَّ السَّمَاوَاتِ السَّبْعَ وَ الأَرْضِينَ السَّبْعَ لَوْ وُضِعَا فِى كَفَّةٍ ثُمَّ وُضِعَ إِيمَانُ عَلِى فِي كَفَّةٍ لَرَجَحَ إِيمَانُ عَلِى بنِ أَبِي طالِبٍ \.

١ الأية ٩ و ١٠ ، من السورة ٩١ : الشمس .

٢\_( الغدير) ، ج ٢ ، ص ٢٩٩ .

ثمّ يقول العلّامة الأمينى: وفي لفظ الزمخسرى: جئناك وأنت الخليفة فجئت الى رجل فسألتَه، فو اللّه ما كلّمتُك. فقال له عمر: ويلك أتدرى من هذا ؟ الحديث.

و نقله عن الحافظين: الدار قطنى و ابن عساكر: الكبخى فى ( الكفاية ) ص ١٢٩ و قال: هذا حسن ثابت. و رواه من طريق الزمخسرى خطيب الحرمين الخوارزمي فى ( المناقب ) ، ص ٧٨ ، و السيد على الهمدانى فى ( مودة القربى ) ، و حديث الميزان '.

رواه عن عمر محب الدين الطبرى في (الرياض) ، ص ٢٤٤ ، و الصفورى في ( نزهة الجالس ) ، ج ٢ ، ص ٢٤ .

١ يعنى ذيل الحديث اعلاه ، اى جملة : لو ل السموات السبع ... الخ .

# التَهِنُ ٱلتَّالِثَ عَشِرَ

مَعْنَ هِ إِلَا يَرِهُ لِمُتَا يَكُولُونَ مِنْ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْدُ وَيُونِي الْمُؤْدُ وَيُؤْلُونُ وَيَ

# بسم الله الرّحمن الرّحيم و صلّى الله على محمّد و ءاله الطاهرين و صلّى الله على محمّد و ءاله الطاهرين و لعنة الله على أعدائهم أجمعين من الآن الي قيام يوم الدين و لا حول و لا قوّة الا بالله العلى العظيم

قال اللَّهُ الحكيم في كتابه الكريم:

أُفَمَنْ يَهْدِى إِلَى الْحَقِّ أَحَقُّأَ نَ يُتَّبِعَ أُمَّنَ لاَّ يَهِدِّى إِلاَّأَ نَ يُهْدَى فَمَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ \. لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ \.

جرى البحث في الفصل السابق مفصّلاً حول هذه الأية المباركة ، و كانت النتيجة لنّ الهادى الى الحق يجب حتماً أن تكون هدايته بنفسه لا بغيره ، و أنّ مَن كان مِن أهل الشرك و المعصية و من اهتدى بغيره لا يمكن ان يكون إماماً و لا يمكنه هداية الناس الى الحق، و يلزم هنا ذكر نكات عدة :

الاولى: لنّ المراد بالحق في الأية الشريفة المعنى الحقيقى وليسس معنى الحق المبنى بنحو ما على التساهلات العرفيّة في ألسنة الناس، كما يُشاهد انّهم ينسبون الهداية للحق لكلّ من يتكلّم بالحق، حتى لوكان معتقداً بذلك أو غير معتقد، وسواءً عمل بذلك الا لنّ نفسه لم تتحقّق به أو لم يعمل، وسواءً اهتدى بنفسه أم لم يهتد. فهذه بأجمعها ليست هدايةً

١\_ ذيل الأية ٣٥ ، من السورة ١٠ : يونس .

للحق ، بل انها تدعى هداية الى الحق من باب المسامحات العرفية ، فالهداية الى متن الحق هي الوصول الى متن الواقع ، و هي فقط لله و للواصلين اليه سُبحانه دون واسطة الغير .

الثانية: لنّ المراد بالهداية الى الحقّ في هذه الأية، هو الإيصال الى المطلوب، لا بمعنى إراءة الطريق الى اللّه، لأنّ من البديهى انّ إراءة الطريق المرسهل ممكن لكلّ شخص، سواءً كان إماماً أم لم يكن، و سواءً اهتدى بنفسه أم بغيره، و سواءً كان ضالّاً غير مهتد أصلاً؛ فالهداية بمعنى إراءة الطريق ستكون على كلّ حال أمراً ممكناً لهم، و لكن الإيصال الى متن الواقع و الحقّ و كمال كلّ موجود أمر مختص بالمهتدين بأنفسهم و الهادين الى الحقق.

الثالثة: ان المراد بجملة ( لا يَهدِّى إِلَّااً نَ يُهدَى ) هـ و الـ ذى لم يـهتدِ بنفسه ، و هـ و أعـم من غير المهتدى أصلاً ، أو المهتدى بالغير ، و الدليل على عموميّتها أنّ جملة ( إلاّ أن يُهْدَى ) و هى اسـتثناء من جملة ( لا يَهدَى ) جاءت مع (أنْ المصدريّة) . و هذه الجملة لا تـدلّ على تحقّق الوقوع ، خلافاً للمصدر المضاف .

و هناك فرق بين أن نقول ( أعجبنى ضربُك ) أو أن نقول ( أعجبنى أن تضرب ) ، فالإعجاب من نفسس الضرب في الصورة الاولى متحقّق في الخارج ، بينما الإعجاب في الصورة الثانية من إمكان تحقّق الضرب ، وقد نص على هذا المطلب الشيخ عبدالقاهر الجرجاني في ( دلائل الإعجاز ) .

و على ذلك فان جملة ( إِلَّاأَن يُهُدَى ) لا تعنى كونه الأن مهتدياً بالغير ، بل تعنى الله (و لو أمكن أن تصل الهداية اليه من الغير) . و من الواضح لل الهداية من الغير ستكون في حال قبول الهداية ، و امّا اذا كان غير قابل للهداية فان الهداية من الغير لن تصل اليه ، و لذلك فان جملة ( لا

يَهِدِّى ) باقية على عمومها و سيكون معناها : لم يهتدِ بنفسه ، سواءً لم يجد الهداية أو كان قابلاً للهداية فاهتدى بغيره .

# الإمام يجب أن يكون مهتدياً بالحق و في ذلك شروط ثلاثة:

و عموماً فان الإمام هو الذي يكون مهتدياً الى الحق ذاتياً ، و ليس من فئة من الفئتين اللتين مر ذكرهما ، و على هذا فان الإمام هو المصون من الضلالة و المعصية ، أى أته ولا لا يخطىء في تلقى المعارف الإلهية و الإلهامات الرحمانية ، و أن متن الواقع ينعكس في قلبه دون اضطراب أو تدخّل النفس التي تغيّره إلى صورة أخرى و تفسره على نحو ءاخر .

و ثانياً: لنّ الامام هو الذي يقوم \_ في إبلاغ الأحكام و هداية الناس من جانب الباطن و الظاهر \_ بتحريكهم على طريق مستقيم لا عوج فيه .

و ثالثاً : أن لايكون الإمام نفسه مبتلياً بالمعصية و ظلم النفس ، و قد استفدنا هذه المعانى من جملتى ( وَ جَعَلْنَاهُمْ أَئِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا وَأَ وَحَيْنَا إِلَيْهِمْ فِعْلَ الْخَيْرَات) \.

و يستفاد أيضاً من الأية الخاصة بابراهيم و التى سأل فيها الإمامة لذريّته ، أنّ الإمامة لا ينالها الظالم ، لأنّ تعبير الظالم ورد في الأية بشكل مُطلق : لَا يَنَالُ عَهْدِي الظَّالِمِينَ ، أي لنّ عهدي لاينال ظالماً و لوكان ظلمه محدوداً ؛ و على العكس فإنّ عهدي ينال اولئك الذين ليسوا ظالمين على نحو مطلق ، و هذا هو عين العصمة .

إنّ الإمام هو الذي لم يرتكب طوال عمره أي ذنب، أمّا من ارتكب الذنب الصغير أحياناً، أو من بدر منه ظلمٌ أو شرك ثم تاب منه فامّحي أثر

١\_ صدر الأية ٧٣ ، من السورة ٢١ : الأنبياء .

٢ ـ ذيل الأية ١٢٤ ، من السورة ٢: البقرة .

ذلك الذنب ، فاته لا يكون إماماً .

يقول العلّامة الطباطبائى ( مُد ّ ظلّه العالى ) في تفسير هذه الأية الشريفة : و قد سُئل بعض أساتيدنا رحمة اللّه عليه عن تقريب دلالة الأية على عصمة الإمام ، فأجاب : إنّ الناس بحسب القسمة العقليّة على أربعة أقسام : مَن كان ظالماً في جميع عمره ، و من لم يكن ظالماً في جميع عمره ، و من لم يكن ظالماً في جميع عمره ، و من هو بالعكس من عمره ، و من هو بالعكس من هذا . و إبراهيم عليه السلام أجل شأناً من أن يسأل الإمامة للقسم الأول و الرابع من ذريّته ، فبقى قسمان و قد نفى اللّه أحدهما ، و هو الذى يكون ظالماً في أوّل عمره دون ءاخره ، فبقى الأخر ، و هو الذى يكون غير ظالم في جميع عمره ، و هذا هو معنى العصمة . ٢٠٣

و إجمالاً فان كل ما استدللنا عليه من ءايات القرءان هو سبع مسائل من أهم مسائل الإمامة التي تقول بها الشيعة و تصر عليها و التي تمثّل الحد الفاصل بينهم و بين أهل السنّة ( الذين لا يعتبرون أيّاً منها شرطاً للإمامة ) .

#### المسألة الاولى: الإمامة غير قابلة للانتخاب:

المسألة الاولى: لنّ الإمامة ليست قابلة للاختيار و الانتخاب، بل هي مجعولة بجعل الهيّ يُعلن للناس من قبل النبّي او الإمام السابق، او باتّضاح الإمام نفسه للناس بواسطة النصوص و المعجزات، لأنّه أولاً \_ و كما قلنا \_ فانّ الله سبحانه و تعالى يعرّف هذا المنصب في القرءان الكريم بعنوان

١ــ الكتاب مؤلّف في حياة العلّامة الطباطبائي قُدّس سرّه ، و ءاثرنا الابقاء علـــى تعبــير
 المؤلّف (م) .

٢\_ ( الميزان ) ، ج ١ ، ص ٢٧٧ .

٣ــ و يورد القاضى نور الله نظير هذا الاستدلال بتقريب ءاخــر في ( إحقــاق الحــق ) ،
 ج ٢ ، ص٣٩٦ .

( الجعل و التنصيب الالهيّ ) ، حيث ورد :

قَالَ إِنَّى جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا '.

و يقول أيضاً : وَ جَعَلْنَا مِنْهُم أَئِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُوا `.

و يقول أيضاً : وَ جَعَلْنَاهُمْ أَئِمَّةً يَهْدُونَ بِ أَمْرِنَا وَ أُوْحَيْنَا إِلَيْـــهِمْ فِعْــلَ الْخَيْرَات ".

و في جميع هذه الأيات التي ذكرت منصب الإمامة ، فاتها أوردت عنوان الجعل الالهي .

ثانياً: لنّ الإمامة قوة الهيّة في نفس الإمام يحصل بواسطتها على الاطّلاع على ملكوت و نفوس الأشياء و يسيطر عليها ، كما هو مستفاد من جملة يَهْدُونَ بِأُمْرِنَا ، فمن كانت فيه هذه القوّة كان هو الإمام ، و من خلا منها لم يكن إماماً .

و لا دخل للاختيار و الانتخاب في هذا الأمر ، ليس لجهة قولنا ان الناس باعتبار جهلهم بالملكوت و بصقام العصمة لا يسمكنهم معرفة الامام ، و لذا فان انتخابهم و اختيارهم ليسس صحيحاً ، بل اننا لو فرضنا ل جميع الناس صار لهم اطلاع على ملكوت الأشياء و روحها ، و ل الله قد أعطاهم نوراً يمكنهم به تشخيص مقام العصمة ، فان الإمامة مع ذلك لى تكون قابلة للانتخاب ، لأنها و كما قلنا سابقاً ملكة الهيّة و قوة قدسية موجودة في نفس الإمام ، و ليس هناك من معنى للقول بأن الانسان ينتخب موجوداً خارجياً ، فالموجود الخارجي موجود و لا يحتاج الى انتخاب الانسان

١ ـ بعض الأية ١٢٤ ، من السورة ٢ : البقرة .

٢\_ صدر الأية ٢٤ ، من السورة ٣٢ : السجدة .

٣\_ صدر الأية ٧٣ ، من السورة ٢١ : الأنبياء .

ليو جد .

أمن الصحيح أن نقول للعالِم الذي صارت لديه مَلَكة استنباط الأحكام: اتنا ننتخب اجتهادك؟ أو نقول للبطل الفائز في المسابقات و الذي وصلت القدرة في بدنه الى الفعليّة: اتنا ننتخب قوّتك؟ أو نقول لحافظ القرءان الكريم: اتنا ننتخب حفظك؟! كلّا بالطبع، فهذا الكلام ليسس صحيحاً أبداً.

ان الانتخاب يحصل في الأمور الاعتباريّة التي دورانها بيد الاعتبار و الانتخاب ، و التي توجد بواسطة الانتخاب و تفنى بعدمه . امّا في الأمور التكوينيّة و الواقعيّة التي وجدت قبل مرحلة الانتخاب و امتلكت وجودها ، فان الانتخاب ليس له مجال فيها أبداً .

# المسألة الثانية: لزّ الامام يجب أن يكون معصوماً حتماً:

المسألة الثانية: لنّ الإمام يجب حتماً ان يكون معصوماً بعصمة البارى جلّ و عزّ، و قد استنتجنا بعض الاستنتاجات في هذا الباب من عليات: لاَ يَنَالُ عَهْدِى الظَّالِمِينَ. و جملة: يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا و جملة: و اَوْحَيْنَا و بعلة في الْخَيرَات ؛ و أصبح معلوماً أنّ الإمام حينما عبر جميع مراحل النفس و تحقّق بوجود حضرة الحق"، و تحكّمت في وجوده إرادة و مشيئة الحق دون تدخّل النفس الأمّارة، و صار فعله نفس وحى اللّه، لذا فان ذلك الإمام معصوم و منزة عن كلّ دنس نفسى، و هذا هو معنى العصمة.

كما اننا استفدنا المصونيّة و العصمة من ءاية : فَإِنَّـهُ يَسْـلُکُ مِـنْ بَيْـنِ يَدُيْهِ وَ مِنْ خَلْفِهِ رَصَدًا \.

بحيث أوضحت الأيات القرءانيّة هذه الحقيقة بشكل كامل.

١\_ صدر الأية ٧٣ ، من السورة ٢١ : الأنبياء .

المسألة الثالثة: لا الإمام يجب ان يكون مؤيّداً من قبل الله تعالى :

المسألة الثالثة: ان الامام يجب ان يكون مؤيّداً من عندالله ، أى ان علومه و إدراكاته تحصل في نفسه بواسطة اليقين و الإلهامات الغيبيّة ، و يكون الله هو المتكفّل بأموره ، و قد أستفيد هذا الأمر من جملة: و أوْحَيْنَا إلَيْهِمْ فِعْلَ الْخَيْرَاتِ ، و جملة: لَمّا صَبَرُوا و كَانُوا بأيَاتِنَا يُوقِنُونَ ، و جملة: يهدُونَ بأمْرِنَا ، لإن الإمامة تستلزم امتلاك مقام اليقين ، و مقام اليقين كما ذكر ليس ميسوراً دون انكشاف الملكوت و حقيقة الأشياء و بناء على هذا فان الله سبحانه و تعالى يؤيّده كل خطة بانكشاف الملكوت و الهداية بأمر الله .

# المسألة الرابعة: لا الأرض لا تخلو من حجّة أبداً:

المسألة الرابعة: لنّ الأرض و جميع الأفراد الذين يعيشون عليها لهم إمام في كلّ زمان ، و لا يمكن أن تخلو الأرض عن حجّة اللّه أبداً ، و قد استفيد هذا الأمر أيضاً من ءاية: يَوْمَ نَدْعُوا كُللّ أنَاسِ بِإِمَامِهِمْ ، لأن اللّه سبحانه و تعالى يدعو جميع أفراد بنى ءادم الى الحشر يوم القيامة بإمامهم ، فلا يوجد فردٌ من البشر إلّا و له إمام ، و لا يوجد فردٌ على الأرض بدون إمام ، كما الله ورد في روايات كثيرة الله لو لم يبق على الأرض اللّا نفرين ، لكان أحدهما إماماً للأخر ، و لو لم يوجد اللّا شخص واحد لوجب أن يكون الإمام نفسه .

١\_ صدر الأية ٧٣ ، من السورة ٢١ : الأنبياء .

٢\_ ذيل الأية ٢٤ ، من السورة ٣٢ : السجدة .

٣\_ مقطع من الأية ٢٤ ، من السورة ٣٢ : السجدة .

٤\_ صدر الأية ٧١، من السورة ١٧: الإسراء.

# المسألة الخامسة: علم الإمام المحيط بأعمال الأمّة

المسألة الخامسة: لنّ الامام يعلم بجميع أعمال و أقوال و سيرة و ملكات عباد الله ، و ليس هناك علم عائب أو مخف عن نظر الإمام ، و قد بيّنت الأبحاث السابقة هذا المعنى في هذا الأمر استناداً الى الأيات القرءانيّة ، لأنّ الامام له سيطرة على نفوس و ملكوت الموجودات ، و مع هذه الملكة فان جميع الأرواح و النفوس و روح الأعمال ستكون في مشهد الإمام و في حضور الولاية ، كما لنّ موجودات عالم الطبيعة مشهودة عند الشخص البصير و غائبة عند الأعمى .

و بالرغم من أنّ ملكوت كثير من الأعمال و الأقوال و النفوس سينكشف لدى الأفراد الذين لم يصلوا بعد ُ الى مرحلة الإمامة ، و بالرغم من انّ هذا المعنى سيتضح لديهم اثر التقوى و العبادة و مخالفة النفس الأمّارة و مجاهدتها ، الّا الّهم لن يحتلكوا السيطرة الكليّة على جميع الأرواح و النفوس أو هداية كلّ منهما الى كماله ، كلّاً حسب دوره و بقدر ظرفيّته ، مع أنَّ هذه الدرجة من البصيرة هي بصيرة القلب التي لا توجد لدى الأخرين ، الّا ان هذه البصيرة و الرؤية قويّة و نافذة لدى الإمام بحيث لا يخفى عنه شيء من الملكوت في كلّ ءان و في ئيّ مكان .

#### المسألة السادسة: علم الإمام بحاجات العباد:

المسألة السادسة: لنّ الإمام يعلم جميع الأمور التي يحتاجها العباد في معاشهم أو معادهم، لأنّه و حسب الفرض و فيان الإمام يهدى النفوس الى الحق من ملكوتها، و يوصلها الى كمالها، فكيف يسمكن أن يكون نفسه جاهلاً بما يحتاجه العباد في أمور تكاملهم ؟ و هذه الخاصية تتضح أيضاً من الأية القرءانية: يَهْدُونَ بِأَمْرِنًا، و من أفضليّة مقام الإمامة على النبوّة حسب مفاد خطاب حضرة الحق للإبراهيم الخليل.

و علاوة على ذلك ، فلأن فعل الإمام و قول منطبق على الحق بتمام معنى الكلمة ، و لأن الإمام قد خطا في مقام العبودية و التقرّب الى مرحلة بعيدة بحيث لن الله نفسه سيكون هو الأمر و الناهى في وجوده ، و سيكون فعل الإمام هو عين وحى الله ، فكما لن ما يحتاجه العباد ليس خافياً على الله ، فائه لن يكون خافياً على الإمام الذى هو التجلّى الأتم و الجرى الأكمل لإفاضات الحضرة الأحدية الى الموجودات ، و هذا الأمر ليس خافياً على الامام ، بل لن علم الامام هو عين علم الله تعالى ، و ليس هناك أى تفاوت في أصل المعنى .

المسألة السابعة: أفضليّة الإمام على أفراد البشر في الكمالات النفسانيّة:

المسألة السابعة: لنّ الامام هو أعلى من جميع أفراد البشر من حيث الفضائل النفسانيّة و الملكات الالهيّة، و من المستحيل أن يكون هناك شخص أفضل من الإمام في محاسن الاخلاق و الملكات الانسانيّة، لأنّه و كما فرضنا \_ فانّ الطريق الى اللّه عن طريق ملكات و صفات النفس. ولأنّ الامام أعلى و أرفع من سائر الأفراد في هذه المرحلة، لذا فانّه يهديهم عن طريق الملكوت الى الحقّ، و اذا ما وجد في هذه الحالة شخصان عن طريق الملكوت الى الحقّ، و اذا ما وجد في هذه الحالة شخصان أحدهما يفوق الأخر في هذا المعنى، فإنّ الشخص المتفوّق سيكون حتما إماماً للآخر، لإنّ الذي أفق ملكوته و نفسه أنور و أكثر مضاءة و بصيرة سيستطيع أن يدعو الى منزله و محلّه الشخص الأخر الذي ليس في مستوى أفقه، و في هذه الحالة فانّه سيكون هو الإمام، خلافاً للشخص الضعيف الذي لن يستطع تحريك القوى أو تحمّل ثقله.

و هذه المسائل السبع هي من أصول مسائل الإمامة ، و سائر المسائل الأخرى متفرّعة عنها .

### أفضليّة أمير المؤمنين في جميع الفضائل النفسيّة:

امّا في أفضليّة على بن أبي طالب أميرالمؤمنين عليه الصلاة و السلام على جميع أفراد البشر عدا خاتم الأنبياء ، فليسس فيه مجال للشبهة و الشك ، و هذه الحقيقة يعترف بها العدو و الصديق . و بغض النظر عن الظهورات التي صدرت عنه عليه السلام خلال ثلاث و عشرين سنة في حياة رسول الله ، و خلال ثلاثين سنة بعد رحلته في فنون العلوم المختلفة ، و في حل الله الرياضيّة الغامضة ، و القضاء بالحق ، و في علو النفسس و الهمّة و الإيثار ، و الاتصال بحرم الله و الإنجذاب بالجذبات الالهيّة ، و في إدراك الحقائق و المعارف الكليّة المعنوية الإلهيّة و عبور جميع مراحل النفسس و ءاثارها ، و في السبق الى الاسلام و الهجرة و الجهاد .

و بغض النظر عن الأحاديث التى رويت عن رسول الله و التى تُثبت أفضليّته عليه السلام بالمعنى الضمنى او الالتزامى ، مشل حديث: أنت مِنّى بمئزلَة هَارُونَ مِنْ مُوسَى ، و حديث : إِنَّ عَلِيّاً وَزيرى ، و وَصِيّى ، و وَارثِى ، و وَأَرثِى ، و وَكِي تُكلِّ مُؤمِن مِنْ مُعلِيّاً وَزيرى ، و وَلِي تُكلِّ مُؤمِن مِنْ مِنْ وَ مَلِي الدُّنْيَاو الآخِرة ، و خَلِيفَتِى مِنْ بَعْدِى ، و وَلِي تُكلِّ مُؤمِن مِنْ بَعْدِى ، و وَلِي تُكلِّ مُؤمِنين ، و مَعْدِى ، و وَلِي تُكلِّ مُؤمِنين ، و مَعْدِى ، و وَلَيْ مُؤمِن المُؤمِنين ، و مَعْدِى ، و وَالْفَارُوقُ الأَكْبَرُ ، و عَالِمُ هَذِه الأُمْبَرُ ، و الْفَارُوقُ الأَكْبَرُ ، و عَالِمُ هَذِه الأُمَّة ، وَذ تُو قَرْنهَا .

و بغض النظر عن حديث : أَنَا مَدِينَةُ الْعِلْمِ وَ عَلِيٌّ بَابُهَا ، و الأحاديث الأخرى في علمه عليه السلام .

و بغض النظر عن الأحاديث التي وردت مستفيضة في الدلالة على أنّه عليه السلام له حكم نفس رسول اللّه ، و عن الأحاديث التي تُشير الى انّه عليه السلام كان يمتلك فضائل خاصّة به ، مع ان كلّاً منها يدلّ بمفرده على على أفضليّته عليه السلام على سائر الأمّة .

لو غضضنا الطرف عن هذا كله ، فان هناك روايات كثيرة وردت عن رسول الله صلّى الله عليه و ءاله عن طريق أهل البيت و شيعتهم و عن طريق العامّة أيضاً تدلّل على أفضليّته على الأمّة ، بل على جميع أفراد البشر ، بل على الأنبياء و المرسلين ، و هذه الأحاديث تدلّ بالمعنى المطابقي على أفضليّة ذلك الإمام المعصوم .

يروى الشيخ حافظ سليمان بن ابراهيم القندوزى الحنفى عن كتاب (مودّة القربى) تأليف السيد على الشافعي عن عطاء قال: سُئِلَت عَائِشَة عَن عَلى عَلَى مَا مُؤلِدً ، قالت : ذَلِك خَيْرُ الْبَشَر لاَ يَشُكُ فِيه إلاَّ كَافِرٌ .

و يروى عن أميرالمؤمنين عليه السلام قال: قال رسول الله: يَــا عَلِــيُّ أَنتَ خَيْرُ الْبَشَر، مَا شَكَّ فيك إلاَّ كَافِرٌ \.

و يروى عن حذيفة انّه قال : عَلِيٌّ خَيرُ الْبَشَر و َ مَنْ أَبَى فَقَدْ كَفَرَ ".

و يروى عن جابر بن عبدالله الأنصارى لنّ رسولَ اللهِ قَالَ: عَلِمَ خَمِيرُ الْبَشَر ، مَن شَكَّ فِيهِ فَقَدْ كَفَرَ ٤.

كما يروى عن أم هانى بنت أبى طالب و أخت أميرالمؤمنين عليه السلام ان رسول الله قال: أفضل البريّة عِنْدَ الله مَنْ نَامَ فِي قَبْرِهِ ، و كَمْ لَسُكَ فِي عَلِي وَذُرِيّتِهِ أَنَّهُمْ خَيْرُ الْبَرِيّة ِ °.

و روى عن الإمام محمّد بن على الباقر ، عن ءابائه عليهم السلام قال : سُئِلَ رَسُولُ اللّهِ صَلّى اللّه عليه و ءاله عَنْ خَيرِ النَّاسِ ؛ فَقَالَ : خَيْرُهَا ، وَ أَقْرَبُهَا اللهِ عَليه وَ الْجَنَّةِ أَقْرَبُهَا مِنِي ، وَ لاَ أَتْقَى وَ لاَ أَقْرَبَ إلى الْجَنَّةِ أَقْرَبُهَا مِنِي ، وَ لاَ أَتْقَى وَ لاَ أَقْرَبَ إِلَى الْجَنَّةِ أَقْرَبُهَا مِنِي ، وَ لاَ أَتْقَى وَ لاَ أَقْرَبَ إلى الْجَنَّةِ أَقْرَبُهَا مِنِي ، وَ لاَ أَتْقَى وَ لاَ أَقْرَبَ إلى الْجَنَّةِ أَقْرَبُهَا مِنِي ، وَ لاَ أَتْقَى وَ لاَ أَقْرَبَ إلى الْجَنَّةِ إلى اللهِ عَنْ عَلِي بِن أَبِي طَالِب .

١ و٢ و٣\_ (ينابيع المودّة) ، ص٢٤٦ .

٤ و٥ و٦\_ (ينابيع المودّة) ، ص٢٤٧ .

الروايات المعراجيّة الدالّة على ولاية أميرالمؤمنين:

و يروى عن أميرالمؤمنين عليه السلام انه قال: قال رسولُ الله صلّى الله عليه [و ءاله] و سلّم: إِنِّى رَأَيْتُ اسْمَکَ مَقْرُونَا بِاسْمِى فِى أَرْبَعَةِ مَوَاطِنَ ،

فَلَمَّا بَلَغْتُ الْبَيْتَ الْمُقَدَّسَ فِي مِعْرَاجِي إِلَى السَّمَاءِ ، وَجَدْتُ عَلَى عَلَى صَخْرَة بِهَا : لاَ إِلَهَ اللَّا اللَهُ ، مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَهِ ، أَيَّدْتُهُ بِعَلِيٍّ وَزِيرِهِ ، وَ لَمَّا انْتَهَيْتُ إِلَى سِدْرَةِ الْمُنْتَهَى وَجَدْتُ عَلَيْهَا : إِنَّى أُنَا اللَّهُ ، لاَ إِلَهَ إِلَّا أَنَا وَحُدِى ، مُحَمَّدُ صَفْوتِنَى مِنْ خَلْقِى ، أَيَّدْتُهُ بِعَلِيٍّ وَزِيرِهِ ، وَ نَصَرْتُهُ بِهِ ، وَ حَدِي

وَ لَمَّا انتَهَيْتُ إِلَى عَرِشِر بِ الْعَالَمِينَ ، فَوَجَدُدُتُ مَكْتُوبَاً عَلَى قَوَائِمِهِ : إِنِّى أَنَا اللَهُ ، لاَ إِلَهَ إِلَّا أَنَا ، مُحَمَّدٌ حَبيبي مِنْ خَلْقِي ، أَيَدْتُهُ بِعَلِيً قَوَائِمِهِ : إِنِّى أَنَا اللَهُ ، لاَ إِلَهَ إِلَّا أَنَا ، مُحَمَّدٌ حَبيبي مِنْ خَلْقِي الْجَنَّةَ وَجَدُنَ مَكْتُوبَا عَلَى بَابِ الْجَنَّةِ : وَزيرِهِ ، وَ نَصَرْتُهُ الْجَنَّةَ وَجَدَّتُ مَكْتُوباً عَلَى بَابِ الْجَنَّةِ : لاَ إِلَهَ إِلَا أَنَا ، وَ مُحَمَّدٌ حَبيبي مِنْ خَلْقِي ، أَيَدتُهُ بِعَلِيًّ وَ زيرِهِ ، وَ نَصَرْتُهُ بِعِلِيًّ وَ زيرِهِ ، وَ نَصَرْتُهُ بِعِلِيًّ وَ زيرٍ .

# بيانات جبرئيل في هيئة دحية في الولاية:

يروى الخوارزمي أبو المؤيّد الموفّق بن أحمد باسناده المتصل عن الأعمش عن سيعد بن جبير ، عن ابن عبّاس قال : كان رسول اللّه صلّى اللّه عليه [وءاله] و سلّم في بيته ، فغدا عليه علي بن أبي طالب كرم اللّه وجهه بالغداة أن لا يسبقه اليه أحد ، فدخل فإذا النبيّ صلّى اللّه عليه [وءاله] و سلّم في صحن الدار ، فاذا رأسه في حجر دحية بن خليفة الكلبي ، فقال : السلام عليك كيف أصبح رسول اللّه ؟

قال : بخير يا أخا رسول الله .

١\_ ( ينابيع المودّة ) ، ص ٢٥٦ ، و (الغدير) ، ج ٢ ، ص ٥١ نقلاً عن (مودّة القربي) .

فقال على :جَزاك الله عَنَّا خَيْراً أَهْلَ الْبَيتِ .

فقال له دحية : إنّى لأحبّك ، و لنّ لك عندى مدحة ازفّها لك ، أنت أمير المُؤمِنين ، و قَائِدُ الْغُرِّ الْمُحَجَّلِين ، أنت سَيِّدُ وللهِ ادَمَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مَا خَلاَ النَّبِيّنَ وَ الْمُرسَلِين ، لِوَاءُ الْحَمْدِ بِيَدِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ ، تُرزَف أُنْت خَلاَ النَّبِيّنَ وَ الْمُرسَلِين ، لِوَاءُ الْحَمْدِ بِيَدِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ ، تُرزَف أُنْت وَ شِيعَتُكَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ إلَى الْجَنَّةِ مَعَ مُحَمَّدٍ وَ حِزْبِهِ إلَى الْجِنَانِ زَفَّا ، و قَد و شِيعَتُكَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ إلَى الْجَنَّةِ مَعَ مُحَمَّدٍ وَ حِزْبِهِ إلَى الْجِنَانِ زَفَّا ، و قَد الله الله عَمْ مَن تَولَلك وَخَسِر مَن تَخَلَّك ، فَبَحُب مُحَمَّدٍ حَبُوك ، و مُبْغِضُوك لَنْ تَنَالُهُمْ شَفَاعَةُ مُحَمَّدٍ صلى الله عليه [و ءاله] و سلم؛ ادْنُ مِنِّي صفوة الله !

فأخذ رأس النبيّ صلّى الله عليه [و ءاله] و سلّم فوضعه في حجره ، فقال النبيّ صلّى الله عليه [و ءاله] و سلّم : ما هذه الهمهمة ؟ فقال على بسما جرى .

فقال: يا على ، لم يكن دحية ، ولكن كان جبرائيل ، و سمّاك بإسم سمّاك الله به ، فهو الذي ألقى محبتّك في صدور المؤمنين ، و رهبتك في صدور الكافرين '.

# المسائل السبع للإمامة كانت متحقّقة في أميرالمؤمنين:

ان الأحاديث المروية عن رسول الله و الدالة على أفضلية أميرالمؤمنين عليه السلام بعنوان خيرالوصيين و سيد ولد ءادم و أمثال ذلك كثيرة، و قد اكتفينا بهذه الروايات العدة عن طريق العامة كمثال، لذا وفقاً للمسائل السبع السابقة فان مقام الإمامة مختص به عليه السلام، و هو الذي كان يدعو الناس بقاطعية تامة، لم يُشاهد في فعله او قوله ندم أو شك أو حيرة أو جهل. و لأن الإمام له إحاطة بالملكوت، فائه لا يخطئ أبداً، و لأن فعله فعل الحق، فائه لا يتردد و لا يتحير و لا يندم في عمله، لأن الله

١\_ ( غاية المرام) ، ص١٦ .

سبحانه لا يتحيّر و لا يندم في فعله .

ان الأفراد الذين يندمون ، اتما يندمون عند العمل لجهلهم ، اذ تبدو لديهم جهة من الجهات بصورة مقبولة فيبادرون الى فعلها ، وحين تتضح لهم نقاط الضعف و النقاط المبهمة التي خفيت عليه لدى العمل فاتهم يندمون .

امّا رجل الحق فلا يندم ، ولم يشاهد أبداً لنّ الإمام أظهر ندمه من فعل فعله ، وهذه هي علامة صحّة العمل و إتقانه ، إضافة الى أنّ الإمام يعيّن وظيفة الناس في كلّ موضوع بشكل قطعيّ ، و لا يؤجّل ذلك الى اليوم التالى و لا تنكشف له الحقيقة بالمشاورة و المطالعة و التأنى و التروّى ، بل انّ الحقائق تظهر أمامه و تتجلّى كالمرءاة ، فيجيب بلا تريّث و لا تأخير .

لقد كان عُمر يعيى و يعجز في كثير من الأمور عن الإجابة على مسائل الأحكام العاديّة ، بينما كانوا يسألون أميرالمؤمين عن بعض المسائل التي لا يستطيع علماء الرياضيات حلّها الّا باستخدام القوانين الرياضيّة ، فيُجيبهم عليها مباشرة . فهل كان له عقل الكتروني يا ترى ؟ إنّ الأجهزة الالكترونيّة هي الأخرى لا تستطيع ان تتجاوز حلّ المسائل البسيطة ، لكن الامام كان يجيب عن تلك المسائل بداهة ، لكأنّ الجواب كان واضحاً لديه كالشمس ، كما الله كان يُجيب فوراً على الكثير من مسائل القضاء التي كتاج حلّها الى جهد رياضيّ .

# ندم أبى بكر على الخلافة:

و لقد أظهر أبوبكر ندمه على تولّيه الخلافة مرّات عديدة ، و قـال مراراً : أُقِيلُوني وَ لَسْتُ بِخَيْرِكُمْ \.

ا\_سيأتى الكلام عن هذا الحديث في المجلّد الثاني لهذا الكتاب الدرس ١٧ ، كما ينقل في ( الغدير ) ج ٥ ، ص ٣٨٦ ، عين العبارة الواردة أعلاه عن ( الصواعق المحرقة ) .

لكنه يجب ان يُقال له: اذا كانت الخلافة التي سلبتَها بأمرالله فكيف تريد تركها و التخلّي عنها ؟ و إن لم تكن بأمر الله فيكف سلبتها ؟

فهو يعيى هنا و يتحيّر فلا يميّز يسمنة عن يسرة ، لأنه من جهة لا يمتلك القدرة على تحمّل هذا العبء و المسؤوليّة ، و من جهة اخرى فان قلبه لا يطاوعه في أن يُعيد الأمر الى صاحبه . كَظُلُمَات فِي بَحْر لُجِي لَجْي يَغْشَهُ مَوْجٌ مِّن فَوْقِهِ مَوْجٌ مِّن فَوْقِهِ سَحَابٌ ظُلُمَاتٌ بَعْضُهَا فَوْقَ بَعْضَ إِذَا الْحُرَجَ يَدَهُ لَمْ يَكَد يَرَياها و مَن لَمْ يَجْعَل اللَهُ لَهُ نُورًا فَمَا لَهُ مِن نُور \.

لقد ارتقى أبوبكر منبر رسول الله فى مسجد الرسول يوماً بعد بيعة السقيفة و قال فى خطبته : أَيُّهَا النَّاسُ ، فَإِنِّى قَدْ وُلِّيتُ عَلَيْكُمْ ، وَلَستُ بِخَيْرِكُمْ ، فَإِن أُحْسَنتُ فَأَعِينُونِى ، وَ إِن أُسَأَتُ فَقَوِّمُونِى " ... أُطِيعُونِى مَا أُطَعْتُ اللهَ ، وَ إِذَا عَصَيْتُ اللهَ وَ رَسُولَهُ ، فَلاَ طَاعَةَ لِى عَلَيْكُم ".

يقول الطبرى : و خطب أبوبكر الناس فقال :

أَيُهَا النَّاسُ إِنَّمَا أَنَا مِثْلُكُمْ ، وَ إِنِّى لاَ أَدْرَى لَعَلَّكُمْ سَتُكَلِّفُونى مَا كَانَ رَسُولُ اللّهِ صلّى اللّه عليه [و ءاله] يُطِيقُ ، إِنَّ اللّهَ اصْطَفَى مُحَمّدًا عَلَى الْعَالَمِينَ ، وَ عَصَمَهُ مِنَ الْأَفَاتِ ، وَ إِنَّمَا أَنَا مُتَّبِعٌ ، وَ لَستُ بِمُبتَ دِعٍ ، فَإِن الْعَالَمِينَ ، وَ عَصَمَهُ مِنَ الْأَفَاتِ ، وَ إِنَّمَا أَنَا مُتَّبِعٌ ، وَ لَستُ بِمُبتَ دِعٍ ، فَإِن الْعَالَمِينَ ، وَ إِن زُغتُ فَقَوَّمُونى .

الى أن يقول : وَ إِنَّ لِي شَيْطَانًا يَعْتَرِينِي ، فَإِذَا أَتَانِي فَاجْتَنِبُونِي . ٤

١\_الأية ٤٠ ، من السورة ٢٤ : النور .

۲\_ (تاریخ الیعقوبی) ، ج ۲ ، ص ۱۲۷ ؛ و(شرح النهج) ، ج ۲ ، ص ۸ ، وزاد أیضاً : ان لی شیطاناً یعترینی فایّاکم و إیّای اذا غضبت لا أؤثر فی اشعارکم و أبشارکم ؛ و اورده فی (دائرة المعارف) فرید و جدی ، ج ۲ ، ص ۳۰۰ .

 $<sup>^{-2}</sup>$  ( سیرة ابن هشام) ، ج  $^{2}$  ، ص ۱۰۷۵ .

٤\_ (تاريخ الأمم و الملوك الطبرى) ، ج ٢ ، ص ٤٦٠ ؛ و أورد أيضاً عن (الإمامة) ⇔

#### الإشكالات الخمسة على خطبة أبي بكر:

الإشكالات الاوّل: قوله: (وَ لَسْتُ بِخَيْرِكُمْ)؛ حيث يجب أن يُقال له: فلماذا تصديّت للخلافة ولم تتخلّ عنها لخير الناس و مولى الموالى مع كلّ تلك النصوص الصريحة من صاحب الشريعة على أفضليّته ؟ و لماذا أردت أن تكون إماماً لمن هو أفضل منك و أعلم ؟ و كيف رضيت ان تدعو أمير المؤمنين الناموس الاكبر الالهي و كنز الاسرار و معارف الحق و نفس الرسول لا تباعك ؟ و كيف أردت أن تأخذ بيعته لك و أن تجعله يسلم لأمرك و نهيك دون قيد أو شرط ؟ و بأى معارف و فضائل أخلاقيّة أردت أيصال المؤمنين الى المطلوب ؟ و على في ملكوت كنت مسيطراً و مهيمناً ؟

الإشكال الشانى: قولك (فَإِن أَحسَنْتُ فَأَعِينُونِي! وَإِن أُسِأَتُ فَقَوِّمُونى!) فَقَوِّمُونى!)

و بناءً على هذا فاتك حين جعلت بأيدينا ميزان صحّة أو بُطلان عملك ، و خير تنا في الجرح و التعديل ، فقد كنّا نحن إمامك لا أنت إمامنا ! و بغض النظر عن ذلك ، فمن أين لنا أن نميز الصحيح من السقيم ؟ لو ميّزناه من عندنا لكنّا إذن لا نحتاج الى خليفة ، و إن توجّب ان يُفهمنا ايّاه إمام الحق لوجب علينا اتّباع ذلك الامام ، و لوجب عليك أن تسلم أنت الأخر لأمره .

<sup>⇒</sup>والسياسة ) نظير هذه الخطبة بتفصيل أكثر ، و قد أوردناها في المجلّد الثاني من هذا الكتاب و كذلك أوردناها في الدرس ١٨ من هذا الكتاب ، و أوردها كذلك القاضى عبد الجبار في (المغنى ) و ابن تيمية في ( منهاج السنّة ) ، و محببّ الدين الطبرى في ( الرياض النظرة ) و السيوطى في ( تاريخ الخلفاء ) و ابن حجر في ( الصواعق المحرقة ) و ابن ابي الحديد في ( شرح نهج البلاغة ) .

#### الإشكال الثالث:

قولك : (لَعَلَّكُمْ سَتُكَلِّفُوني مَا كَانَ رَسُولُ اللّهِ يُطِيقُ) .

بلى ، لنّ مثل هذه التكاليف ستأتى حتماً ، ولكن من أجلسك مكان رسول اللّه لتحتار في النهوض بأعباء عمل و مهمة رسول اللّه ؟ أو لم تسمع طوال المدّة المديدة رسول اللّه يقول كراراً \_ لا مرّة أو مرّتين \_ عَلِى يُقْضِى فَوْل كراراً \_ لا مررة أو مرّتين يتحيّة الولاية ؟! فبأى دَيْني ؟ أو لم تسلّم يوم غدير خم على أميرالمؤمنين بتحيّة الولاية ؟! فبأى مجورة جلست مكان رسول اللّه أنت العاجز عن تحمّل أعباء مسؤوليّته و عمله ، و سلبت الحقّ المسلّم لمقام الخلافة و الوصاية ؟!

#### الإشكال الرابع:

قولك: أُطِيعُونِي مَا أَطَعْتُ اللَّهَ ، وَ إِذَا عَصَيْتُ اللَّهَ وَ رَسُولَهُ فَلاَ طَاعَةَ لِي عَلَيْكُمْ).

فبناءً على ذلك فقد صرت أنت أيضاً رديفاً لنا لا رئيساً علينا ، فلماذا نطيعك إذن ؟ تعال أنت فأطعنا ! و بأى قاعدة و سُنة الهيّة صارت طاعتُك واجبةً علينا ؟ و إضافة الى ما تقدّم ، فاننا نحتاج في معالم ديننا الى معلّم و مرب تعلّم منه ما هي طاعة الله و رسوله ، و ما هي مخالفة الله و رسوله ، فمن أين لنا أن نعلم أن عملك هذا طاعة ، و عملك ذاك معصية ؟ الا ان يدلّنا معلم القرءان و العارف برسول الله ، و المحيط بنواميس الأحكام و الشرايع ، فيفصل الطاعة عن المعصيته ! و لو فرضنا اننا شئنا تقويمك عند معصيتك ، فهو ستتقوّم يا ترى ؟

فأنت الذى تأبى التخلّى عن الخلافة ، ستقف عند مخالفتك لأمر اللّه و الرسول و تصر على موقفك ، و مهما شاءت الأمّة تقويمك فاتك ستقاوم أكثر ، إذ ان نفس هذا التصدّى لمقام الخلافة يمثّل زيغك و انحرافك .

ألم يؤاخذك أمير المؤمنين لتقويمك ويوبخك على مبادرتك الخفيّة

السريعة و جثمان رسول الله بعد لم يُدفن ؟ ألم يتحدّث أميرالمؤمنين في المسجد عن فضائله و مقامه ؟ ألم تبيّن الصديقة الطاهرة في خطبتها المُبينة تلك موارد انحرافك ؟ ألم تقل (سلامُ الله عليها) : يَا أَبَابَكُو مَا أُسْرَعَ مَا أُعُر تُمْ عَلَى أهل بَيْتِ رَسُول الله ؟

ألم يبيّن لك بنو هاشم و أصحاب اللّه الكرام الذين تخلّفوا عن يبعتك مواضع خطأك ؟ فلماذا لم ترتدع و لم تستقم ؟ و لو أرادوا الإصرار على هذا الأمر لسُفكت الدماء و نُهبت الأموال و استُبيحت الاعراض و النواميس .

ألم يخالف عثمان علناً أمر رسول الله ؟ فَلِم لَم يرعو حين اعترض عليه المسلمون و نبهوه على ذلك ؟ و لماذا أصر على أفعاله ؟

لقد قال له المسلمون: إمّا أن تتنحّى عن الخلافة أو تسير على سُنّة رسول الله! لكنّه لم يرض بأحد الأمرين، ثم قاومهم و استنصر بمعاوية وجيش الشام للوقوف في وجه المسلمين.

و أنّى له أن يستقيم و يرعوى مَنْ أمسك بزمام الأمور بيده و أبى عن التنازل عن مقامه و شخصيّته ؟ أو َ هل استقام خلفاء بنى أميّة و بنى العبّاس ؟

لقد سفكوا دم كـل من أراد أن يذكرهم أو حتى أن ينصحهم ، و لقد قتل مخالفو سُنّة رسول الله هؤلاء في وضح النهار ابن بنـت رسول الله و أهل بيته بشفاه ظمأى عند شاطىء النهر ؟

#### الإشكال الخامس:

فاحذرْ يا أبابكر ! ماذا تقول في خطبتك التي ألقيتها ؟ لقد فتحت بكلماتك باباً لخلفاء الجور لجميع هذه الاعتداءآت .

فأنت تقول خامساً: ( وَ إِنَّ لِي شَيْطَائًا يَعْتَريني ، فَإِذَا أَتَانِي

فَاجْتَنبُوني) .

ليت ك لم تتفوّه بهذا الكلام! إنّ الإمام الذي يعترف بنفسه بوجود شيطان يتسلّط عليه هو إمام الشياطين لا إمام المؤمنين!

ان امام المؤمنين هو الذي أفني الشيطان و أهلكه: اعزُبِي عَني يَا دُنيا ، قَد طَلَقْتُكِ ثَلاَتًا ! و هو الذي يقدم نفسه في قاطعية كالجبل الراسخ فيقول: يا أفراد البشر ، تعالوا الى فأنا ولى الله ، أنا من عبادالله المخلصين ، أنا الذي نزلت ءاية التطهير فينا ، أنا صاحب مقام العصمة ، أنا صاحب مقام (سلوني قبل أن تفقدوني) ، أنا باب مدينة العلم ، و أنا حامل عبء الرسالة و قاضي ديْن رسول الله ، أنا صاحب السيطرة على ملكوت و حقائق الأشياء .

ثم يعطى ءالاف النماذج الواضحة البيّنة : أنا نفس رسول الله ، أنا ولي كلّ مؤمن و مؤمنة ، أنا الوصيّ و الوزير و الوارث لأسرار النبوّة .

هذا هو مقام الإمام ، ذلك الذي لا يتحسّر عنـد المـوت فيقـول : الويـل لى ! وددتُ الّى لم أفعل الثلاث التي فعلتُها !

تأسّف أبى بكر عند موته على تسعة أمور:

يقول المسعودى : و َ لَمَّا احتَضَرَ أَبُوبَكُر قالَ : مَا ءاسَى عَلَى شَىء إلَّا عَلَى قَعَلْتُهَا ، وَدَدْتُ أَنِى تَرَكْتُهَا ،و قَلَاث تَرَكْتُهَا وَدَدْتُ أَنِّى فَعَلْتُهَا ، وَ قَلاَث تَرَكْتُهَا وَ دَدْتُ أَنِّى فَعَلْتُهَا ، وَ قَلاَث أَنِّى سَأَلْتُ رَسُولَ اللّهِ صلّى اللّه عليه [و ءاله] و سلّم عَنْهَا ، فَا الثَّلاَث أَنِّى سَأَلْت رَسُولَ اللّهِ صلّى اللّه عليه [و ءاله] و سلّم عَنْهَا ، فَا الثَّلاَث أَلْتِى فَعَلْتُهَا وَ وَدَدْتُ أُنِّى تَرَكْتُهَا ، فَوَدَدْت أُنِى لَمْ أَكُنْ فَتَسْت بَيْت فَاطِمَة ، و ذَكَرَ فِي ذَلِك كَلاَمَا كَثِيرًا لا .

۱\_ (مروج الذهب)، ج ۲،ص ۳۰۸؛ و أورده (تاريخ الطبرى) ، ج ۲ ، ص ۲۱۹ بــهذا اللفظ: فوددتُ أنّى لم أكشف بيتَ فاطمة عن شيء و إن كانوا قد غلّقوة على الــحرب ... الــخ .

و قد أورد هذه الرواية علاوة على المسعودي ، الطبرى في تأريخه ، و ابن قتيبة في ( الإمامة و السياسة ) ، و ابن عبد ربّه في ( العقد الفريد ) .

و قد أرودها العلّامــة الأميـني في ( الغديـر ) إضافـة الى هـذه المصادر ، عـن أبي عبيـد في كتــاب (الأمــوال) ، ص ١٣ ، و يقــول : الاســـناد صحيــح ، رجاله كلّهم ثقات ، أربعة منهم من رجال الصحاح الست ٢٠

و من الأمور التي كان أبوبكر يتأسنف منها ، قتله الفجاة السُّلَمي حرقاً بالنار ، و بيان ذلك كما ورد في (الكامل في التاريخ) لابن الأثير الجزرى لنّ الفجأة السُّلَمي ، و اسمه إياس بن عبد ياليل جاء الى أبي بكر فقال له : أعنِّى بالسلاح أقاتل به أهل الردة .

فأعطاه سلاحاً و أمرة إمرة ، فخالف الى المسلمين و خرج حتى نزل بالجواء ... فبلغ ذلك أبابكر فأرسل الى طُرَيْفة بن حاجز فأمره أن يجمع له و يسير إليه ، فأسر و بُعث به الى أبى بكر ، فلمّا قدم أمر أبوبكر أن توقد له نار فى مصلّى المدينة ، ثمّ رُمى فيها مقموطاً . و كان أبوبكر يقول عند موته : .... و وددت أتّى لم أكن حرقت الفجاة السلمى ، و أتّى كنت قتلته سريحاً ، أو خلّيته نجيحاً ....

و قد أورد خطبة أبى بكر بعض المعاصرين من العامّة ، مثل فريد وجدى فى (دائرة المعارف) ، و أحمد أمين المصرى فى كتبه ، و عدّوها أساساً لحريّته ، و حاولوا اظهار حكومة أبى بكر على اللها حكومة ديمقراطيّة تدعو الى الحريّة .

و لقد أثبتنا فـي بـحوثِ ماضية ، و سنُثبت فـي بـحوث مفصّلة قادمة إن

١\_ ( الإمامة و السياسة ) ، ج ١ ، ص ١٨ ، و ( العقد الفريد ) ، ج ٢ ، ص ٢٥٤ .

٢\_ ( الغدير ) ، ج ٧ ، ص ١٧٠ و ١٧١ .

شاء اللّه تعالى ، أنّ اسلوب الحكومة الاسلاميّة قائم على أساس الحقّ لا على ءاراء ءاحاد الناس أو مجموعهم ، و لا على أساس الأكثريّة و الأقليّة ، فالنصوص القرءانيّة الصريحة و السنّة الصحيحة لرسول اللّه ، و السيرة المتبعة للأئمة الطاهرين عليهم السلام ، و نهيج الصحابة ذوى البصيرة و التابعين ذوى الدراية ، تؤكّد كلها لنّ مناط التبعيّة يجب أن يكون للواقعيّة و الحقّ ، سواءً كان موافقاً لأراء الأكثريّة أم لا ، و على تجنّب اتباع الأراء التي تخالف الحقيقة و الواقع ، سواءً كان العالم كله يتبنّاها أم لا . و هذا أكبر موضع للإختلاف بين الشيعة و السنّة ، و جميع مسائل الاختلاف تدور على هذا المحور و ترجع الى هذا الأساس .

فالشيعة ينادون منذ صدر الاسلام الى الأن و يحتجّون و ياتون بالأدلّة على وجوب اتّباع الحق لا ءاراء الناس، و لنّ الإمامة بالتعيين و النص لا بالانتخاب، و على الناس ان يتبعوا الحق، و ان الإمام بالحق يجب أن يعين من قبل الله تعالى، تماماً كما لنّ رسول الله يجب أن يأتى من قبل الله، وكما لنّ الناس لا يمتلكون الحق في انتخاب النين .

و الشيعة يُثبتون لنّ الرسالة و الإمامة ليس بينهما تفاوت من جهة الحكومة و الولاية على الناس ، أشبه بشجرتين تنموان من أصل واحد ، أو بطفلين يرضعان من ثدى واحد .

امّا العامّة فيقولون لنّ الإمامة حكومة ظاهريّة ، و لنّ اتّباع الشخص الجاهل المخطىء أمر لا إشكال فيه . و بالطبع فإنّ أبابكر \_ وفقاً لهذا المنطق \_ يجب أن يُعدّ رمزاً للحريّة ، كما لنّ المتظاهرين بالتجديد من أهل السنّة يميليون الى هذا الرأى .

و بالطبع فان هناك اليوم مفهوماً واسعاً و رائجاً عن الحرية لا يتنافى أبداً مع المؤامرات الليلية و عدم إطلاع بنى هاشم و الكثير من المهاجرين

والأنصار للبيعة ، و مع كسر ضلع الزهراء عليها السلام بنت رسول الله ، ومع صرف النظر عن إقامة الحد على خالد بن الوليد حين قتل مالك بن نويرة ذلك المؤمن الملتزم لا فتتانه بجمال زوجته ، ثم بنى بها في نفس الليلة !! و كثير من المخالفات الواضحة الاخرى التي لا يعتبرها مناصرو المدرسة الغربية مخالفة للحرية ، فيعدون الغاية تبرر الوسيلة .

غير لنّ الشيعة تقطع أساس هذا المنطق و ذيك، و تهدم هذا البنيان، و تُثبت ضعف هذا التفكير و وهنه بالبراهين العقليّة و الفلسفيّة ، ناهيك عن الأدلّة النقليّة .

و كما رأينا أخيراً فى رواية أبى أيّــوب الأنصــارى لنّ رســول اللّــه صلّــى اللّه عليه و ءاله قال لعمّار: فَإن سَلَکَ النّاسُ كُلُّهُمْ و اَدِيًا وَ سَلَکَ عَلِي ُّو اَدِيًا ، فَاسْلُک وَادى عَلِي ً عليه السَّلامُ وَ خَلِّ عَن النّاس .

وما أروع ما يُبرهن رسول الله على هذه العبارات بهذه الجملة فيقول:

إِنَّ عَلِيّاً لاَ يَرُدُّكَ عَن هُدَى ً وَ لاَ يَدُلُّكَ إِلَى رَدَى ً.

اى انه يجب اتباع على لأنه متحقّق بالحق ، و لـو خالفه العـالم أجمع \. هذا هو منطق الشيعة ، الذي هو منطق الإسلام !

١\_و قد نُقلت هذه الرواية في هذا الكتاب في الجلس الثاني عشر ضمن الروايات
 الدالة على أفضليّته أميرالمؤمنين ، عن (غاية الـمرام) ، عن الـموفّق بن أحمد الـخوارزمى .

## الدَّيْنُ ٱلرَّابِعُ عَيْثِرَ

ان مُعَمَّلَةً الْمُعَالِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمِ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمِ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ لِلْمُعِلِمُ لِلْمُعِلِمِ ل

# بسم الله الرحمن الرحيم و صلى الله على محمد و ءاله الطاهرين و صلى الله على محمد و ءاله الطاهرين و لعنة الله على أعدائهم أجمعين من الآن إلى قيام يوم الدين و لا حول و لا قوة إلا بالله العلى العظيم

قال الله الحكيم في كتابه الكريم:

وَ إِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ لِأَبِيهِ وَ قَوْمِهِ إِنَّنِي بَرَآءٌ مِمَّا تَعْبُـــدُونَ \* إِلَّــا الَّــذِي فَطَرَنِي فَإِنَّهُ سَيَهْدِينِ \* وَ جَعَلَهَا كَلِمَةً بَاقِيَةً فِي عَقِبِهِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ \.

بقاء منصب الإمامة فى ذريّة إبراهيم عليه السلام الى يوم القيامة: يمكن الاستفادة من هذه الأية المباركة أنّ منصب الإمامة و هداية الناس هو فى ذريّة ابراهيم عليه السلام نسلاً بعد نسل الى يوم القيامة.

و بيان ذلك لن لفظ (بَرآء) مصدر من الفعل برىء يَبْرَء وصفت ه بَرِىء ، و بيان ذلك لن لفظ (بَرآء) مصدر من الفعل برىء يَبْرَء وصفت ه بَرِىء ، و (إنّنى براء) إمّا على تقدير محنوف تقديره (إنّنى و لبالغة مثل (زيد عدل) ؛ و ضمير الفاعل في (جعلها) يعود الى الله سبحانه ، و ضمير المفعول امّا أن يعود الالبراءة التي تكلّم عنها ابراهيم عليه السلام، أو يعود الى الهداية التي تستنتج و تتّخذ من كلمة (سيهدين) . امّا اذا قلنا انّه يرجع الى لفظ البراءة ، فان مفاده هو كلمة التوحيد ، أى كلمة : لا إله الله ؛ و ذلك لأن (إنّنى بَرَآءُ مِمّا تَعْبُدُونَ إلّا الّذِي فَطَرَني)

١ ـ الأية ٢٦ ـ ٢٨ ، من السورة ٤٣ : الزخرف .

هو نفس مفاد كلمة التوحيد ( لاَ إلَه إلاَّ اللهُ ) ، و لها معنى واحد هـ و مرجع ضمير المفعول في (و جَعَلَهَا) .

#### معنى كلمة لا إله الا الله:

و لو كانت هذه الجملة تتضمّن النفى و الإثبات ، فالواجب ان يكون لفظ الجلالة منصوباً ، و في هذه الحال فانّ هناك جملتين كلاهما يتضمّن معنى مستقلّاً .

الاوّل الجملة المنفيّة: (لا إلَـهَ مَوْجُـودٌ)، و الشانى الجملة الـمُثبتة: (أُسْتَثنى اللّهَ أو اللّهُ مَوْجَودٌ)، و الأمر ليس كذلك بالطبع.

و عليه فان ما ورد على لسان أهل الدعاء و الأوراد من أن كلمة (لا إلـه إلا الله) ورد نفى و اثبات المركّب، هـو أمـر خـالٍ مـن التحقيـق، فـهو فقـط ذكر النفى دون سواه.

و امّا اذا كان مرجعه الى لفظ الهداية ، فمن المعلوم لنّ الهداية الالهيّة أولاً و بالذات مختصّة بالذات المقدّسة لربّ العالمين ، ثم تسرى من الذات المقدّسة الى غيرها . فالهداية الالهيّة التامّة إذن مختصّة باللّه تعالى ، و مادونها للموجودات و المخلوقات .

و لأنّ ابراهيم يُشير بكلمة (سَيَهْدِينِ) الى الهداية المطلقة ، فاتها قابلة للإنطباق على أتمّ مراتب الهداية ، و هي حظّ هداية الإمام و من لوازم الولاية الكليّة .

و ذلك لأنه قد ذكر في تفسير قوله تعالى (إنّي جَاعِلُك َ لَلنَّاسِ إِمَامًا) حيث الخطاب موجه لابراهيم عليه السلام: أنّ وظيفة الإمام هداية أفراد البشر من باطن و ملكوت أعمالهم الى اللّه عزّوجل الذي أرشدهم و جعلهم في درجات القرب و في دركات البُعد كلّاً حسب منزلته، و سوف يجعلهم يُقيمون هناك و يُسكنهم في ما تقتضى أعمالهم و أفعالهم، و سيجذبهم الى ذلك المنزل. فتكون هداية الله البارى تعالى شأئه ذاتيّة، و هداية الإمام بالتّبع و بالعرض.

امّا اذا كان مرجع الضمير الى (البراءة) ، فانّ معناه اتّنا قد جعلنا حقيقة التوحيد ، اى الولاية ثابتة و باقية الى الأبد فى ذريّة ابراهيم لعلّهم يرجعون الى الحق و التوحيد . فيُستفاد أوّلاً لنّ هذه الحقيقة ستبقى ثابتة الى الأبد فى ذريّة ابراهيم ، و أنّ ذريّته \_ إجمالاً \_ يسمتلكون مثل هذا المنصب و المقام ، و لنّ الإمامة لن تزال أبداً و فى أى زمن عن ذريّة ابراهيم .

و ثانياً: ل كلمة التوحيد و الولاية هذه في خصوص ذرية تدعو الى الحق ، و بقية الذرية تُدعى الى الحق ، فيكون المراد من ( في عَقِبه ) الذرية باعتبار الإمامة و القيادة ، و الضمير في ( يَرْجِعُونَ ) عائداً الى الذرية باعتبار الإهتداء و الإنقياد .

و مع ذلك فان لكل فئة سير ُ خاص و حركة خاصّـة بهـا ، فالفئـة الاولى لها الإمامة و الثانية الائتمام .

و يظهر من هذا البيان : وَلا : استجابة دعاء ابراهيم في دعائه الى الله : ربَّنَا وَ اجْعَلْنَا مُسْلِمِيْنَ لَکَ وَ مِنْ ذَرِيَّتِنَا أُمَّةً مُسْلِمَةً لَّكَ \.

١\_ الأية ١٢٤ ، من السورة ٢ : البقرة .

٢\_ الأية ١٢٨ ، من السورة ٢ : البقرة .

و ثانياً: يتضح سر قول الله عز وجل: لا يَنَالُ عَهْدِى الظَّالِمِينَ \، بعد سؤال ابراهيم: و مِن ذُرِيِّتِي ، في لن الفئة التي تصل الى الإمامة هي التي لم تظلم نفسها و لا غيرها.

و ثالثاً: اتها تبرهن معنى سلسلة من الروايات الواردة في تفسير هذه الأية المباركة ، و التي صرّح بعضها بانطباقها على ذريّة الحسين بن على سيد الشهداء عليه السلام .

و قد روى في ( مجمع البيان ) عن الإمام الصادق عليه السلام ان المقصود بالكلمة الباقية الإمامة الى يوم القيامة .

و اذا ما كان مرجع الضمير عائداً الى ( الهداية ) ، فمن المعلوم أنّ الهداية الالهيّة هي مقام الولاية و الإمامة التي يرجع الناس بوسيلتها من الشرك الى التوحيد ، و من غير اللّه الى الله . و عموماً ، و على كلّ حال ، و سواءً أكان الضمير عائداً الى كلمة الـبراءة و التوحيد ، أو عائداً الى الإمامة في و الهداية ، فان الأية المباركة سيكون لها دلالة على بقاء منصب الإمامة في ذريّة ابراهيم .

و هذا المقام بالطبع معلول لــمقام التوحيد و الولاية ، و مقام التوحيد و الولاية يستلزم اندكاك الصفات البشريّة في الصفات الالهيّة ، و من جملتها صفة القدرة و العلم .

#### الإمام يجب أن يكون أعلم من جميع الأمّة:

و على ذلك فإن الإمام يجب ان يكون صاحب مقام العلم الجامع الشامل في درجة لم تصلها أمّته و لا أتباعه ، و تلك الدرجة من العلم المنزّه الخالص من الشوائب و الأكدار ، و تلك المرتبة من المعرفة الواسعة المطلقة

١ ـ الأية ١٢٤ ، من السورة ٢ : البقرة .

ستستتبع وجوب انقياد الأخرين و تبعيّتهم . و على هـذا الأسـاس فـانّ ابراهيـم يخاطب وليّه ءاذر فيقول :

يَآأَبَتِ إِنِّى قَدْ جَآءَنِى مِنَ الْعِلْمِ مَا لَمْ يَأْتِکَ فَاتَّبِعْنِى أَهْدِکَ صِرَاطًا سَوِيّاً \.

لقد جاءنى يا أبى من قبل الله من العلم ما لم يأتك ، لذا فقد وجب عليك أن تتبعنى لأهديك ، و قد عد في هذه الأية \_كما هـو مُلاحظ \_ وجوب تبعيّة ءازر لأفكاره و ءاراءه منوطاً و منحصراً فقط بعلمه هـو و بفقدان ذلك العلم من قبل ءازر .

لـذا فــانَّ لــزوم تبعيّــة الجــاهل للعــالم مــن القضايــا الــتى لا تحتــــاج الى برهان ، بل من القضايا التي قياساتها معها .

لزوم تبعيّة الجاهل للعالم في المراحل الشلاث: الفطريّـة و العقليّـة و الشرعيّة:

و على أساس هذا الأصل المسلّم و هذه القاعدة الكليّة ، فان ابراهيم قد نفّذ حكمه و أوصل مقام الإبلاغ الى ءازر دون ذكر لهذه القاعدة ، و لذا فقد أثبت العلماء الأعلام في أصول الفقه لنّ لزوم تبعيّة الجاهل للعالم هو حكم عقليّ قبل ان يكون حكماً شرعيّاً ، و هو حكم فطريّ و وجداني قبل أن يكون حكماً عقليّاً ، و لنّ هذا الحكم يتجلّى و يظهر في ثلاث مراحل أن يكون حكماً عقليّاً ، و لنّ هذا الحكم يتجلّى و يظهر في ثلاث مراحل هي الوجدان و العقل و الشرع ، و استناداً لهذه القاعدة الكليّة فقد استفادوا لزوم اتباع ءاراء الأعلم ، و اعتبرو النّ سعادة المجتمع منوطة بحكومة ءاراء الأعلم في ذلك المجتمع .

و ذلك لأن العلم بـمنـزلة النـور و الـحياة ، و بـمثابة الـروح و النفـس ،

١\_ الأية ٤٣ ، من السورة ١٩ : مريم .

و كلّما زاد النور و الحياة في المجتمع، و قويت الروح و النفس فيه، فائه سيصبح أكثر حياةً و تأثيراً و رقيّاً، كما الله كلّما كانت الحياة و الروح و النفس أقوى في بدن الإنسان كلمّا كان ذلك الإنسان أقرب الى العافية و طول العمر و التمتّع بالمواهب الالهيّة، و كلمّا كانت الحياة أضعف و الروح أشد ذبولاً فان الأدمى سيقترب من المرض و الهلاك و فقدان المواهب الالهيّة و سيكون له نصيب أقل من المواهب الإنسانيّة.

و يُستفاد من هذه الأية المباركة في باب الإجتهاد و التقليد و استنتاج لزوم اتّباع أفراد الأمّة للعالم بالشريعة الالهيّة ، بل لزوم اتّباع أفراد الأمّة لأعلم زمانه ، و لو ل هذا الحقير لم يُشاهد حتّى الأن أحداً من العلماء الأعلام و كتبهم المدوّنة قد تمسك بهذه الأية الكريمة .

روى فى كتاب (غاية المرام) عن الشيخ الطوسي فى ( الأمالى ) ، بسلسلة سنده المتصل عن الإمام جعفر بن محمد الصادق عليه السلام ، عن أبيه ، عن جدّه على بن الحسين عليهم السلام قال : لمّا أجمع الحسن بن على عليه السلام على صلح معاوية ، خرج حتّى لقيه ، فلمّا اجتمعا قام معاوية خطيباً ... الى أن يقول : فقام الحسن عليه السلام فخطب فقال : ألْحَمثُ للِهِ المُستَحْمد بالآلاء و تَتَابُع النّعْمَاء ... الى ءاخر خطبته الجامعة الطويلة التي تحوى الكثير من المطالب الدقيقة و العميقة ، و تظهر شرف أهل بيت رسول الله ، و من جملة ذلك الاستشهاد بئاية التطهير و عايات و مطالب تاريخيّة أخرى .

عاقبة أمر كل منه تولى أمرها رجلاً و فيهم أعلم منه سيؤول الي السَفال و الفساد:

و من جملتها قوله فى خطبته: قال رسول الله [صلّى اللّه عليه و ءالـه]: مَا وَلَّتْ أُمَّةٌ أُمْرَهَا رَجُلاً قَطُّ وَ فِيهِمْ مَنْ هُــوَ أَعْــلَمُ مِنْهُ إِلَّا لَمْ يَــزَلْ أَمْرُهُمْ

### يَذْهَبُ سَفَالاً حَتَّى يَرْجعُوا إِلَى مَا تَرَكُوا '.

كما ذكر في (غاية المرام) أيضاً مختصر هذه الخطبة بسند ءاخر عن الشيخ في (الأمالي)؛ و روى عين هذه الجملة عن رسول الله صلّى اللّه عليه و ءاله حول لزوم قيادة أعلم الأمّة ٢.

كما روى المرحوم ابن إدريس في باب ( مستطرفات السرائر ) عن رواية أبى القاسم بن قولويه ، عن الصادق عليه السلام مرفوعاً عن رسول الله صلّى الله عليه و ءاله قال :

قال رسول الله صلّى الله عليه و ءاله : مَنْ أُمَّ قَوْمَاً وَ فِيهِمْ مَن هُوَ أَعْلَمُ مِنْهُ أُو اللهِ عليه و عليه و ءاله : مَنْ أُمَّ قَوْمَاً وَ فِيهِمْ مَن هُو أَعْلَمُ مِنْهُ أُو الْقِيامَةِ ، وَ مَنْ دَعَى إلَى إِضَلاً لَمْ يَزِل فِي سَخَطِ اللّهِ حَتَّى يَرْجِعَ مِنْهُ ، وَ مَنْ مَاتَ بِغَيْرِ إِمَامٍ مَاتَ مِيئَةً جَاهِلِيَّةً ؟.

و الخلاصة فان للعلماء استدلالات في لزوم إمامة أعلم الأمّة ، لأنه و الخلاصة فان مسألة الإمامة و القيادة مسألة حياتية ، فالإمام و القائد روح المجتمع و إرادته ، و كلمّا كانت إرادة الإمام و القائد أنزه و أصح و أنفع لرشد الأمّة و رقى المجتمع ، كلمّا كان المجتمع أنزه و أقوم و أرقى بنفس ذلك القدر .

ان جميع أفراد المجتمع بمنزلة أعضاء الجسد الواحد، وكما لن النفس الواحدة تُدير جسداً واحداً و تحرّكه باتّجاه الصلاح أو الفساد، فكذلك الامام القائد، فانّه يُدير المجتمع و يسوقهم باتّجاه الكمال و السعادة

١- (غاية المرام) ، الطبعة الحجريّة ، ص ٢٩٨ ، تحت عنوان : الحديث٣٦.

٢\_ ( غاية المرام) ، ص ٢٩٩ ، تحت عنوان : الحديث ٢٧ .

٣\_ ( مستطرفات السرائر ) ، ص ٢١ .

أو في مسير الشقاء و النقصان .

#### أميرالمؤمنين عليه السلام كان أعلم الأمّة:

ان الروايات التى وردت عن رسول الله في علم و أعلمية أمير المؤمنين عليه السلام تفوق الحصر و العدد، وقد ألّف علماء الخاصة و العامّة كتباً في هذا الأمر و ملأوا أسفارهم عن أعلميّته و أفقهيّته عليه السلام و تفوّقه في القضاء، بحيث يمكن اعتبار هذه المسألة من مسلّمات الإسلام.

و تبيّن هذه الروايات هذا الأمر بــمضامين مختلفة ، و نذكـر هنــا روايــة أو روايتين كنموذج من كلّ سلسلة منها حفظاً للاختصار .

امّا عن الروايات التى تشير إجمالاً الى غزارة و سعة علمه ، فيروى ابن بابويه بسنده المتّصل عن الامام الباقر عليه السلام عن أبيه عن جدّه عليهم السلام قال: لمّا نزلت هذه الأية على رسول الله صلّى الله عليه و اله (و كُلَّ شَيء أحْصَيْنَاهُ فِي إمَامٍ مُبِين) قام أبوبكر و عمر من مجلسهما فقالا: يا رسول الله هو التوراة ؟

قال : لا .

قالا : هو الإنجيل ؟ قال : لا .

قالا: فهو القرءان؟ قال: لا ، فأقبل على أمير المؤمنين عليه السلام .

فقال رسول الله: هَوَ هَذَا إِنَّهُ الإِمَامُ الَّـذِي ٱحْصَـى اللَـهُ تَبَـارَكَ وَ تَعَالَى فِيهِ عِلْمَ كلِّ شَيء \.

و امّا الروايات التي تدلّ على لنّ رسول الله قد فتح لعلى ألف باب من العلم يفتح له من كلّ باب ألف باب ، فيقول السيد هاشم البحراني : لأبي

١\_ ( غاية المرام) ، ص ٥١٦ ، الحديث ١٨ .

حامد الغزالى \_ و هو من أعيان علماء العامّة \_ عبارات فى كتاب ( بيان العلم اللدنى فى وصف مولانا على بن أبى طالب ) نصّها :

قَالَ أُمِيرُالَمُؤُمِنِينَ عَلِى عليهِ السَّلامُ: (إنَّ رَسُولَ اللهِ صلّى اللهُ عليه [و ءاله] و سلّم أَدْخَلَ لِسَانَهُ فِي فَمِي ، فَانفَتَحَ فِي قَلبِي أَلْفَ بَابٍ مِنَ الْعِلْمِ مَعَ كُلِّ بَابِ أَلْفُ بَابٍ ؛ و قال صلوات الله عليه و ءاله: لَو ثُنيَتْ لِي و سَادةٌ وَ جَلَسْتُ عَلَيْهَا ، لَحَكَمْت لِلهُ هلِ التَّورَاةِ بتَورَاتِهِمْ ، وَ لِلهُلِ الإَنْجِيلِ وَ جَلَسْتُ عَلَيْهَا ، لَحَكَمْت لِلهُ هلِ التَّورَاةِ بتَورَاتِهِمْ ، وَ لِلهُلِ الإَنْجِيلِ بِانْجِيلِهِمْ ، وَ لِلهُلِ الْقُرءان بقُرءانهِمْ ) وَ هَذِهِ الْمَرتَبةُ لاَ تُنَالُ بِمُجَرَّدِ التَّعَلَمِ ، بَل يُتَمَكَّنُ فِي هَذِه الرَّتبة بقُوَّةِ العِلْم لهُ .

و امّا الروايات الدالّة على لنّ رسول الله قال: أنا مدينة العلم و على "بابها، فقد روى فى (غاية المسرام)، عن كتاب (مناقب ابن المغازلى) بسنده عن جابر بن عبدالله الأنصارى قال: أخذ رسول الله صلّى الله عليه و ءاله بيد على عليه السلام و قال: هَذَا أُمِيرُ الْبَرَرَةِ، وَ قَاتِلُ الْكَفَرَةِ، مَنْصُورٌ مَنْ نَصَرَهُ، وَ مَخْذُولٌ مَنْ خَذَلَهُ، ثُمَّ مَدَّ بِهَا صَوْتَهُ، فَقَالَ: أنا مَدينَةُ الْعِلْمِ فَلْيَأْت الْبَابِ .

و امّا الروايات التى تدلّ على قوله ( سَلُونِي قَبْكِلَ أَن تَفقِدُونِي ) فقد قال ابن أبى الحديد في شرح نهج البلاغة: أَجمع الناس كلّهم على أنّه لم يقل أحدٌ من الصّحابة و لا أحدٌ من العلماء سَلُونِي قَبْلَ أَن تَفقِدُونِي غير على بن أبى طالب عليه السّلام ".

و امّا الروايات التبي تدلّ على لنّ أميرالمؤمنين كان أقضى أفراد الأمّة

١\_ (غاية المرام) ، ص ٥١٧ و ٥١٨ ، الحديث ٣.

٢\_ ( غاية المرام) ، ص ٥٢٠ ، الحديث ١ .

٣\_ ( غاية المرام) ، ص ٥٢٤ ، الحديث ٧.

و أحسنهم حُكْماً ، فقد روى فى (غاية المرام) عن الموفّق بن أحمد ، و هو من أعيان علماء العامّة ، عن أبى سعيد الخدرى قال : قال رسول الله صلّى الله عليه [وءاله] و سلّم إنَّ أَقْضَى أُمَّتِى عَلِيٌّ بنُ أبى طَالِب '.

و امّا الروايات الدالّة على أنّ أبابكر و عمر كانا يرجعان في الحكم و العلم الى أمير المؤمنين عليه السلام، فيروى في (غاية المرام) عن مسند أحمد بن حنبل بسلسلة اسناده عن يحيى بن سعيد بن المسيب قال: كَانَ عُمَرُ يَتَعَوَّذُ باللّهِ مِنْ مُعْضِلَةٍ لَيْسَ لَهَا أَبُوالْحَسَن عليه السّلام ٢.

كما يروى عن الموّفق بن أحمد ، بسلسلة الاسناد المتصلة عن زيد بن على ، عن أبيه ، عن جده ، عن على بن أبي طالب عليه السلام قال : لـمّاكان في ولاية عُمر ، أتى بامرأة حامل ، فسألها عمر فاعترفت بالفجور ، فأمر بها عُمر أن تُرجَم ، فلقيها على بن أبي طالب عليه السلام فقال : ما بال هذه ؟ فقالوا : أمر بها أمير المؤمنين أن تُرجم ، فردها على عليه السلام فقال لعمر : أمرت بها أن تُرجَم ؟

قال: نعم ، اعترفت عندي بالفجور .

فقال [على ]: هَذَا سُلْطَانُكَ عَلَيْها فَمَا سُلْطَانُكَ عَلَى الَّذِي فِي بَطْنِها ؛ وَ لَعَلَّكَ انْتَهَر تَهَا وَ أُخْفَتَهَا ؟!

فَقَالَ عُمَرُ : قَدْ كَانَ ذَاكَ .

قالَ : أُو مَا سَمِعْتَ رَسُولَ اللَهُ صلّى اللَهُ عليه [و ءاله] و سلّم يقول : لاَ حَدَّ عَلَى مُعْتَرِف بَعْدَ بَلاءٍ إِنَّهُ مَنْ قُيِّدَتْأُ وَ حُبِسَتَأً وَ تُهدِّدَت فَلاَ إقرَارَ لَهُ ، فَخَلًا سَبِيلَهَا .

١\_ ( غاية المرام ) ، ٥٢٨ ، الحديث الاوّل من الباب ٣٩ .

٢\_ (غاية المرام)، ص ٥٣٠، الحديث الأول من الباب ٤١.

ثُمَّ قَالَ عُمَر : عَجَزَتِ النِّسَاءُأَ نَ تَلِدَ مِثْلَ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ رَضِي اللهُ عَنْهُ ، لُولاَ عَلِيٍّ لَهَلَكَ عُمَرُ \. اللّهُ عَنْهُ ، لُولاَ عَلِيٍّ لَهَلَكَ عُمَرُ \.

كما يروى عن طريق الخاصّة عن محمّد بن يعقوب باسناده المتّصل عن الإمام الصادق قال: شرب رجل الخمر على عهد أبي بكر ، فرُفِع الى أبي بكر فقال له: أشربتَ خمراً ؟

قال : نعم .

قال له : و هي محرّمة ؟!

قال : فقال لـه الرجـل : إنـي أسـلمت و حَسُن إسـلامي و مـنزلي بـين ظهراني يشربون الـخمر و يستحلون ، و لو علمت أنها حرام اجتنبتها .

فالتفت أبوبكر الى عُمر فقال: ما تقول في أمر هذا الرجل؟

فقال عُمر : معضلةٌ و ليس لها الآ أبوالحسن . لمع لنا عليّاً . ( ثمّ ) قال عمر : يُؤتى الحكم في بيته .

۱\_ (غاية المرام)، ص ٥١٣ ، الحديث ٧، من الباب ٤١، و يقول المرحوم الشريف العسكرى في ص ٢٧ من كتاب (مقام الإمام أميرالمؤمنين عند الخلفاء): و على ما جاء في كتاب (خواص الأئمّة)، ص ٨٧، طبع ايران، في قضيّة المرأة الستى ولدت لستّة أشهر فأمر عمر برجمها، فمنعه أميرالمؤمنين من إقامة الحدّ عليها و بيّن له السبب فقال عمر: اللهم لا تُبقني لمعضلة ليس لها ابن أبي طالب.

و يروى المولى على المتقى فى (كنز العمال) الجزء الثالث ، ص ٥٣ نظير تلك الرواية بلفظ (اللهم لا تنزل بى شدّة الّا و أبوالحسن إلى جنبى) و يقول فى (ذخائر العقبى) ص ٨٢: ( اللهم لا تنزلن بى شديدة الّا و أبوالحسن الى جنبى )كماروى عن يحيى بن عقيل أن عمر كان يرجع فى القضايا الصعبة الى على بن أبى طالب فيحلّها له ، وكان يقول : (لا أبقانى الله بعدك يا على ).

و رُوى عن أبى سعيد الخدرى قال : سمعتُ عمر يقول لعلّى و قد سأله فأجابه : (أعوذُ باللّه أن أعيشَ في يوم لست فيه يا أبا الحسن ).

قال: فقاما و الرجل معهما و من حضرهما من الناس حتى أتى أميرالمؤمنين عليه السلام فأخبره بقصّة الرجل ، فقص الرجل قصّته .

قال : فقال [عليه السلام] : ابعثوا معه من يدور به على مجالس المهاجرين و الأنصار مَن كان تلا عليه ءاية التحريم فليشهد عليه .

ففعلوا ذلك به فلم يشهد عليه أحد بأنه قرأ عليه ءاية التحريم ، فخلّى عنه و قال له : إن شربت بعدها أقمنا عليك الحد ".

و امّا الروايات التى تدلّ على لنّ الحق مع على يدور معه حيث دار ، فقد روى فى الجزء الشالث من كتاب ( الجمع بين الصحاح الستّة ) تأليف رزين إمام الحرمين ، فى مناقب أميرالمؤمنين عليه السلام عن صحيح البخارى قال : عن أميرالمؤمنين على بن أبى طالب عليه السلام قال : سَمَعْتُ رَسُولَ اللّهَ صلّى اللّه عليه [و ءاله] و سلّم يقول : رَحِمَ اللّهُ عَلِيّاً ، اللّهُمَّ أدر الْحَقَّ مَعَهُ حَيثُد ار لَا .

و من العجيب لن كثيراً من هذه الروايات رواها أبوبكر و عمر و عثمان و عائشة و عمرو بن العاص و غيرهم من الصحابة عن رسول الله صلّى الله عليه و ءاله .

و روى فى كتاب ( مقام أميرالمؤمنين على بين أبى طالب عند الخلفاء و أولادهم و الصحابة ) " في فضائل أميرالمؤمنين خمسين حديثاً

١\_ ( غاية المرام ) ، ص ٥٣٥ ، الحديث الخامس من الباب ٤٢ .

٢\_ غاية المرام ) ، ص ٥٣٩ ، الحديث الرابع من الباب ٤٥ .

٣\_ مؤلّفة الميرزا نجم الدين الشريف العسكرى من علماء سامرًاء البارزين و ابن خال أب الحقير مؤلّف هذا الكتاب، و أبوه المرحوم ءاية الله الميرزا محمّد الطهراني صاحب كتاب ( مستدرك البحار ) خال أب الحقير ، من علماء سامرًاء الأعلام و من التلامذة المبرّزين لأية الله الحاج الميرزا محمد حسن الشيرازي و ربيبه ، و كان مثالاً للسلف الصالح .

عن رسول الله برواية الخلفاء و أولادهم و الصحابة ، نقلاً عن علماء أهل السنّة و محدّثيهم ، و ذكر شواهداً فى ذيل كلّ حديث ، و من جملتها رواية يقول عمر فيها لأعرابي : وَيْحَكَ مَا تَدرى مَن هَذَا ؟ هَذَا مَوْلاًى و مَوْلَى كُلّ مُؤمِن ، و مَنْ لَمْ يَكُنْ مَولاً هُ فَلَيْسَ بمُؤمِن لا.

تأسّف ابن عبّاس من منعهم المجيء بالصحيفة لرسول الله:

و على كلّ حال ، فقد اهتم رسول الله صلّى الله عليه و ءالـه على هـذا الأساس اهتماماً كبيراً في تقديم و نصب على بن أبي طالب مكانه ، حتّى انه كان في مرضه الذى قبض فيه يوصى الناس باتباعه عليه السلام ، و وصل به الأمر الى أن طلب في تلك الساعات الأخيرة من حياته صحيفة و قلماً ليكتب ما يجب كتابته في إمامته عليه السلام ، و لكن و مع الأسف و ألف أسف ، فقد منع عمر من تحقّق قصد رسول الله و قال : غلب عليه المرض و انه ليهجر ، حسبنا كتاب الله ، فأغمض رسول الله عينيه عن هذه الدنيا و لا حدَّ لحزنه و غمّه .

يروى ابن سعد فى ( الطبقات ) بإسناده عن سعيد بن جبير عن ابن عبّاس قال : اشتكى النبى صلّى الله عليه [و ءاله] و سلّم يَوم الخميس ، فَجَعَلَ \_ يعنى ابن عباس \_ يَبكى ويقول : يَوم الْخَمِيسِ وَ مَا يَوم الخميس ! اشْتَدَ بالنبى صلّى الله عليه [و ءاله] وَجَعُهُ فَقَالَ : اِنتُونِي بِدَواة و صَحِيفَة النّبي لَكُم كِتَابًا لاَ تَضِلُوا بَعْدَه أَبَدًا .

قَالَ : فَقَالَ بَعْضُ مَنْ كَانَ عِنْدَهُ ، إِنَّ نَبِيَّ اللَّهِ لَيَهْجُرُ !

قالَ : فَقِيلَ لَهُ : أَلَا نَأْتِيكَ بِمَا طَلَبْتُ ؟

قَالَ : أُو بَعْدَ مَاذَا ؟ قالَ : فَلَمْ يَدْعُ بِهِ \.

١\_ (مقام الامام أمير المؤمنين عند الخلفاء) ، ص ٢٩ .

۲\_ ( طبقات ابن سعد ) ، ج ۲ ، ص ۲٤۲ ، طبعة بيروت ، ١٣٧٦ هـ .

و يروى بسند ءاخر عن سعيد بن جبير لل ابن عبّاس قال : يَومُ الخميس و مَا يَومُ الخميس ! قال : إشتَدَّ برَسُولِ اللّهِ صلّى اللّه عليه [و ءاله] و سلّم و جَعُهُ فِي ذَلِكَ الْيَومِ فَقَالَ : ائتُوني بدَواة و صَحِيفَةٍ أَكْتُبُ لَكُمْ كِتَابًا لاَ تَضِلُوا بَعْدَهُ أَبَدًا ، فَتَنَازَعُوا وَ لاَ يَنْبَغِي عِندَ نَبيٍّ تَنَازُعُ .

فَقَالُوا: مَا شَأَنُهُ أُهَجَرَ؟ اسْتَفهمُوهُ! فَذَهَبُوا يُعِيدُونَ عَلَيْهِ فَقَالَ: دَعُوني فَالَّذِي أَنَا فِيهِ خَيرٌ مِمَّا تَدْعُونَني إلَيهِ ... الحديث '.

منع عمر من الإتيان بصحيفة و دواة لرسول الله:

و يروى بسند ءاخر عن جابر بن عبدالله الأنصارى قال : لَمَّا كَانَ فِى مَرَضِ رَسُولِ الله صلّى الله عليه [و ءاله] و سلّم الَّذِى تُوفِّى فِيه ، دَعَا بِصَحِيفَةٍ لَيَكْتُبَ فِيهَا لِأُمَّتِهِ كِتَابًا لاَ يُضِلُّونَ وَ لا يُضَلُّونَ .

ُ قَالَ : فَكَانَ فِى الْبَيتِ لَغطُ وَ كَلاَمٌ وَ تَكَلَّمَ عُمَرُ بنُ الخطَّابِ. قــالَ فَرَفَضَهُ النّبيُّ .

و يروى بسند ءاخر عن عمر بن الخطّاب قالَ : كُنَّا عِنْدَ النَّبِيِّ وَ بَيْنَنَا وَ بَيْنَنَا وَ بَيْنَنَا وَ بَيْنَا وَ بَيْنَا وَ بَيْنَ اللّهِ عليه [و ءالـه] و سلّم : وَ بَيْنَ النّسَاءِ حِجَابٌ ، فقالَ رَسُولُ اللّهِ صلّى اللّه عليه [و ءالـه] و سلّم : إغسِلُونى بِسَبْعِ قِرَبٍ، وَأَتُونِي بِصَحِيفَةٍ وَد وَاةٍ ، أَكْتُبُ لَكُمْ كِتَابًا لَـنْ تَضِلُّوا بَعْدَهُ أَبَدًا .

فقالَ النَّسْوَةُ: اِنْتُوا رَسُولَ اللَّهِ صلَّى اللّه عليه [و ءاله] بحَاجَتِهِ.

َ قَالَ عُمَرُ: فَقُلْتُ: أُسْكُتْنَ فَا إِنّكُنَّ صَوَاحِبُهُ ، إِذَا مَرِضَ عَصَرْتُنَّ الْعَيْنَكُنَّ وَ إِذَا صَحَّ أُخَذْتُنَّ بِعُنْقِهِ!

فقالَ رَسُولُ اللَّه صلَّى اللَّه عليه [و ءاله] و سلَّم: هُن خَيرٌ مِنْكُمْ ١.

١\_ ( طبقات ابن سعد ) ، ج ٢ ، ص ٢٤٢ .

۲\_ ( طبقات ابن سعد) ، ج ۱ ، ص ۲۶۳ و ۲۶۶ .

و يروى بسند ءاخر عن العبّاس قال: لَمَّا حَضَرَتْ رَسُولَ اللّه صلّى الله عليه [و ءاله] و سلّم الوَفَاةُ ، وَ فِي الْبَيتِ رِجَالٌ فِيهم عُمَرُ بن الله عليه .

فقالَ رسولُ اللّه صلّى اللّه عليه [و ءاله] و سلّم : هَلُمَّ أَكتُـبُ لَكُـمْ كِتَابًا لَن تَضِلُّوا بَعْدَهُ !

فَقَالَ عُمَرُ ، إِ نَّ رَسُولَ اللّهِ قَد غَلَبَهُ الْوَجَعُ ، وَ عِندَكُمْ القُرءانُ حَسْبُنَا كِتَابُ اللّهِ ؛ فأختَلَفُ أهلُ الْبَيتِ وَ اختصَمُوا ، فَمِنهُم مَنْ يَقُولُ : قَرِّبُوا يَكُتُب لَكُمْ رَسُولُ اللّهِ صلّى اللّه عليه [و ءاله] و سلّم ، وَ مِنْهُم مَن يَقُولُ مَا قَالَ عُمَرُ .

فَلَمّا كَثُرَ اللَّغْطُ و الإِخْتِلافُ وَ غَمُّوا رَسُولَ اللَه صلّى الله عليه [و ءاله] و سلّم فَقَالَ : قُومُوا عَنِّى !

فَقَالَ عُبِيدَاللَه بن عبداللَه ( بن عبّاس ) : فكانَ ابنُ عَبَّاس يقولُ : الرَّزِيَّةُ كُلُّ الرَّزِيَّةِ مَا حَالَ بَينَ رَسُولِ اللَهِ صلّى اللَه عليه [و ءاله] و سلّم و بَيْنَ أَن يَكْتُبَ لَهُمْ ذَلِكَ الْكِتَابَ مِنْ اخْتِلاَفِهمْ و لَغْطِهمْ '.

۱\_ (طبقات ابن سعد) ، ج ۱ ، ص ۲٤٤ .