
 
 

 

  

 هو العليم

  

 لماذا لا يكفي علم الفقه وحده؟ 

 هل يمكن للتقنياّت الحديثة أن تفتي؟ 

  

 الجلسة الرابعة عشرة -هـ  ۱٤٢۷سنة  -شرح دعاء أبي حمزة الثمالي 

  

 محاضرة القاها

 آية الله الحاج السيدّ محمدّ محسن الحسينيّ الطهرانيّ 

 قدسّ الله سره

  

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 أعوذُ باِللَّهِ منَِ الشَّيطاَنِ الرَّجيِمِ 

 بسِمِ اللَّهِ الرَّحمنَِ الرَّحيِمِ 

 و صلَّى اللَّهُ علَىَ سيَِّدنِا ونبَيِِّنا أبيِ القاسمِِ محُمََّد  

 وعلََى آلهِِ الطَّيِّبيِنَ الطَّاهرِيِنَ  

 واللَّعنةَُ علَىَ أعداَئهِمِ أجمعَيِنَ 

  

  

دَليلي عَلَيكَ وحُبّي لَكَ شَفيعي مَعرفَتي يا مَولايَ »
إلَيكَ وأنَا واثقٌِ مِن دَليلي بدَِلالَتكَِ وساكِنٌ مِن شَفيعي إلى 

معرفتي بك يا مولاي هي دليلي إليك، ومحبّتي . «شَفاعَتكَِ 

لك هي شفيعي لديك، وأنا واثقٌ بأنّ دليلي سيدلّني 
عليك، ومطمئنُّ النفسِ ساكنُ الضميِر بأنّ شفيعي 

 لي عندك. سيشفع

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

 ما هي المعرفة الحقيقية التي تهدي إلى الله؟

بيّناّ للرفقاء والأصدقاء أنّ المقصود بالمعرفة في 
كلام الإمام السجاد عليه السلام هي معرفة ذات الله تعالى 
وأسمائه وصفاته، لا معرفة الأشياء الأخرى والعلوم 

الأخرى ـ سواء كانت علومًا مادّية أم غيرها ـ فتلك 

المدركات والمعلومات لا صلة لها بذات الله تعالى 
وصفاته. إنّ ما يهدينا إلى الله تعالى هو معرفتنا وأسمائه 

بذات الله وكيفيّة وجوده، وكيفيّة بروز الأسماء والصفات 

من ذاته، وكيفيّة بروز وظهور الآثار الوجوديّة منه، 
ومعرفة نحو تعلّقنا وارتباطنا بالله تعالى وبمبدأ الوجود، 

إلى ذلك  ومآلنِا ومرجعِنا إلى ذلك المبدأ، وكيفيّةِ ورودنا
العالم. هذه هي الأمور التي تهدينا إلى الله تعالى؛ أمّا سائر 

العلوم، سواء أكانت علومًا ماديّة وعلومًا متفرّقة، أم 

كانت علومًا عباديّة تتعلّق بالجوارح والتكاليف الظاهريّة 
كالفقه الاصطلاحي، والعلم بالصلاة والصوم والأعمال 

هذا الأمر إلا قليلًا. فالذين  الظاهريّة، فهذه لا دخل لها في

انشغلوا بالعلوم الظاهريّة فحسب، وحرموا أنفسهم من 

https://madrasatalwahy.org/


  4 
 

المعارف الإلهيّة المتمثّلة في الفلسفة والعرفان والتفسير 

وعلوم أهل البيت عليهم السلام ورواياتهم وأحاديثهم 

الاعتقاديّة، هؤلاء لن يصلوا إلى الهدف ولن يبلغوا 
 أن يبحث عن الحقيقة ويطلبها المقصود. فعلى كلّ إنسان  

 بمقتضى فهمه وسعته الوجوديّة.

هل اليأس من الوصول لمعرفة الإمام عليه السلام يبررّ 

 التقاعس؟

لا ينبغي أن نقول إننا لا نملك معرفة الإمام السجّاد 

عليه السلام، ولا سبيل لنا إلى ذلك. كلّا؛ فكلّ إنسان  

تم الجالسون هنا قطعًا مكلّفٌ بمقدار ما لديه من معرفة. أن
مسؤولون بمقدار ما أدركتموه من معرفة للوقائع 
والحقائق التي لم تكن لديكم من قبل، وهذا المقدار من 

الأمور التي تعلمونها، لا يعلمها هؤلاء الناس العاديين 
الذين يسيرون في الأزقة والشوارع. إنّنا مسؤولون بهذا 

المعارف والحقائق المقدار الذي وُضِعَ بين أيدينا من 

والواقعيّات على لسان أولياء الله في كتبهم أو بياناتهم، 

والله سيحاسبنا يوم القيامة بهذا المقدار. لن يقول إنّ أمر 

https://madrasatalwahy.org/


  5 
 

العرفان في محلّه، وصلاتك وصومك في محلّهما. فالصلاة 

والصوم والمعرفة والعرفان كلّها معًا أمرٌ واحد، وكلّها 

ن إطار واحد. لا يُتصوّرنّ أحدٌ تقع في دائرة واحدة وضم
أنّ هذه أمور منفصلة، وأنّ لهذه الأحكام الظاهريّة 
والتكاليف الظاهريّة مكانها الخاص، فأوّلاً نُحاسَب 

عليها، ثمّ نُسأل عن تلك المعارف، كلّا ليس الأمر هكذا. 
يقول الله تعالى لقد أقمتُ عليك الحجّة، وأنزلتُ لك 

أضعتَ رأسمال وجودك واكتفيتَ الكتاب والبيان، لكنكّ 

بهذه الصلاة والصوم، واستفدت هذا المقدار فقط من 
سعتك الوجوديّة كالبقيّة، وأهدرتَ الباقي، ولم تستفد من 

 سائر قدرات وجودك.

 مثال السفينة وكيلو السكر: هل نضُيعّ طاقاتنا الوجودية؟

ضرب أحدهم مثالاً جيّدًا وقد أعجبني فقال: إنّ 

من العمر الذي وهبنا الله إيّاه ومن رأس المال استفادتنا 
الذي أعطانا إيّاه في الأمور الظاهريّة الدنيويّة، يشبه تمامًا 
سفينة حمولتها ثلاثمئة ألف طن. فالسفن مختلفة، من 

القارب الذي يتّسع لفرد واحد يجدّف فيه، إلى هذه السفن 

https://madrasatalwahy.org/


  6 
 

لاثمائة التي تنقل النفط هنا وهناك والتي تصل حمولتها إلى ث

ألف طن، وهناك ما حمولته عشرة آلاف طن وخمسة عشر 

ألف طن. سفينة تسير كأنها بحرٌ في البحر! مثلها كمثل فرد 
يستأجر سفينة حمولتها ثلاثمائة ألف طن ليحمل عليها 
كيلوغرامًا واحدًا من السكّر إلى مكان  ما. هذا الكيلوغرام 

لسفينة. من السكّر يمكنك أن تحمله بيدك، ولا حاجة 
 وهو مثالٌ صائب.

يعني أنّ رأس المال الذي جعله الله للإنسان، 

والمقدار الذي نستثمره منه في هذه الدنيا ـ فنصلّي ونصوم 
ونحجّ وتبقى معرفتنا ومعلوماتنا في هذا المستوى ـ يشبه 
هذا. افترض أنّ فردًا مهما بلغ من الخبرة في الأمور 

ة والصحيحة والضعيفة الظاهريّة، وعرف الروايات القويّ 

والموثّقة، واستطاع استنباط الأحكام، وعرف أحكام 
الشكّ في الصلاة وأحكام الدماء الثلاثة، واستطاع 

استنباط حكم غسل مسّ الميت، ويستنبط ويفتي، ثمّ 
يحين وقت رحيله من الدنيا، اذهب إليه عند احتضاره 

 وتحدّث معه، كم يعرف عن الله؟ كم يعرف عن أسماء الله

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

وصفاته؟ كيف يتصوّر وجود الله تعالى؟ قد لا يبدو أنّ 

مستوى معرفته للّه تعالى يفوق الأفهام العاديّة. فماذا 

 حصل إذن؟!

هل يمكن للتقنيات الحديثة أو لغير المسلم استنباط الأحكام 

 الفقهيةّ؟

لو أعطينا هذه الروايات نفسها وهذه الأدلّة نفسها 

وقلنا له استنبط منها،  لغير مسلم، ليهوديّ مثلًا،
فسيستنبط الأمر نفسه. ولو تطوّرت هذه الوسائل الحديثة 

ـ الكمبيوتر وأمثاله ـ قليلًا، وأُعطيت كلّ هذه الإمكانيّات 

استخرجي حكم »والأحاديث والروايات، وقيل لها: 
الشكّ بين الثلاث والأربع في الصلاة، أو الشكّ في 

السعي، وهل يبطل  الطواف، أو الشكّ في الطهارة بعد

السعي إذا بطل الطواف أم لا؟ أو استخرجي لنا حكم 
 ، فربما نصل إلى نتيجة.«الشكّ في رمي الجمار...إلخ

ذات مرّة كناّ نذهب إلى درس الخطّ ونتمرّن عليه، 

وكان أساتذتنا ـ رحمهم الله ـ يعطوننا تمارين، فنذهب في 

عندما يبدأ  الليل ونحلّ التمارين في الدفتر، وبعد يومين

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

الدرس نذهب ونعطيهم ما كتبنا، فنشجّع أحيانًا ونوبّخ 

، وأحيانًا يقول: «كتبتَ جيّدًا»أحيانًا أخرى. أحيانًا يقول: 

فهم كانوا أفضل الأساتذة. « ما هذا الذي أحضرته لي؟»
الآن، جاؤوا بنفس هذا الخطّ وجعلوه خطًّا في الحاسوب، 

يضعونه فوق بعضه: فلا أحد يكتب. يأتون بذلك الخطّ و

الألف بهذا المقدار والباء بهذا المقدار، فيصبح الخطّ 
صناعيًّا وحاسوبيًّا، بهذا زالت تلك اللطافة وتلك الجاذبيّة 
والكيفيّة في التركيب. طبعًا التركيب بيده، ربما يستطيع 

تركيبه، لكن ليس بتلك الحيويّة والنشاط والنضارة التي 
خط عند الكتابة فتظهر في الكلمة يعطيها الخطّاط بروحه لل

وعلى الورق، نعم لم تعد موجودة، فهو جافّ، جامد، لا 

روح فيه. لو أخذت خطًّا كتبه خطّاط، ثمّ صمّمت مثله 

بالحاسوب، فإن كان الفرد خبيًرا سيعرف أنّ هذا مركّب 
ومن انتاج الحاسوب، وأنّ ذاك خطّ يد. الأمر أشبه بالفرق 

لسجّاد اليدوي، فمهما بلغت دقّة الآلة بين السجّاد الآلي وا
ونسجت السجّاد بنعومة، يبقى السجّاد اليدوي شيئًا آخر، 

 والخبراء يعلمون ذلك.

https://madrasatalwahy.org/


  9 
 

ينقل أن شخصًا كان عجيبًا في المرحوم العلامة كان 

معرفة السجّاد، فقال: إنّ أحد أقاربنا جاء من أقاربه 

وعلّمهم نسج السجّاد، فصنعوا سجّادتين صغيرتين، 
وكانتا ابنتين في العاشرة أو الثانية عشرة من العمر في 
المنزل، وكان نسجهما ناعمًا جدًا وتحفة. فجاء ذلك الخبير 

الأستاذ كان كاشانيًّا، والناسج »ونظر نظرة وقال: 
ا أن «. طهرانيًّا أمّا نحن فمهما نظرنا لا ندرك. عجيب جدًّ

 يعرف أنّ الأستاذ المشرف على صنع هذه السجّادة

كاشانّي لكنّ ناسجها طهراني! كيف عرف هذا؟! إنّ أهل 
 الفنّ يدركون الدقائق واللطائف، هم يدركون الأمور.

 هل يشترط الإيمان في الحذاقة العلميّة أو القوة البدنيةّ؟

حسناً، لو أخذت هذا الفقه نفسه، فهل يختلف عن 

الطبّ؟ وهل الطبيب مسلمٌ أصلًا؟ لدينا كلّ هؤلاء 

من اليهود والنصارى، وكثير من أطبّائنا لا يؤمنون الأطبّاء 
ا، بل قد تفوق  بالله، لكنهّم في الوقت نفسه ماهرون جدًّ
مهارتهم مهارة كثير من الأطبّاء المسلمين. في النهاية، هذا 

الفكر وهذه الحدّة الذهنيّة وهبها الله، والعقل وهبه الله، 

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

أمورٌ يتوصّل والموهبة والذاكرة وهبها الله. هذه العلوم 

إليها العقل البشري في نهاية المطاف ويستفيد منها، وعلى 

الإنسان أن يطلب دائمًا الأكمل. كم من الناس هم غير 
مسلمين لكنّ مهارتهم أكثر! كما أنّ هناك أفرادًا غير 
مسلمين وقوّتهم البدنيّة أعظم. ليس بالضرورة إن كان 

كثير من الناس الإنسان مسلمًا ومؤمناً أن يكون أقوى. ف
كانوا أقوى من أئمتنا عليهم السلام. هؤلاء الأبطال الذين 
كانوا في ذلك الزمان كانوا أقوى من الإمام السجّاد 

والإمام الحسن العسكريّ عليهما السلام. ليس كونُه إمامًا 
سببًا لأن تكون قوّته الظاهريّة أكبر أيضًا، ليس الأمر 

دى رستم دستان ـ سواء كذلك. طبعًا القوّة التي كانت ل

أكانت القصّة صحيحة أم كاذبة، فالشاهنامه فيها ألف 

خرافة وتفاهة ـ من الواضح أنّ كثيًرا من الأعاظم وأولياء 
الله كالسيّد الحداد رحمه الله أو السيد القاضي رحمه الله لم 

يكن يستطيع أن يرفع ثقل ثلاثة كيلوغرامات عن 
 الأرض. كلّا، ليس الأمر كذلك.

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

 هل الفقه الظاهري حكر على المسلمين؟

والمسألة في فقهنا كذلك. أعطِ هذه الروايات 
، وهو نفسه «إنّ هذا الراوي موثّق»لنصرانّي وقل له: 

سينظر في الكتب، سيرى رجال الكشّّ، ورجال أبي 

داوود، وسائر كتب الرجال، سيرى رجال النجاشي، 

فيعرف هل ورجال المامقاني، سينظر في كتب الرجال هذه 
هذا الفرد موثوق به أم لا. الآن كلّ هؤلاء المحقّقين 

والمستشرقين الموجودين، ألا يحقّقون في كتبنا؟ ألا 

يحقّقون في عرفاننا؟ ألا يحقّقون حول مولانا وحافظ في 
جامعات الغرب؟ هل هؤلاء مسلمون؟ كلّا. كثيٌر من 

، الأساتذة اليابانيين والإنجليز والأمريكيين يحقّقون
ويحقّقون جيّدًا، وكثيٌر منهم محقّقون يفوقون كثيًرا من 

الذين هنا ويدّعون الفضل والكمال، لكنّهم ليسوا مسلمين 

أيضًا. هذا أيضًا فنٌّ وحرفة، لا إشكال فيه. فليأتِ هؤلاء 
وينظروا في هذه الكتب ويميّزوا الروايات الصحيحة 

تلك  والضعيفة، ونعطيهم آيات القرآن أيضًا، ونعطيهم

الأمور أيضًا، ليأتوا ويحقّقوا في الأمور المأخوذة من كتب 

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

أهل البيت عليهم السلام ومن رجال الشيعة ومن 

الروايات الواردة عن الأئمة عليهم السلام. النتيجة 

والفتوى التي ستصدر منهم، قارنوها، وانظروا هل 
تختلف أم لا؟ لو اختلفت، فسيكون الاختلاف واحدًا 

فرق يذكر. هذا الفرق موجود عند الجميع. بالألف، لا 

أليس موجودًا بين العلماء أنفسهم؟ هل يفتي مجتهدان 
بفتوى واحدة؟ هل تجدون مجتهدين اثنين من زمن الشيخ 
الطوسي إلى الآن اتّحدت جميع فتاواهما؟ لم يتّحد مجتهدان 

في فتوى واحدة حتى الآن. المفيد اختلف مع الصدوق، 
العلامة لف مع السيّد المرتضى، ووالشيخ الطوسي اخت

الحلي والشهيد الأول وغيرهم كلّهم يختلفون، وهكذا كان 

الأمر حتّى الآن، ولا إشكال في ذلك. لماذا؟ لأنّ الأذهان 

مختلفة، ومستوى المعلومات مختلف، والأدلّة التي بأيدينا 
 مختلفة.

 حجيةّ الروايات بين الأحكام والاعتقادات

م عليه السلام أمامنا وجلسنا بجانبه نعم، لو كان الإما

وسمعنا من فمه المبارك ـ ومع ذلك لو سمعت آذاننا 

https://madrasatalwahy.org/


  13 
 

بشكل صحيح، لا أدري هل هناك أيضًا... لقد ذكرتُ 

رضوان المرحوم العلامة لكم، كنتُ في مجلس بحضور 

الله عليه، وكان بعض الرفقاء بجانبي يدوّن كلام العلامة، 
ا، لكنيّ نظ رتُ فرأيتُ أنّه يكتب كلام وكان جيّدًا جدًّ

بشكل خاطئ، فالأذن تسمع خطأ. عندما يركّز العلامة 

الإنسان على شيء واحد يمكنه أن يدركه أفضل مماّ لو 
شتّت فكره في مكانين، فنظرتُ ورأيتُ أنّه خطأ. فقلتُ له: 

هذا خطأ، ستعطيه لاحقًا للناس فيقعون في الخطأ، »

ا.«. صحّح هذه  وهذه نقطة مهمّة جدًّ
مكلّفون بحكم هذه الروايات التي بأيدينا، نحن 

الشرع أن نعمل بها، لكن ليس معلومًا أنّها عين ما قاله 

الإمام عليه السلام. لو كانت عين ما قاله الإمام عليه 

السلام، فمن أين جاءت كلّ هذه الاختلافات؟ قد يكون 
الراوي أخطأ، لكننّا من الناحية الشرعيّة مكلّفون بالعمل 

ي لدينا تجاه الراوي، بهذه الروايات، وبمقدار الوثاقة الت
فإنّ هذا المقدار يُلزمنا بالتكليف ويثبت الحجيّة، طبعًا 

بالنسبة للمسائل الظاهريّة. أمّا بالنسبة للمسائل 

https://madrasatalwahy.org/


  14 
 

الاعتقاديّة والمسائل الأصليّة والاعتقادات، فلا يصحّ 

التمسّك بها، هنا يجب على الإنسان أن يحصّل اليقين، ولا 

او  واحد أو اثنين، ولا حجيّة يمكنه العمل بمجرّد رواية ر
لها بالنسبة للإنسان، بل يجب أن يكون على يقين من سند 
الرواية وصحّة عبارتها. أمّا في الأحكام الظاهريّة، فيصحّ، 

 كأحكام الشّك في الصلاة وهذه الأمور... .

 هل يمكن لغير المؤمن أن يفتي للمسلمين؟

ستشرق، حتى الآن لم يفعلوا هذا، ولكن يا حضرة الم

تعال هذه المرّة وانظر في رواياتنا وأفتِ، فهذا عملٌ أيضًا. 
أنت الذي تتأمّل كثيًرا في كتبنا، تعال وقم بهذا العمل 

أيضًا. فهو لا يحتاج إلى ولاية، ولا إلى تشيّع، ولا إلى قبول 
ولاية أمير المؤمنين عليه السلام، ولا إلى الاعتقاد بوجود 

ليه السلام، ولا يحتاج إلى أيّ الإمام المهدي المنتظر ع

شيء. فقط يحتاج إلى قليل من العقل والفهم 
والمعلومات. والحمد للّه الكتب كثيرة، والأقراص 
المدمجة وهذه الأشياء التي توفّر المعلومات كلّها 

موجودة، وأغلبها متوفّر لديهم أكثر. حسناً، فلو جاء 

https://madrasatalwahy.org/


  15 
 

صلّى الله  واحد منهم وفعل هذا، يهوديّ لا يؤمن بالنبيّ 

عليه وآله ولا بالإمام المهديّ المنتظر عليه السلام ولا 

بأمير المؤمنين عليه السلام ولا بالإمام السجّاد عليه 
أنا أريد أن أفتي »السلام ولا يعتقد بأحد، وجاء وقال: 

سيضحك الجميع. وحين يضحكون يقول: «. للشيعة

لفتوى لماذا تضحكون منّي؟ ماذا ينقصني في إفتاء هذه ا»
مماّ هو لديكم؟ هل تحتاج الفتوى إلى أن يعتقد الإنسان 
بالإمام المهدي المنتظر عليه السلام؟ لا حاجة للإعتقاد 

بالإمام المهديّ المنتظر عليه السلام. هل تحتاج الفتوى 
« إلى أن يعتقد الإنسان بإمامة الإمام الصادق عليه السلام؟

يه السلام كأبي افترض أنّ فردًا يرى الإمام الصادق عل

حنيفة ـ نعوذ بالله ـ عند أهل السنةّ. كيف يأخذ أهل السنّة 

الآن روايات أبي حنيفة ومالك وهؤلاء ويفتون بها؟ إنّهم 
يفعلون هذا الآن. لو كان رأي فرد تجاه الإمام الصادق 

والإمام الباقر عليهما السلام هكذا، فما الفرق؟ الفتوى لا 
نظروا إلى أين نحن ذاهبون؟ فهل تحتاج إلى ولاية. حينها ا

 التفتم إلى ما أريد قوله؟

https://madrasatalwahy.org/


  16 
 

 من لا ولاية له فلا شيء له!

من لا ولاية له فلا شيء عنده، كلّ ما يقوله هو خشبٌ 
وحديدٌ وآجرٌ وتراب. من لم يعرف الإمام والله، لا شيء 
عنده، والذي لم يعرف الولاية لا شيء عنده. هذا الرجل 

ها، هذه الروايات بعينها، ويُبدي رأيًا، يأتي بهذه الأمور بعين

حسناً، إمامكم الصادق عليه السلام قال هذه »فيقول: 
الرواية، وأبو بصير رواها، وهي صحيحة، ولا مشكلة 

انظروا فترون أنّها لا تختلف أبدًا عن الحكم الذي «. فيها

يُعطى الآن، إذن يمكننا أن نقلّدهم! ألا يمكننا؟ غدًا 
ا! يصبح نصرانيًا! في أمريكا أو يصبح مرجعنا يه وديًّ

هذا هو »إنجلترا أو أستراليا أو المكان الفلاني، يقول: 
ألا تقولون إننا نريد أن «. الحكم، ولا يختلف مقدار شعرة

نصل إلى الأحكام؟ هذه هي الأحكام، لا تختلف مقدار 

شعرة. خذوا الرسالة العمليّة وطابقوها. ربّما تكون أجمل 
ر أناقة أيضًا، وعلى ما يقال، أكثر جاذبيّة وإثارة، قليلًا وأكث

بما أنّنا الآن نتساهل كثيًرا مع الناس ونجاريهم! قرأتُ في 

مقالة أنّهم قالوا فيها إنّ هذه الموسيقى الحالية مملّة، يجب 

https://madrasatalwahy.org/


  17 
 

أن تأتي موسيقى جديدة. هؤلاء السادة أنفسهم! لتكن 

ا، إنّها مملّة أفضل ومفرحة أكثر! ما هذا يا سيدي، لقد سئمن

! الحمد للّه أنّنا رأينا كلّ الأنواع ونراها. هذا هو الفقه 
 الظاهريّ.

 هل الفلسفة والعرفان حكر على المسلم؟

لا تتصوّروا أنّ الأمر يختلف لو أرادوا البحث في 
الفلسفة أيضًا، فلا فرق. ألا يبحثون الآن في الفلسفة؟ 

لم يكن هنري هؤلاء المستشرقون أنفسهم، ألا يبحثون؟ أ

كوربان ـ ذلك المحقّق الفرنسي الذي كانت له حوارات 
ـ يبحث في هذه  المرحوم العلامة الطباطبائيمع 

العلامة المسائل؟ عندما كنتُ أطالع محاورات 
، رأيتُ أنّه كان بالفعل فردًا مطّلعًا على الطباطبائي

النصوص الإسلاميّة، وكان يطرح أسئلة جيّدة. كان 

سئلة التي لا أعرف هل كان لدى يطرح بعض الأ
جوابٌ شاف  لها أم لا! كنتُ أرى أنّه المرحوم العلامة 

يطرح أسئلة تستحقّ الجواب. ألم يكن هذا مسيحيًّا؟ لقد 

درس العرفان، ودرس الفلسفة الإسلاميّة. لكنّ الحديث 

https://madrasatalwahy.org/


  18 
 

هو عن مدى استقرار هذه الدراسة في روحه ومقدار ما 

ما أوجدته في روحه من معرفة  قرّبته إلى الله؟ وعن مدى

 إلهيّة؟ هذا هو المهمّ.
من لم يكن في مقام التهذيب وفي مقام السلوك وفي 
مقام التربية، واقتصر على هذه العلوم المتاحة لنا فلا 

يمكنه إلا أن يحصّل لقلقة لسان لا أكثر. ثمّ إن مستوى 
المعرفة يختلف أيضًا حتّى في الأحكام الظاهرية حسب 

لاطّلاع على العلوم الأخرى، فالذي درس الفلسفة درجة ا

والعرفان واطّلع عليهما، مقدار المعرفة التي يحصلها ـ 
حتى لو لم يكن مسلمًا ـ في الفقه هو أرفع من المقدار الذي 
يحصّله من لم يدرسهما، لماذا؟ لأنّ تلك علومٌ تتعلّق 

 بالمعارف الإسلاميّة، وبالمعتقدات الإسلاميّة، وبمعرفة

الله تعالى ولو من الناحية الذهنيّة والعقليّة. أمّا هذه العلوم 
فتتعلّق بالظاهر، وعلى الإنسان أن يعرفها في مقام 

التكليف. أظنّ أنّ الرفقاء فهموا الأمر وأدركوا أنّ هذا 
 الطريق الذي نسلكه لا يُعلم إلى أين يؤدّي؟

https://madrasatalwahy.org/


  19 
 

 ه السلام؟ما هو التفقه الحقيقي الذي أراده الإمام الصادق علي

لَوَدِدتُ »فعندما يقول الإمام الصادق عليه السلام: 
هُوا فِي  يَاطِ حَتَّى يَتَفَقَّ بَت رُؤُوسُهُم باِلسِّ أَنَّ أَصحَابِي ضُرِ

ينِ  ، فقد صار واضحًا الآن ماذا كان يقصد الإمام 1«الدِّ

الصادق عليه السلام. هل كان يقصد هذا الفقه 

معرفة الله تعالى، وكان  الظاهري؟! أبدًا. بل كان يقصد
يقصد معنى الرواية القائلة عن أمير المؤمنين عليه 

لُ العِلمِ مَعرِفَةُ الجبََّارِ، وآخِرُ العِلمِ تَفويضُ »السلام:  أَوَّ

. فبداية العلم معرفة الله تعالى ونهايته التسليم، 2«الأمرِ إلَيهِ 
هو أي أن يعرف الإنسان الله ثمّ يفوّض أموره إليه. هذا 

المقصود والمراد من كلام أمير المؤمنين عليه السلام 
المتعلّق بالمعارف. وهذا هو مقصود كلام الإمام السجّاد 

عليه السلام بأنّه لولا وجود أناس في آخر الزمان أهل 

توحيد  يدركون حقيقة الوجود ويفهمون حقيقة التوحيد، 
د في لما أنزل الله تعالى سورة التوحيد وآيات سورة الحدي

                            
 .۱3، ص ۱الكافي، ج  11
 .95۱غرر الحكم ودرر الكلم، ص  22

https://madrasatalwahy.org/


  20 
 

. يقول الإمام السجاد عليه السلام 1القرآن، فهي لأولئك

إنّ هذه ليست لكم الآن، بل هي لأناس يكونون في آخر 

الزمان. سيأتون ويدركون حقيقة التوحيد، ويتوصّلون إلى 
واقع عالم الوجود، ويصلون إلى سّر حقيقة الوجود. 
أولئك يفهمون معنى الصمديّة، ويميّزون معنى الأحديّة 

 وفرقها عن الواحديّة.

من هم أهل التوحيد الذين يفهمون سورة الإخلاص وآيات 

 سورة الحديد؟

من الذي يميّز معنى الأحدية والواحدية؟ لا 

نستخرجه من أحكام الشّك في الصلاة! من الذي يميّزه؟ 
فردٌ مثل صدر المتألّهين أو من هو أعلى منه. أولئك الذين 
وصلوا إلى حقيقة الوجود، وآثار الوجود في مقام 

                            
: محمّد بن يحيى عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، ۱9، ص۱لكافي ج  1

عن النضر بن سويد عن عاصم بن حميد قال: قال: سئل عَلِيّ بن الحسين عليه 
: إنّ الله عزّ وجلّ علمِ أنّه يكون في آخر الزمان السلام عن التوحيد فقال

الآيات مِنْ سورة الحديد إلى متعمّقون، فأنزل الله تعالى قل هو الله أحد و أقوام
قوله وَهُوَ عَلِيْمٌ بذَِاتِ الصُدُوْرِ، فمَن رام وراء ذلك فقد هلك. راجع حول هذا 

 6ج  ۱43۱شرح دعاء أبي حمزة  الحديث

https://madrasatalwahy.org/


  21 
 

الانبساط والتعيّنات من خلال البرهان والفلسفة. هؤلاء 

اَطِنُ ﴿يفهمون معنى  اهرُِ وَالْأ خِرُ وَالظَّ لُ وَالْأ وَّ
َ . 1﴾هُوَ الْأ

حَد  ﴿هؤلاء يفهمون معنى 
َ
ُ أ . هؤلاء يمكنهم 2﴾قلُأ هُوَ اللََّّ

في مقام  "الله"إدراك الجمع بين الأحدية ولفظ الجلالة 
استجماع الصفات والذات. كيف تتنزّل الذات عن 

فظ حقيقتها المجرّدة ولا تتخلّى عن تجرّدها؟ كيف تح
وحدتها في عين الكثرة، وتجتمع في عين الوحدة مع الكثرة 
العددية؟ كلّ هذه الكثرات العددية تجتمع، وأولئك 

أدركوا حقيقة الوجود والموجود، ويمكنهم فهم أنّ 
مسألة التوحيد هذه وهذه الآيات القرآنيّة الشريفة في أيّ 

وإلا  3عالم تتحقّق، وفي أيّ عالم تتجلّى هذه الحقائق وتظهر.

فهذه المسائل الظاهريّة كانت موجودة دائمًا وستبقى دائمًا، 

وتختلف قليلًا؛ هذا يقول صبّ الماء مرّتين وذاك يقول 

                            
 .3( الآية ۷5سورة الحديد ) 11
 .۱( الآية 2۱۱سورة الإخلاص ) 22
حقيقة التوحيد في الكتاب والسنةّ عند العلامة راجع البحث التالي:  3

الطباطبائي. بحث منتخب من تفسير الميزان يوضّح حقيقة التوحيد والوحدة 
 العدديّة ومقام الأحديّة والواحدية.

https://madrasatalwahy.org/


  22 
 

ثلاث مرّات، ونحن نصبّ الماء أربع مرّات ولا إشكال في 

ذلك. هنا افترض أنّك يجب أن تفعل هذا ولا حاجة لركعة 

ا، فالأمر لا الاحتياط، ونحن نصلّي ركعة احتياطًا أيضً 
 يستدعي تأمّلًا كبيًرا، هذا هو المطلب.

معرفتي »عليه السلام  لذلك يقول الإمام السجاد

، ومقصود الإمام السجاد عليه السلام، هو المعرفة «بك
بذات الله تعالى وأسمائه وصفاته بالمقدار الذي يمنحه الله 

 لكلّ إنسان.

 العمل على قدر المعرفة

عرفة الإمام السجاد والإمام نحن قطعًا لا نملك م

الباقر وأمير المؤمنين والإمام المهدي المنتظر عليهم 
السلام ولن نملكها، ولكن أليس علينا مسؤوليّة بمقدار 

المعرفة التي نلناها بواسطتهم وبفضل لطفهم وكرمهم؟ 

أنا أعطيتك »هذه مسؤوليّة. يقول الله تعالى لنا يوم القيامة: 
به من بيت خالتك! هذا الفهم الذي هذا الفهم، لم تأتِ 

 « أعطيتك إيّاه، ماذا أحضرتَ في مقابله هنا؟

 «. يا ربّ، صلّينا لك وصمنا لك»فنقول: 

https://madrasatalwahy.org/


  23 
 

حسنًا، هذا فعله الجميع، ولم تكن لديهم »]فيقول:[ 

هذه الأمور، وصلّوا وصاموا وفعلوا هذه الأعمال، فماذا 

 «فعلتَ أنتَ؟!

السلام العمل من دائرة العرض  لماذا أخرج الإمام السجاد عليه

 على الله؟

لذلك جاء الإمام السجاد عليه السلام هنا في مقام 

العرض والمثول بين يدي الله تعالى، وأخرج العمل من 
دائرة الطرح أمام الله تعالى. هذا ما يسمّى ارتقاء الروح 

وارتقاء النفس وارتقاء المدركات. لم يأتِ الإمام عليه 

يا ربّ، لقد حججتُ ماشيًا، وها أنا أضع »السلام ليقول: 
لم يقل هذا. لماذا؟ لأنّ العمل عندما «. حجّي بين يديك

يقوم به الإنسان ـ كما ذكرنا في الليلة الماضية والليالي 

السابقة ـ ويريد أن يعرضه، فإنّ فيه ألف إشكال. أوّل ما 
في هذا العمل هو أنّنا نقوم به مقابل عوض، فليس فيه 

 إخلاص.

https://madrasatalwahy.org/


  24 
 

 قصةّ العالم الذي أراد أن يعرض صيامه وقيامه على الله

ذات يوم كناّ في مكان وكان هناك رجل يقول ـ وهو 
من الأعاظم والمتّقين والصالحين وعالم كبير ـ وكان يريد 
أن يقول إنّنا لم نفعل شيئًا في الدنيا، فكانت عبارته أنّه لو 

سُئِلتُ: أُحضِرتُ يوم القيامة بين يدي العدل الإلهي و

يا ربّ، لقد »سأقول فقط هذا: « ماذا أحضرتَ لنا؟»
صمتُ لك ستّة أشهر في النهار، وسهرتُ الليالي حتى 

ستُ ولا «. الصباح أقول هذا فقط، لم أفعل شيئًا، لا درَّ

طالعتُ ولا بلَّغتُ. فهذه أمورٌ يقوم بها العالِم طوال حياته، 
ونيته للّه، وأن  ويكون قصده القربة والله تعالى. كان قصده

يُظهِرَ حالة تواضعه ونظرته لأعماله التي قام بها في الدنيا 
هي أنّه لا يعتدّ بعمله، وأنّ ما يمكنه أن يعرضه على الله 

هو أنّه صام النهار ستّة أشهر متواصلة وقام الليل حتّى 

الصباح. لم نشأ هناك أن نتجاسر ونتجرّأ، لكنيّ أردتُ أن 
ألّا يقول «. رح هذا أيضًا لكان أفضللو لم تط»أقول له: 

الإنسان هذا أيضًا. لماذا؟ لأنّ هذا العمل الذي يقوم به 

الإنسان، بأيّة نيّة يقوم به؟ إنّه يقوم به ليخبر الله غدًا عنه، 

https://madrasatalwahy.org/


  25 
 

ها! تنشأ مسألة أنّنا نقوم بهذا لنتمكّن من عرضه غدًا. 

تنا، نضع هذه العبادة في كيسنا، ونحتفظ بهذا الثقل في حقيب

أولًا »ونأخذه معنا كوثيقة وورقة رابحة. والله تعالى يقول: 
قل لي، لو أنّك مرضتَ خلال هذه الأشهر الستّة، فهل 

فمن »انتهى الأمر. « كنتَ تستطيع أن تفعل ذلك أم لا؟

الذي أعطاك السلامة؟ لو أنّك كنتَ تسهر الليل حتى 
 الصباح وأصابك التعب وغلبك النوم، هل كنتَ تستطيع
حينها أن تفعل ذلك أم لا؟ من الذي أبقاك مستيقظًا؟ لو 

أصابك مرضٌ وقال لك الأطبّاء ـ كما قالوا لنا ـ إنّه عليك 
أن تترك الصيام، فهل كنتَ تستطيع أن تصوم ستّة أشهر 
أم لا؟ لو حدثت لك مشكلة منعتك من أداء هذه 

وهكذا، « العبادات، ماذا كنتَ ستفعل؟ ولو ولو ولو...

يطأطئ الإنسان رأسه ويرى أنّه لا جواب لديه.  وفجأة
فالسلامة والإرادة والشوق والصحّة والقدرة والتنبّه، 

كلّها منه، هو الذي أعطاها، فماذا تريد أن تعرض إذن؟ 
 جاء العرفاء وأراحوا الجميع، قالوا: لا شيء.

https://madrasatalwahy.org/


  26 
 

قصّة سفر الحجّ الأول مع المرحوم العلامة : هل نمنّ على الله 

 ؟بأعمالنا

ذكرتُ هذه الواقعة المرحوم العلامة، كناّ في خدمة 

مرّة أو مرّتين، أذكر أنها كانت أوّل سفرة تشّرفت فيها 
بالحجّ، وكان عمري حوالي سبعة عشر عامًا. جميع الأفراد 

والأصدقاء الذين كانوا آنذاك رحلوا إلى رحمة الله. ذهبنا 

شّرفنا بزيارة إلى المدينة المنوّرة، وكانت الليلة الأولى، فت
الحرم النبويّ الشريف وعدنا، فوجدناهم يتحدّثون 

كناّ »: المرحوم العلامة فجلسنا معهم. فسأل أحدهم 

نتحدّث مع الأصدقاء في الليلة الأولى، وكان النقاش يدور 
حول هذا الأمر، فقلنا نستفيد منكم، فنحن في النهاية تركنا 

عن الزوجة  أعمالنا وحياتنا وأنفقنا مبالغ وابتعدنا

والأولاد )طبعًا كان قد أحضر زوجته معه( وتقلّصت 
تعلّقاتنا، وهناك صعوبات أمامنا... فأردنا أن نجلس هنا 
مع الرفقاء ونتحدّث لنرى ماذا نفعل لنتمكّن من الحصول 

على أفضل نتيجة وفائدة مع وجود هذه النفقات التي 

https://madrasatalwahy.org/


  27 
 

بذلناها في مختلف المجالات؟ الآن وقد تشّرفتم 

 «. لحضور، نريد أن نستفيد منكمبا

دقيقة وضحك ضحكة من المرحوم العلامة فتأمّل 
تلك الضحكات التي تحمل معاني كثيرة. ثمّ بدأ يتحدّث 

حسناً أيّها الرفقاء، صحيحٌ ما طرحتموه كلّه، »بهدوء: 

فالإنسان أنفق نفقات، أنفقها في سبيل الله، وكان بإمكانه 
جاء للحجّ ليؤدّي تكليفه أن يذهب إلى مكان آخر لكنهّ 

ويطيع الأمر ويسير نحو ذلك الهدف والمقصد. كلّ هذه 

الأمور صحيحة، ولكن أنا أيضًا لديّ أسئلة لكم. 
أخبروني، هذا المقدار الذي أنفقناه للحجّ والسفر، كم 
هو؟ فلنفرض هذا المبلغ مثلًا. حسناً، لنحسب النفقات 

 الترفيه والأسفار التي أنفقناها طوال عمرنا حتّى الآن على

وهذه الأمور، كم تبلغ؟ ربما لا يصل هذا إلى واحد بالمائة 
منها. نحن لم نحسب تلك النفقات، والآن جئنا بهذين 

الألفين أو الثلاثة آلاف التي وضعناها لمكّة وأنفقناها على 
مكّة والحجّ، فهل هذا رقمٌ أو عددٌ يُعتدّ به أمام تلك 

 ـهؤلاء كانوا ممنّ « سان على الله؟النفقات لكي يمنّ به الإن

https://madrasatalwahy.org/


  28 
 

يسافرون إلى هنا وهناك، وحياتهم لم تكن سيّئة، وكان 

كم من النفقات أنفقناها في سبيل »وضعهم جيّدًا ـ وقال: 

الأسفار الباطلة! لو أردنا أن نحسبها، لرأينا أنّ سفر الحجّ 
هذا لا يُحسب أصلًا، وبالتالي لم ننفق شيئًا هنا. ومن جهة 

تقولون إنّنا ابتعدنا عن الزوجة والأولاد. ألم أخرى 

تبتعدوا عن زوجاتكم وأولادكم في أسفاركم التي كنتم 
تذهبون فيها إلى أوروبا وأماكن أخرى؟ ما الذي حدث 
الآن حتّى صرتم تتحدّثون عن سفر مكّة وتقولون ابتعدنا 

عن الزوجة والأولاد، يا لها من مصيبة! بل يحتاج الأمر إلى 
يُتاح للإنسان أحيانًا أن يبتعد! طبعًا لكلا الطرفين! حظٍّ ل

الآن ابتعدتَ شهرًا واحدًا وتقضي وقتًا ممتعًا ولا تسمع 

تذمّرًا! اشتريتَ هذا ولم تشتِر ذاك، وقصّرتَ وزدتَ، وهذه 

الأمور. حسناً، ما قيمة هذا الشهر؟ ثمّ تعود إلى مكانك. 
والأولاد، فيا والآن نأتي ونقول للّه: لقد تركنا الزوجة 

ويلتاه! يا لها من مصيبة ويا لها من فاجعة! كلّا، هذا كلامٌ 
 «.لا يليق أن يعرضه الإنسان أمام الله تعالى 

https://madrasatalwahy.org/


  29 
 

ثمّ بدأ يعدّد الأمور واحدة تلو الأخرى، ويتحدّث 

عن الأعمال التي يقوم بها الإنسان والخطوات التي 

لصباح أنتم تسيرون في السوق من ا»يخطوها، فقال مثلًا: 
إلى المساء ولا تحسبون ذلك شيئًا، تذهبون إلى بيت هذا 
وبيت ذاك، وتستهلكون البنزين، وهذه لا تُحسب، أما الآن 

فخطوتان من هنا إلى المسجد النبويّ ومن ثمّ العودة، فو 
ا يستحقّ أن يأتي به يوم القيامة ويقول: يا  أمرٌ عظيم جدًّ

الله عليه وآله من  ربّ، لقد ذهبنا لزيارة قبر نبيّك صلّى 

الفندق، وركبنا السيّارة هنا ونزلنا هناك، وسرنا مائة متر 
عندما بيّن كلّ تلك «. أو مائتي متر على الأقدام وذهبنا

النقاط والموارد واحدة تلو الأخرى ووضحها وشرحها، 

اتّضح أنّ مجرّد التفكير في هذا الأمر والبحث فيه هو 

 « ن؟وماذا نفعل الآ»مشكل. فقالوا: 
الحلّ هو أن نقول: يا ربّ، نحن لم ننفق مالاً، »فقال: 

ولم نتكلّف مشقّة، ولم نبتعد عن الزوجة والأولاد، بل أنتَ 
 «. مننتَ علينا

https://madrasatalwahy.org/


  30 
 

أنتَ مننتَ علينا بأن »انظروا، هذا من يسمّى عارفًا. 

جئت بنا إلى هنا، إلى المكان الذي تحضر إليه أولياءك، 

مّتك عليهم السلام، والمكان والمكان الذي تحضر إليه أئ
الذي تحضر إليه الأنبياء عليهم السلام والأعاظم. فأنتَ 
مننتَ علينا وجئت بنا إلى هنا دون أن تكون فينا قابليّة 

مقدار رأس إبرة لدخول هذا الحرم. إذًا نحن فقراء 
وبائسون ومساكين، وأنتَ صاحب المنةّ علينا، وأنتَ 

 أعطيتَ. فمن أين لي تفضّلتَ، وأنتَ أنعمتَ، وأنتَ 

المال؟ أنتَ أعطيتَ المال، هل جئتُ به من كيس خالتي؟ 
ما لم تأتِ بذلك الزبون إلى دكّاني ـ ذلك الزبون الذي 
يمكنه أن يشتري من الدكّان المجاور ـ وما لم تعطني أنتَ 

القدرة، لم أكن لأستطيع المجيء إلى هنا. يجب أن نقول 

لا أن تمرّ هذه الفكرة «. ن فقراءللّه: نحن لم نفعل شيئًا ونح
في أذهاننا فقط، بل نؤمن بها، ونقنع أنفسنا بها، ونشعر بها 

حقًا، أي نجلس ونفكّر، نفكّر قليلًا ولا نخدع أنفسنا. 
نفس الحساب الذي سيحاسبنا الله به يوم القيامة، 

فلنحاسب به أنفسنا مبكّرًا. ألن يحاسبنا الله يوم القيامة؟! 

https://madrasatalwahy.org/


  31 
 

طبعًا «. تفضّل»، فيقول: «فعلتُ هذه الأعمال»أنت تقول: 

لا نستطيع أن نحاسب مثل الله، لكن بالمقدار الذي 

نستطيع، لنحاسب أنفسنا بنسبة ثلاثين بالمئة من ذلك 
الحساب. كم من الأموال أنفقناها ولم نحسبها أصلًا؟ كم 
من الأماكن ذهبنا إليها ولم نحسبها الآن؟ وكم من 

في أعمال لا طائل منها ولا نحسبها من المشقّات تحمّلناها 
عمرنا؟ كم من الأمور تحمّلناها على أنفسنا ولا نأخذها في 
الاعتبار الآن، لكن بمجرّد أن نهضنا وجئنا إلى هنا نقول: 

يا ربّ! نهضنا وقطعنا ألف كيلومتر، فهل الأمر بهذه »
السهولة لنتخلّص ونعود؟ ما لم تُكتَب لنا وثيقة الجنةّ 

كيّة لحوض الكوثر، وثماني طبقات من الجنةّ، وسند مل

« وجنةّ الذات، كلّها باسمنا، فلن نضع أقدامنا خارج مكّة!

حسناً، بما أنّ لديك هنا مكتب عقارات »يقول الله: 
وتحاسبنا بحساباته، فنحن أيضًا سنتعامل معك بنفس 

حينها يجب على المرء أن يلوذ بالفرار! يهرب «. الطريقة
أتتعامل معي بحسابات المكاتب »شر. من ساحة المح

العقارية؟! أتأتي إلّي بهذه الطريقة؟ نحن أيضًا نتقنها. نادِ 

https://madrasatalwahy.org/


  32 
 

الملكين اللذين على كتفيك ليأتيا، أنتَ أخرِج هذا الملف 

وأنتَ ذاك الملف، ملفّ اليمين مغلق! افتح ملفّ اليسار 

يبدأون بفتح ملفّ اليسار، واحدة اثنتان ثلاث... « فقط!
ذلك الحساب الذي «. يا ربّ شكرًا! كفى» فنقول:

سيُطلَب مناّ يوم القيامة، لنحاسب أنفسنا به قدر 

 استطاعتنا.

 ما الذي نتعلمه من لباس الإحرام؟

الذي يأتي إلى هنا يجب أن »: المرحوم العلامةثمّ قال 

يأتي عاريًا، يأتي بلا تعلّق، إن أراد أن يحصل على شيء. يأتي 
خاليًا من المشاغل والمشاكل. لماذا يقولون اخلع ثيابك 

والبَسْ مِئزَرًا ورِداءً؟ يعني هذا! ليس لديك أيّ شيء، من 
أنت؟ تلك العمامة يجب أن تخلعها عن رأسك، تلك 

ران، هنا لا عمامة ولا عباءة، لا بدلة ولا العمامة كانت لإي

بنطال ولا ساعة، والخاتم اتركه جانبًا، الخاتم الذي يجب 
أن تلبسه وقت الصلاة وهو مستحبّ طبعًا، إلا إذا كان 

https://madrasatalwahy.org/


  33 
 

 1خاتم زينة، الساعة يمكنك أن تلبسها في يدك في إيران

وتُريها للجميع وتخرجها من كمّك ليراها الكلّ! النساء 

 هنا وهناك وأوّل ما يخرجن حقائبهنّ ليراها يذهبن إلى
الجميع، والرجال ساعاتهم، وهنّ أساورهنّ! كلٌّ يُظهر 
شيئًا ما لديه. كلّ هذا لماذا؟ لإيران. عندما تذهب إلى هناك 

يجب أن تخلع ساعتك وخاتمك وحليّك الذهبية، تخلع 
ثيابك، ويجب أن تخلع شخصيّتك. هنا لا يستطيع المرء 

 الشارع بلا عمامة، هناك يقولون يجب أن تخلع أن يسير في

عمامتك كالبقيّة. سواء أكنتَ مرجع تقليد أم مهندسًا أم 
طبيبًا، تاجرًا، كاسبًا، فردًا عاديًا، تضع مئزرًا ورداءً على 
كتفيك والسلام. هنا لا تُقبل هذه الأمور. هناك حيث كان 

ستّة يمشون عن يمينك وستّة عن يسارك واثنا عشر 

لفك! كان ذلك في إيران، عندما تذهب إلى الميقات خ
، تكون أنتَ وحدك ولا شيء «لبّيك اللّهمّ لبّيك»وتقول: 

عليك، ولو سقط المئزر فيا ويلتاه، رداءٌ على الكتف 
ومئزرٌ حول الخصر. أنتَ هذا في الميقات، يا سيدي الذي 

                            
 المقصود لبلدك باعتبار أنّ المخاطبين كانوا من إيران. )م( 1

https://madrasatalwahy.org/


  34 
 

كان لك خدمٌ وحشمٌ هناك، ولك صولات وجولات 

ثما ذهبتَ لم تذهب وحدك بل لا بدّ أن ولك شخصيّة، وحي

يرافقك عشرون فردًا، هنا لا وجود لهذه الأمور، أنت 
 «.وحيدٌ وحيد

هذه الحالة يجب أن يشعر بها الإنسان. هناك، في 

الميقات، الأمر إجباريّ. يجب أن تكون هذه الحال 
موجودة. عندما تحضر عند الله، هل تريد أن تأتي 

 ع شيئًا! لا فائدة منها أبدًا.بشخصيّتك؟ حجّتك لا تنف

قصّة اقتراح تأجيل زيارة السيد البروجردي رحمه الله للإمام 

 الرضا عليه السلام

إلى أصفهان لزيارة المرحوم العلامة كناّ قد ذهبنا مع 
فرد قد انتقل إلى رحمة الله، كان من علماء أصفهان. من 

ه ضمن الأحاديث التي ذكرها عن السيّد البروجرديّ رحم
الله أنّه عندما جاء السيد البروجرديّ من بروجرد إلى قم ـ 
ا ورجلًا  كان السيّد البروجردي رحمه الله رجلًا جيّدًا جدًّ

عظيمًا، وكان إلى حدٍّ ما مخلصًا لا هوى له، وكانت له 

حالاته وحساباته، وكان عمله مدروسًا، لديّ في ذهني 

https://madrasatalwahy.org/


  35 
 

يحسب حساب أمورٌ ونقاطٌ من حياته تدلّ على أنّه كان 

أعماله ولا يلقي بنفسه في المهالك، وكان عمله مبرمجاً ـ 

بعد أن جاء إلى قم، في السنة الأولى أو الثانية، كان ينوي 
التشّرف بزيارة الإمام الرضا عليه السلام. ولكن، ويلٌ من 
هؤلاء المحيطين! إنّهم بلاءٌ على دين الإنسان ودنياه. 

السيّد البروجردي  فاقترح بعض هؤلاء المحيطين على
«. يا سيدنا، لا تتشّرفوا بالزيارة هذا العام»رحمه الله قائلين: 

 « ولماذا لا أتشّرف؟»فقال: 

لأنّ مكانتكم في إيران لم تتأصّل بعد، »قالوا: 
وشخصيّتكم لم تثبت، وصيت شهرتكم لم ينتشر، وعندما 
تريدون الذهاب إلى مشهد، يجب أن يستقبل الناس 

مدن ويخرجوا إلى مسافة فرسخين من المرجع في ال

المدينة ـ شاهرود وسبزوار ومشهد وهذه المدن ـ والآن 
وضعكم ليس وضعًا تكون فيه شخصيّتكم وموقعيتكم 

الاجتماعية قد ترسّخت لدى الناس، ومن المحتمل ألّا 
 «. يستقبلوا كما يجب، لذا اتركوا الزيارة بضع سنوات

https://madrasatalwahy.org/


  36 
 

أترك زيارة الإمام  هل»فأجابهم جوابًا جيّدًا فقال: 

 « الرضا عليه السلام من أجل شخصيّتي؟

انظروا! مستوى فهمنا بهذا القدر. لأنّ شخصيّتنا لم 
تتأصّل، فيجب أن لا يكون الإمام الرضا! ليذهب جانبًا! 
عندما نكتسب الشخصيّة، ما شاء الله! ونصبح عظماء 

ويذيع صيتنا في العالم، وكلّ مدينة نذهب إليها يخرج 
تقبالنا مليونا نفس، حتى الأطفال الرضّع يخرجونهم، لاس

والأغنام والماشية، ولا يبقى شيء، بهذا الوضع نذهب إلى 

الإمام الرضا عليه السلام، بهذا الوضع نذهب لزيارة 
الإمام الرضا عليه السلام! حينها تكون هذه الزيارة زيارة، 

وعٌ من زيارةٌ تأتي فيها الملائكة بالسلام والصلوات. هذا ن

 المعرفة.

 كيف نزور الإمام الرضا عليه السلام؟

معرفة أخرى: قبل سنوات قليلة تشّرفتُ بزيارة حرم 
الإمام الرضا عليه السلام فرأيتُ فردًا معروفًا من العلماء 
قادمًا، وكان جمعٌ من الناس يحيطون به، وكان يدخل الحرم 

كثيًرا؛ كان بطريقة معيّنة. المشهد الذي رأيته هناك أثّر فّي 

https://madrasatalwahy.org/


  37 
 

الناس ـ وظهورهم إلى الإمام عليه السلام ـ يلتقطون له 

الصور، لا أعرف كيف أدخلوا هذه الأجهزة مع أنّها 

ممنوعة ظاهرًا! بدأوا بالتقاط الصور، ثمّ ذهب وجلس 
بجوار ضريح الإمام الرضا عليه السلام في تلك الزاوية، 

سلام! والناس حوله وظهورهم إلى الإمام الرضا عليه ال

إنّ هذا النوع من الجلوس »فذهبتُ إلى أحدهم وقلتُ له: 
هنا إهانةٌ للإمام الرضا عليه السلام، فليقوموا ويذهبوا 

 فوصل الكلام إلى مسامعه. «. ويجلسوا في مكان آخر

هذه معرفة، ومعرفة أخرى، معرفة ولّي الله: كلّما دخل 
 الحرم ـ أولًا كان يذهب بين الطلوعين ويقول أذهب
وحدي ـ وعندما يدخل... في الزمن السابق، كان السيّد 

الحداد رحمه الله يطوف حول ضريح الإمام عليه السلام 

سبعًا مرتين، ثمّ يذهب ويجلس في زاوية لمدّة ساعتين. 
تلك أيضًا معرفة بالإمام عليه السلام، ومعرفةٌ لا أستطيع 

أصلًا أن أذكر الأسرار والأمور التي كانت في تلك 
زمان، وقد ذكرتُ لمحة منها للرفقاء، وبالمقدار الذي الأ

المرحوم العلامة يعرفه الرفقاء. المعرفة التي كانت لدى 

https://madrasatalwahy.org/


  38 
 

تجاه الإمام الرضا عليه السلام، وقصّتها كتبها هو نفسه 

أيضًا في كتابه والرفقاء طالعوها، ويبدو أنّي أوردتها أيضًا 

عرفة بالإمام . فذلك أيضًا نوع من الم1في المجلّد الثاني
ر لنا أن نزور  عليه السلام. حسناً، أيّهما أفضل؟ يعني لو قُدِّ
ر  الإمام الرضا عليه السلام بنحوين، فبأيّهما نذهب؟ لو قُدِّ

لنا أن نعرف الإمام بنحوين، فأيٌّ من المعرفتين تنفعنا؟ 
أيٌّ من هاتين المعرفتين تفيدنا؟ الجواب واضحٌ، والأمر 

معرفةٌ تنفع للدنيا، وتلك المعرفة معرفةٌ بيّن. هذه المعرفة 

تنفع للعقبى، بل للدنيا والعقبى معًا، فالعقبى في هذه الدنيا 
 نفسها.

 لماذا لا عمل للعارف عند الله؟

لذا يقول الإمام السجاد عليه السلام: ليس لديّ 

يا ربّ، »عملٌ. أيّ عمل  آتي به لأعرضه وأجعله شفيعًا؟ 

هذا ما يسمّى عارفًا، الإمام « اشفع لي بواسطة عملي هذا!
السجاد عليه السلام يسمّى عارفًا. ألم تقرأوا مناجاة 

                            
 .264ص  2أسرار الملكوت ج 1

https://madrasatalwahy.org/


  39 
 

ا العارفين للإمام السجاد عليه السلام؟ اقرأوها حتمًا أيّه 

الرفقاء! ففي المناجيات الخمس عشرة أسرارٌ قلّما توجد 

في أدعية الأئمة عليهم السلام، خصوصًا مناجاة المريدين 
والتائبين والعارفين والمحبّين! يقول الإمام عليه السلام: 

 ليس لديّ عملٌ.

أبيات أمير المؤمنين عليه السلام على قبر سلمان رحمه الله: 

 كيف نلقى الكريم؟

 المؤمنين عليه السلام عندما يأتي إلى المدائن إلى أمير

قبر سلمان رحمه الله، بعد دفنه، يخطّ بإصبعه على الأرض 

هذه الحروف والكلمات، هذان البيتان من الشعر اللذان 
ترونهما مكتوبين على بعض شواهد القبور يعودان إلى زمن 

 أمير المؤمنين عليه السلام:

غَيِر زاد  *** مِنَ الحَسَناتِ وَفَدتُ عَلَى الكَريمِ بِ 
ليمِ   وَالقَلبِ السَّ

وَحَملُ الزادِ أَقبَحُ كُلِّ شَيء  *** إذِا كانَ الوُفودُ عَلَى 

 الكَريمِ 

https://madrasatalwahy.org/


  40 
 

لقد وفدتُ على كريم  دون زاد  من العمل ودون قلب  

سليم، ووفدتُ على فرد  عظيم، لكن لا أبالي بهذا الأمر. لا 

بضاعة لماذا؟ لأنّه كريمٌ، أقلق من عدم وجود الزاد وال
أنظر إليه. حمل الزاد والبضاعة هو أقبح وأبشع عمل 
يمكن أن يقوم به فردٌ إذا وفد على عظيم. أن يذهب فردٌ 

ضيفًا عند فرد  عظيم ويأخذ طعامه معه، أليس هذا أكبر 
ألا يوجد طعامٌ في بيتنا »سبٍّ وشتيمة؟ يقول ]المضيف[: 

ا بين العرب الذين خصوصً « حتى جلبتَ طعامك معك؟

ا وإهانة قد تؤدّي إلى مشاكل. ألا  يعدّون هذا قبيحًا جدًّ
يمسّنا الأمر لو دعونا فردًا وجاء بطعامه معه؟ فكيف إذا 
كان ذلك الفرد هو الله تعالى؟ يقول أمير المؤمنين عليه 

لقد وفدنا على الله، تركنا الدنيا خلفنا، جاءت »السلام: 

الله، أوفدونا وأدخلونا، وحينها الملائكة وأخذتنا إلى 
نقول للّه: يا ربّ، لقد جئنا بالزاد والبضاعة معنا، وجئنا 

أليس هذا قبيحًا وشنيعًا؟ هذا « بأعمالنا لنعرضها عليك!
الكلام الذي يكتبه أمير المؤمنين عليه السلام هنا على قبر 

سلمان رحمه الله ـ وهل نعرف من هو أعلى منزلة من سلمان 

https://madrasatalwahy.org/


  41 
 

 الإمام عليه السلام يكتب هذه الأمور على قبر ؟! ـ إنّ 

سلمان لأنّ سلمان نفسه كان يحمل هذه الحالة. أمّا لو جاء 

الإمام عليه السلام فوق قبرنا فلن يكتب هذا، سيكتب 
جئنا بزاد  من الأنانيّة والشخصيّة »شيئًا آخر، سيقول: 

 والفرعونيّة والكثرة والغرق في التخيّلات والأوهام، جئنا

إلى هنا، وسفينةٌ واحدةٌ لا تستطيع حمل هذا الزاد الذي 
ذاك كان سلمان الذي كتب أمير المؤمنين عليه «. معنا

السلام على قبره هذا، لأنّه هو نفسه في حاله ذهب بلا زاد. 

سلمان عندما ذهب لم يكن لديه زادٌ ولا بضاعة. وأمير 
ذين المؤمنين عليه السلام ينظر إلى حال سلمان ويكتب ه

البيتين من الشعر. هذه هي مدرسة أهل البيت عليهم 

السلام، هذه من أسس ومباني هذه المدرسة. مدرسة أمير 

 المؤمنين والإمام السجاد والإمام الصادق عليهم السلام.

 كيف نتعامل مع الله: بمنطق الحقوق أم بمنطق الأدب؟

خلاصة الكلام أن لا تعتدّ بعملك. يريد الإنسان أن 
ا. لو قاس  يعتدّ  ا! هذا الأمر عجيبٌ جدًّ بعمله! عجيبٌ جدًّ

الإنسان هذا الأمر على نفسه ،مثلًا لو أراد أن يستأجر 

https://madrasatalwahy.org/


  42 
 

عاملًا ليعمل في منزله، فما هو مقصوده من هذا 

الاستئجار؟ مقصوده أن يكون هذا العامل مطيعًا وأميناً 

وصادقًا، ويعمل بما يقوله وأنّ لا يتعدّى حدوده. حسناً، 
هل تعلم من » أنّ هذا العامل الذي استأجرته قال: لو 

استأجرتَ فردًا تلقّى دعوى من ألف »يقول: « استأجرتَ؟

 « مكان ولم يذهب! وقبل بدعوتك أنت!
يا إلهي، هذا لم يأتِ بعد وبدأ يضع لنا »فتقول: 

 «. شروطًا

هل تعلم من استأجرتَ؟ عاملًا لديه الشهادة »ـ 
ني! وله الشخصيّة الفلانية بل الفلانيّة من المكان الفلا
 « ومعروفٌ بين الناس بهذا!

يا هذا، قم واذهب إلى المكان نفسه الذي »فتقول له: 

أخذت منه تلك الشهادة، حيث أصدقاؤك. أردنا أن نأتي 
بفرد  نأمره، ولم نكن نعلم أنّنا جئنا بآمر وأصبحنا نحن 

حسناً، يأتي عامل مؤدّب، ويعرف كيف «. المأمورين!
 « من أنت؟» تكلّم، نقول له: ي

https://madrasatalwahy.org/


  43 
 

أنا أطيع كلّ ما تقوله، ولا أسمع لكلام  غير »يقول: 

 «. كلامك

«. يا للعجب! كم هذا الإنسان فهيمٌ ومؤدّب»نقول: 
بمجرّد أن يقول هذا الكلام، تستقرّ محبّته في قلب الإنسان. 
أمّا الأوّل فلا، حتى لو افترضنا أنّ الأوّل كان يمتلك هذه 

لم يكن يكذب، لكن الحديث هو كيف يجب أن الصفات و
 يفكّر الإنسان عندما يكون في مثل هذا الموقف؟

عندما تذهب لزيارة الإمام الرضا عليه السلام، هل 

يا ابن رسول الله صلّى الله عليه وآله، هل تعلم من »تقول: 
الذي يقرأ زيارة أمين الله؟ هل تعلم أم أخبرك أنا؟ لقد 

كيلومتًرا، وتركتُ الزوجة والأولاد، قطعتُ مائة وخمسين 

 « وأنا كذا وكذا، ولديّ الوضع الفلاني...!

قم واذهب ودع الهواء »فيقول الإمام عليه السلام: 
 «. يصبح أنقى قليلًا 

أو أنّ الإنسان يذهب ويقف أمام الضريح ويطأطئ 
ا. ليس كذبًا! أليس  رأسه ويرى نفسه صفرًا أمام الإمام حقًّ

ا  أن يعتدّ الإنسان بعلمه أمام الإمام؟ ألا يخجل مخجلًا حقًّ

https://madrasatalwahy.org/


  44 
 

ا؟ أن يريد الإنسان أن يحسب لشخصيّته حسابًا  منه حقًّ

ا؟ الإمام الرضا عليه  أمام شخصيّة الإمام، ألا يخجل حقًّ

انظروا! إلى أين وصل »السلام يضحك مناّ ويقول: 
الزمان، هذا التافه جاء أمامنا يقرأ زيارة أمين الله، ويمنّ 

نا بعلمه، ويمنّ علينا بشخصيّته، ويمنّ علينا بماله علي

ا لزيارة « ومكانته، آه؟ ألا يضحك؟! كيف نذهب حقًّ
الإمام، وكيف نذهب إلى محضر الله، وكيف نقف أمام 
الله؟ كيف نعرض أنفسنا عندما نصلّي؟ نصل إلى كلام 

أمير المؤمنين عليه السلام الذي كتبه على قبر سلمان رحمه 
 الأئمة عليهم السلام، كم من القصص الله، وكلّ 

والحكايات التي لدينا عن الإمام السجّاد عليه السلام، عن 

الإمام موسى بن جعفر عليه السلام، عن الإمام الرضا 

عليه السلام، عن الإمام الحسن عليه السلام. اقرأوا دعاء 
ا الإمام عليه  يوم عرفة للإمام الحسين عليه السلام، حقًّ

الحَمدُ لِِلَّه الَّذي لَيسَ »اك من بداية دعاء عرفة السلام هن
أنا لستُ شيئًا، أنا »إلى آخر الدعاء يقول:  «لقَِضائِهِ دافعٌِ...

صفرٌ، لا أملك شيئًا، أنا فقير، وأنتَ أعطيتَ، أنتَ جئت 

https://madrasatalwahy.org/


  45 
 

بي إلى هذه الدنيا، أنتَ كبّرتني، وأنتَ علّمتني، أنتَ 

تي في قلوب الناس، جعلتَ الناس يحبّونني، وألقيتَ محبّ 

الأئمة عليهم السلام يقولون لنا «. وأنتَ أزلتَ الموانع
هذا ويعلّموننا. فأين نسير؟ وفي أيّ واد  نتحرّك؟ وإلى أيّ 
شيء ندعو الناس؟ هل هذه مدرسة الأئمة عليهم السلام؟ 

مدرسة الأئمة عليهم السلام هي مدرسة الفقر، مدرسة 
يض كلّ الأمور إلى الفقر ومدرسة العدم، مدرسة تفو

صاحبها الأصلي، تفويض كلّ شيء وتسليم كلّ 

الإمكانيات وكلّ الودائع إلى صاحب الوديعة الأصلي، 
 يسلّمون كلّ شيء إليه.

 ما الذي يبقى للعارف ليعرضه أمام الله؟

عندما يكون لا جمال ولا علم ولا مال ولا شأن ولا 

تصبح  شخصيّة عندي، فماذا لديّ إذن؟ لا شيء! حينها

سلمان، تصبح لا شيء! عندما أصبح لا شيء، يأتي أمير 
 المؤمنين عليه السلام فوق قبري ويكتب هذا: 

وفَدتُ على الكريمِ بغيِر زاد  *** من الحسناتِ »

 «. والقلبِ السليمِ 

https://madrasatalwahy.org/


  46 
 

لم آتِ بحسنة ولا بقلب  سليم؛ الحسنات هي الأمور 

ي الظاهرة، والقلب السليم يتعلّق بالباطن. لا ظاهر

صحيحٌ ولا باطني، ومع ذلك لا بأس علّي أبدًا، لماذا؟ لأنّي 
يا ربّ، هل كان يعجبك أن أقدم على فرد »أنظر إليك. 

 « كريم مثلك وأنا أحمل الزاد معي؟

 «. لا»يقول الله: 
 «. ولهذا السبب لم نأتِ بشّء»نقول: 

حسناً، لا مشكلة، يبدو أنّ قليلًا من »يقول الله: 

بَ لك. أنا أيضًا إلهٌ وأريد عبدًا كهذا. عبدًا المعرفة قد وُهِ 
لا يمنّ علّي بما أخذه منيّ، ولا ينسب إلى نفسه ما أعطيته 
إيّاه، إلى حسابه البنكي. أنا أعطيتُ المال وأنتَ تضعه في 

حسابك؟ أنا أعطيتُ رأس المال وأنتَ تضعه في 

لذا يقتضي هذا الأمر دائمًا في مقام الأدب. « حسابك؟
يا ربّ، لم آتِ »قال الإمام السجاد عليه السلام:  ولهذا

 «. بعمل  
، ولكن في النهاية »يقول الله تعالى أيضًا:  لم تأتِ بعمل 

«. الإنسان عندما يقدم على فرد  ما، يجب أن يحمل هديّة

https://madrasatalwahy.org/


  47 
 

عندما تذهبون إلى منزل صديقكم، ألا تأخذون هديّة؟ 

 عندما تزورون مريضًا، ألا تأخذون هديّة؟ يشتري

 الإنسان كيلوغرامين من التفّاح. يجب أن نأخذ هديّة ما.

 قصةّ علبة الكبريت التي أهداها السيد دستغيب رحمه الله

لا أعرف هل ذكرتُ هذه الواقعة للرفقاء أم لا؟ أحد 
الأصدقاء الذين كانوا مأنوسين جدًا بالسيّد دستغيب 

ا في ذهبن»رحمه الله وكان من حواريّيه، نقل لي حادثة فقال: 

شتاء  ما مع السيّد دستغيب رحمه الله خارج شيراز، إلى 

قرى وبلدات شيراز. وعندما كناّ في الطريق قال السيّد 
دستغيب رحمه الله: يا ويلتاه، لم نحضر شيئًا، لم نحضر هديّةً 

لهذا الرجل الذي نذهب إليه. كان من دأبه أن يأخذ معه 
ه. فلمّا وصلنا إلى شيئًا إذا ذهب إلى مكان، حلوى أو ما شاب

هناك قلتُ في نفسي: ماذا سيفعل لهذا الرجل؟ فجأة أدخل 

يده في جيبه، وكان فيها علبة كبريت، فأخرجها وقال: لم 
نجد شيئًا، نعطيك علبة الكبريت هذه كهديّة. فاحتفظ 
ذلك الفرد بعلبة الكبريت تلك حتّى آخر عمره، وكان 

عادة  من العمل يحدّث الجميع بها، ويقول: لقد شعرت بس

https://madrasatalwahy.org/


  48 
 

الذي قام به، بحيث لو أنّه أعطاني مليونًا لما شعرت بمثل 

حسناً، لماذا وضع علبة الكبريت هذه في «. هذه السعادة

جيبه، لا ندري! إن شاء الله لم تكن للسيجارة، فالسيجارة 
حرامٌ ومضّرة! طبعًا ليس بالضرورة أن تكون له، 

ت وقال: فللكبريت استخدامات أخرى. أخرج الكبري

 فكم هذا العمل جميلٌ ومحبّبٌ وحسنٌ.«. هذه هديّة»

 المحبّة هي الهديةّ الوحيدة التي يمكن للعبد تقديمها للهّ

يقول الإمام السجاد عليه السلام إنّ هناك شيئًا واحدًا 

حسناً، »احتفظنا به لأنفسنا لنقدّمه للّه. فلو قال الله: 
عملك ليس شيئًا يستحقّ العرض، فالقدرة والصحّة 

والتوفيق أنا أعطيتها، وأنا وفّقتُك لهذه الصلاة والذكر 
لّ يجب أن يعرف الرفقاء هذا، أنّ ك«. والدعاء والتوجّه

عمل خير نقوم به، فإنّنا في ذلك الوقت نكون مشمولين 

بتلك الرحمة والأوصاف والأسماء الكليّة الإلهيّة، وبدون 
هذا لا يمكننا القيام به. وقد ثبت هذا الأمر في الفلسفة 
والعرفان. حسناً، نحن هنا كعبيد، ماذا لدينا لنقدّمه؟ لا 

ك شيءٌ واحدٌ هنا»عمل لدينا. يقول الإمام عليه السلام: 

https://madrasatalwahy.org/


  49 
 

لا يستطيع الله «. يمكننا أن نقدّمه للّه، فما هو؟ إنّه المحبّة

لماذا لا يستطيع أن « ما هذا الذي تقدّمه لي؟»أن يقول: 

يقول هذا؟ إن شاء الله يبقى مطلبًا للرفقاء للمجلس 
 القادم إن لم يحصل بداء.

  

 اللهّمّ صلّ على محمدّ وآل محمدّ

https://madrasatalwahy.org/

	ما هي المعرفة الحقيقية التي تهدي إلى الله؟
	هل اليأس من الوصول لمعرفة الإمام عليه السلام يبرّر التقاعس؟
	مثال السفينة وكيلو السكر: هل نُضيّع طاقاتنا الوجودية؟
	هل يمكن للتقنيات الحديثة أو لغير المسلم استنباط الأحكام الفقهيّة؟
	هل يشترط الإيمان في الحذاقة العلميّة أو القوة البدنيّة؟
	هل الفقه الظاهري حكر على المسلمين؟
	حجيّة الروايات بين الأحكام والاعتقادات
	هل يمكن لغير المؤمن أن يفتي للمسلمين؟
	من لا ولاية له فلا شيء له!
	هل الفلسفة والعرفان حكر على المسلم؟
	ما هو التفقه الحقيقي الذي أراده الإمام الصادق عليه السلام؟
	من هم أهل التوحيد الذين يفهمون سورة الإخلاص وآيات سورة الحديد؟
	العمل على قدر المعرفة
	لماذا أخرج الإمام السجاد عليه السلام العمل من دائرة العرض على الله؟
	قصّة العالم الذي أراد أن يعرض صيامه وقيامه على الله
	قصّة سفر الحجّ الأول مع المرحوم العلامة : هل نمنّ على الله بأعمالنا؟
	ما الذي نتعلمه من لباس الإحرام؟
	قصّة اقتراح تأجيل زيارة السيد البروجردي رحمه الله للإمام الرضا عليه السلام
	كيف نزور الإمام الرضا عليه السلام؟
	لماذا لا عمل للعارف عند الله؟
	أبيات أمير المؤمنين عليه السلام على قبر سلمان رحمه الله: كيف نلقى الكريم؟
	كيف نتعامل مع الله: بمنطق الحقوق أم بمنطق الأدب؟
	ما الذي يبقى للعارف ليعرضه أمام الله؟
	قصّة علبة الكبريت التي أهداها السيد دستغيب رحمه الله
	المحبّة هي الهديّة الوحيدة التي يمكن للعبد تقديمها للّه

