
 
 

 

  

 هوالعليم

  

 كيف نفهم حقيقة التوحيد في المصائب؟

 تحليل لقصةّ موسى والخضر عليهما السلام 

  

 الجلسة الأولى -هـ  ۱٤٢٢سنة  -شرح دعاء أبي حمزة الثمالي 

  

 محاضرة القاها

 آية الله الحاج السيدّ محمدّ محسن الحسينيّ الطهرانيّ 

 قدسّ الله سره

  

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

  أعوذُ باِللهِ منَِ الشَّیطانِ الرَّجیم

  بسِمِ اللهِ الرَّحمنَِ الرَّحیم

 القاسم محمدٍ وصلَّی اللهُ علَیَ سیدنا ونبینا أبی

 صلَّى الله عليه وآله وعلی آلهِ الطیّبینَ الطّاهرینَ 

 واللعنةُ علَیَ أعدائهِم أجمعَینَ 

  

  

 مفاتيح الدعاء: كيف نرى الله في الشدائد؟

عآءِ إلَِیک »لأنّ الفقرات تنتهي عند قوله:  أَبْوابَ الدُّ
، فكأنِّي أقول: يا إلهي، أنا أعلم أنّک «للِصّارِخِیَن مَفْتُوحة  

، أي في مقام «بمَِوْضِعِ إجِابَة  » للذين يأملون ويرجون

؛ وللذين وقع «وَللِْمَلُهوفیَِن بمَِرْصَدِ إغِاثَة»الإجابة. 
على نیل حقوقهم ـ فاللهف علیهم الظلم ويتحسّّون 

يعني الحسّة والتأسّف والظلم، ومن يقع علیه الظلم يُقال 

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

وَأَنَّ فِِ اللهفِ إلِی »له ملهوف ـ أنت في مقام نجدتهم. 

، أي وأعلم يقین ا أنّ في التوجّه والشوق لجودک، «جُودِک

والرضا بقضائک...، فأنا راض  بما تحكم به وتقدّره 
بما تقدّره لهم ولا يعترضون، فلا لعبادک. الذين يرضون 

يقولون: لمَ لم تجعلني مكان فلان يا إلهي؟ لمَ وضعتَ فلان ا 

مكانِّ أو لم تضعه؟ لمَ يجب أن أُبتلى أنا وحدي بهذه 
المسألة؟ لمَ ذاک؟ ولمَ هذا؟ لا، فالذين يرضون بقضائک، 

ا مِنْ »فإن هذا اللهف إلی جودک والرضا بقضائک  عِوَض 

، أي يمكن أن يكون بديلا  عن منع «خِلِینَ مَنعِْ الْبا
، أي وفیه «وَمَندُْوحَة  عَمّا فِِ أَيدِی الْمُسْتَأْثرِِينَ »الباخلین. 

غنى وسعة عن الذي في أيدي من يطلبون الأشیاء 

 لأنفسهم.

إنّ كلّ هذه الفقرات والمعانِّ تصبّ في اتجاه واحد. 
 محلّه؛ فأنا أعلم أنّ أمل الذين يأملون فیک لیس في غير

وأعلم أنّ الذين وقع علیهم الظلم، هناک من يجبر ظلمهم 
وَ أَنَّ فِي »ويخرجهم من تحت وطأته ويكون لهم مأوی. 

، أي إنّ في التوجّه إلی جودک والرضا «اللهفِ إلِی جُودِک

https://madrasatalwahy.org/


  4 
 

بقضائک بديلا  مناسب ا عن منع الباخلین وغنى  عما في أيدي 

ويجمعون لها. يقول المستأثرين، الذين يطلبون لأنفسهم 

الإمام السجاد علیه السلام أنا أعلم، وقد وصلت إلی هذا 
العلم. والإمام لا يخطئ، ولا يقول خلاف الواقع حاشا 

أي أنا أعلم، لقد بلغت هذه الدرجة من « وَ أَعْلَمُ »للّه. 

العلم بأنّ الذين يأملون فیک، والذين وقع علیهم الظلم 
نعمک، أنت في المقام ويتحسّّون للوصول إلیک وإلی 

المناسب لإغاثتهم. وكلّ من يرضى بقضائک ويتوجّه إلی 

ا مِنْ مَنعِْ الْباخِلِینَ »جودک وإحسانک، فإنّ له  ، أي «عِوَض 
وَمَندُْوحَة  »هو في غنى عن منع الباخلین الذين يبخلون. 

، أي وفي سعة وغنى عمّا في أيدي «عَمّا فِِ أَيدِی الْمُسْتَأْثرِِينَ 

 ين يطلبون لأنفسهم ويجمعون لها.الذ

حسن ا، هذه كانت الترجمة الحرفیّة لهذه الفقرات. 
ولكن، لمَ يكون الله تعالی في موضع الإجابة؟ ولماذا يكون 

في مقام نجدة الذين وقع علیهم الظلم ويتحسّّون على 
بلوغ حقّهم؟ ولماذا يمكن للرضا بقضاء الله أن يكون 

https://madrasatalwahy.org/


  5 
 

ا عن منع الباخلین وال مستأثرين بما في أيديهم؟ ما هو عوض 

 سبب ذلک؟

 لماذا نخطئ في فهم مجريات حياتنا؟

إنّ سبب هذه المسألة يمكن أن يعود إلی علل 

وعوامل متعدّدة، والاطلاع على هذه العلل يصحّح رؤية 
الإنسان في علاقته بربّه ويربطه بذلک المبدأ، ويمكن أن 

سه إلی يخرجه من هذه الكثرات والتعلقات، ويوصل نف

 مرتبة الطمأنینة والسكینة.

النقطة المهمّة ومحور الحديث في كلام الإمام السجّاد 
علیه السلام تكمن في كیفیّة رؤية الإنسان لسلسلة العلل 

والأسباب. فكلّ المشاكل التي نواجهها في هذه الدنیا 
تعود إلی أننا أخطأنا في فهم سلسلة العلل والأسباب؛ 

و خاطئ، فنضع العلّة مكان فنحن نفترضها على نح

المعلول، والسبب مكان المسبيب، والمؤثير مكان 
المتأثير. وهذه أعیننا المريضة والناعسة ـ هل رأيتم العین 
 ـحین يستیقظ المرء من نومه لا يستطیع أن يری  الناعسة؟ 

ا. فیذهب فجأة فیصطدم رأسه بالباب؛ لأنه  ما أمامه جیّد 

https://madrasatalwahy.org/


  6 
 

ا، ف ا. فیُقال له: لم يره وظنه مفتوح  يا هذا، »هو لا يزال ناعس 

، لقد استیقظت للتوّ، اغسل وجهک  افرک عینیک قلیلا 

ا! لماذا يحدث هذا؟ لأنّ العین كانت في «. بالماء لتری جید 
ظلام دامس لساعات، فخلايا الشبكیّة لم تكن مستعدّة 
بعد لاستقبال النور، فتواجه صعوبة في التقاط الصورة؛ 

لدينا نوعان من الخلايا في الشبكیّة: الخلايا فكما تعلمون، 
العصوية والخلايا المخروطیّة، وعملهما يختلف؛ ففي 
النهار تعمل المخروطیّة وفي اللیل تعمل العصوية التي 

تكون قاعدة سطحها أكبر لتتمكن من عكس المزيد من 
الضوء. وعندما تكون العین مغمضة لفترة طويلة ثمّ 

الأولیّة غير طبیعیّة بعض الشيء. نفتحها، تكون حالتها 

مَنْ أَحَبَّ كرِيمَتَیهُ فَلَا يَكْتُبْ أَوْ »وفي الرواية ورد ما معناه: 

، أي من يحب عینیه، فلا ينبغي له أن 1«لَا يَقْرَأْ بَعْدَ الْعَصِْ 

                            
من »: رسول الله صلّى الله علیه و آله و سلم: 2٩3، ص 1، ج مطلع انوار 1

 «.أحب كريمتاه* لم يكتب بعد العص
*كذا وردت ولعلّ الوجه في كونها بالرفع أنّ كلمة كريمتاه صارت اسم علم 
للعینین كما يقال في الأجدّان والجديدان أنّهما علم على اللیل والنهار فلا تتغيّر 

 حالتهما الإعرابیّة.

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

يقرأ عند الغروب، أي بعد العص وقبیل الغروب. وذلک 

دوارها وقت لأن أجهزة خدمة العین تريد أن تتبادل أ

الغروب؛ فالمسؤولون عن انعكاس الضوء وإرساله إلی 
سلسلة عصب الدماغ يريدون أن يسلموا مهامهم لعمال 
نوبة اللیل، وفي أثناء هذا التسلیم والتسلم تحدث بعض 

المشاكل. لذا، يخطئ الإنسان أحیان ا في الرؤية عند 
الغروب، ولا ينبغي له أن يطالع في ذلک الوقت، خاصة 

طلاب الذين لا يريدون تضییع فرصة المطالعة ال

 والاستفادة منها، ولكن ذلک مضّر.
ـ والرمد يعني المرض  "رَمَد"الذين في أعینهم 

 ـيقول الشیخ محمود الشبستري رحمه  والنعاس والانزعاج 

ا:   الله في أشعاره الرائعة حق 

                            
ص  2ج في كشف الخفاءهذا وقد وردت في مصادر أخری بالجرّ وقال العجلونِّ 

قال في المقاصد لم يثبت في . «العص فلا يكتب بعدحبیبتیه  أكرم من»: 22٩
في كتاب  العص الإمام أحمد بعض أصحابه أن لا ينظر بعد أوصى المرفوع ولكن

أخرجه الخطیب وغيره وقال الشافعي فیما أخرجه البیهقي في مناقبه: الوراق  -
 الحديث. )م(  - «من أحب كريمتیه»عینیه. وتقدم بلفظ:  دية من يأكل إنما

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

رمد دارد دو چشم اهل ظاهر *** كه از ظاهر »

 « نبیند جز مظاهر

 يقول: 
في أعین أهل الظاهر رَمَدٌ *** فلا يرون من الظاهر 

 إلا المظاهر

إنها مريضة، ناعسة، تری الأشیاء على غير حقیقتها، 
تری الصورة مشوّهة. إنّ أهل الظاهر مرضى لأنّهم لا 
يرون من الظاهر إلا المظاهر، أي لا يرون سوی هذه 

ا، الصور. يرون الشاشة التي تُعرض علیها الصور تب اع 
لكنهّم لا يعرفون أنّ من يمسک بمقبض جهاز العرض 
يجلس خلف الستار. هم فقط يرون الصور، وذاک يفتح 

المقبض فتظهر الصور، فيرون هذه الصور تأتي وتذهب 

وتلعب مع بعضها وتقفز إلی أعلى وأسفل، فیقولون: 
ولكن لو أغلق ذاک المقبض فجأة، فماذا «. عجب ا!»

ستُظلم، ولن يری شیئ ا؛ فهو لا  سیحدث للشاشة كلّها؟
 يری من الظاهر إلا المظاهر.

https://madrasatalwahy.org/


  ٩ 
 

 قصةّ تربوية عن لوم الآخرين

نحن في سلسلة العلل والأسباب دائما  ما نقع في 
الخطأ، ونعانِّ من الاضطراب والضعف. نريد دائما  أن 
ننسب الأمور إلی هذا وذاک؛ فنريد أن ندفع العیوب عن 

أذكر عندما كناّ ندرس في  أنفسنا وننسب المحاسن إلیها.

قم أنا وأخي الأكبر، في فترة العزوبیة، وكناّ نسكن في 
حجرة من حجرات الطلاب في الحوزة، كانت تحدث 

أحیان ا بعض الاختلافات في وجهات النظر، وكان يصدر 

منيّ بعض التقصير، فیُنسب الأمر إلّي، وهكذا كانت تجري 
بزيارتنا في قم يتشّرف المرحوم العلامة الأمور. كان 

أحیان ا ويلقي نظرة على حجرتنا، فكناّ نذهب إلیه ونشتكي 
من وضع الحجرة، وكان أخي بدوره يلقي باللوم علّي 

«. المشكلة منه، هو الذي يقصّ ولا يقوم بواجبه»ويقول: 

يضحک. وفي مرّة من المرّات، أتى المرحوم العلامة وكان 
أريد أن »ة وقال: فبدأنا كعادتنا بالشكوی، فقاطعنا فجأ

أقول لكم شیئ ا هذه المرّة؛ إذا أتیت في المرّة القادمة 

ا، فقلت أنت:  ، وقال هو: ‘اللوم علّي أنا’ووجدت نقص 

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

، فعندها يكون أمركما قد استقام. اذهبا ‘اللوم علّي أنا’

الآن واعملا على الوصول إلی هذه المرحلة، حینها فقط 

 «.يمكن أن يُعتمد علیكما

 سالك كبصيرة الطفلرؤية ال

بشكل عام، إنّ النقص والعیب الموجود في نفس 
الإنسان يجعل توجّهنا وطلبنا دائما  منصبًّا على المعلولات 
عند تحقّق الأحداث؛ وذلک لأنّنا نتعامل مع المعلولات 

والمسبَّبات أكثر. فالنفس الإنسانیّة التي تتعلّق بهذا 

لی قطع طريق طويل الجسد في هذه الدنیا لا تزال بحاجة إ
ا كالطفل الذي لا يملک  للوصول إلی عالم التجرّد، تمام 

القدرة على تحلیل الأحداث ويری الأمور من منظوره 
الناقص والخام والمحدود، ولا يستطیع تحلیل القضايا 

أبعد من ذلک. ولكن عندما يكبر ويفكّر في تلک القضايا، 

ل الماضیة يستطیع أن يصل إلی التحلیل الصحیح للمسائ
التي حدثت في طفولته. لماذا؟ لأنّ فكره نضج. في السابق 

، فعندما تصعقه الكهرباء "غولا  "كان يسمي الكهرباء 

ولكن «. هناک غول في الداخل، في هذا الجدار»كان يقول: 

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

ا، وأنّه لا  عندما يكبر، يدرک أن الجدار لیس إلا طین ا وآجرًّ

ا مرّ بالجسد فإنّه وجود لغول، بل هو تیّار كهربائي إذ

ا، ولكنه في طفولته لا يفهم  يوقف القلب. يفهم هذا لاحق 
هذا الأمر؛ لأنّ فكره واستعداده لا يسع إدراک هذا السير 
المتردّد للكهرباء. وهو يخاف من الحقنة والدواء المرّ 

ويهرب منهما، فهو لا يری إلا الألم الحالي. أما الشفاء الذي 
فهو لا يشعر به؛ والدا الطفل هما من يأتي بعد هذا الألم، 

يشعران بذلک الشفاء، أما الطفل فلا يشعر إلا بالألم. فهل 

ا ما طفلا  يشكر والديه لأنّه معافِ وأسنانه لا  رأيتم يوم 
تؤلمه؟ هل رأيتم طفلا  في الخامسة أو العاشرة من عمره 

، بطني لا تؤلمني الآن»يأتي إلی أمّه ويقول:  ا جزيلا  ؟ «شكر 

الكلّ سیضحک! لماذا؟ لأن الطفل لا يفهم معنى الصحة، 

لا يفهم معنى عدم المرض. نعم، هو يفهم الألم، فما إن 
يبدأ وجع بطنه حتّى يعلو صراخه، وحینها يجب علاجه. 

إذا أردت أن تشفى، يجب أن تأخذ هذه »فنقول له: 
هو لا يدرک «. لا، لا، هذه الحقنة مؤلمة»، فیقول: «الحقنة

 لم.إلا الأ

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

ا. ولكن عندما نكبر ـ إن شاء الله ـ  نحن هكذا تمام 

يعلّموننا قاعدة في الصحّة والطب، ماذا تقول؟ قولوا 

هذه قاعدة، لمن تقال؟ «. الوقاية خير من العلاج»بسّعة: 
تقال لمن يدرک معنى الصحّة. عندما يكبر الإنسان يدرک 
ا فلا يدركه، ب ل معنى الصحّة، أمّا عندما يكون صغير 

يدرک معنى الألم فقط. وعندما يكبر، يدرک حینها أن هناک 
شیئ ا اسمه الصحة. يقولون إن الصحة شيء واحد، أما 
المرض فما هو؟ آلاف الأشیاء. فإن آلمک سنکّ فلست 

بصحیح، ون آلمتک عینک فلست بصحیح، وكذلک ألم 
البطن والعظام. إذن، كم هي الصحّة؟ واحدة. ولكن كم 

 نهاية له من الأمراض. هناک أمراض هو المرض؟ ما لا

 معروفة وأخری مجهولة، وكلّ يوم يظهر شيء جديد.

كذلک الإنسان في عالم الكثرات، ينصبّ اهتمامه على 
المعلول والمظاهر فقط: هذا فعل كذا، وهذا وصل إلی 

ا، وهذا قال  المنصب الفلانِّ، وهذا أصبح غنی ا وذاک فقير 
ا، وهذا  ا وذاک قال خير  ، هذا سوء  أصبح عالما  وذاک جاهلا 

ا، هذا عُزل وذاک  تولّی الرئاسة وذاک أصبح مرؤوس 

https://madrasatalwahy.org/


  13 
 

نُصّب... كل ما يلتفت إلیه الإنسان في هذا العالم هو 

سلسلة العلل والأسباب الماديّة، أي عالم المعلولات. 

، لم يكتشف العلة والجذر؛ لأنّه  وهذا لأنه لا يزال طفلا 
قیقيّ الذي يوجب تصحیح يفتقر إلی ذلک الاتّصال الح

 الفكر والسّّ والروح.

 قصةّ موسى والخضر: حين تلتقي الشريعة بالحقيقة

عنوان "لا أدري هل ذكرت هذه المسألة في شرح 

عندما كنت أتحدّث عن قضايا الخضر أم لا؟  "البصي

ا وفیها أسرار،  قصّة الخضر علیه السلام قصّة عجیبة جدًّ
، وصل إلی مسائل جديدة. وكلّما تعمّق الإنسان فیها

فموسى على نبیّنا وآله وعلیه السلام نبيّ ورجل عظیم، 
وقد أدرک بعض المعارف، ولكنهّ لم يكن قد بلغ مرتبة 

النضج القصوی بالنسبة للوصول إلی حقیقة التوحید 

ونزول الفیوضات المختلفة الأنواع والمظاهر في عالم 
ن موسى علیه الكثرة. فأراد الله أن يرفع هذا النقص ع

ا إلی الحدّ  السلام ويعرّفه بجمیع مراتب التوحید، طبع 

الذي لا يمكننا معه القول بأنّ جمیع المراتب قد اتّضحت 

https://madrasatalwahy.org/


  14 
 

له، فتلک المراتب لم تتّضح إلا لرسول الله صلىَّ الله علیه 

وآله والأئمّة علیهم السلام. وبالطبع، يمكننا القول إنّه 

ما يكون قد وصل إلی هذه بناء  على بعض الروايات، ربّ 
المراتب بعض أفراد أمّة رسول الله، وهو ما نعبّر عنه 

 .1بالبقاء الأتم
                            

المراد بالبقاء هنا مرحلة البقاء بعد الفناء، ففي اصطلاح العرفاء وأهل السير   1
 والسلوک يمرّ الإنسان في ثلاث مراحل: 

: وهي مرحلة غلبة الكثرات والعلل، والتي يعیش فیها حالة مرحلة ما قبل الفناء
الشرک ويعطي فیها للكثرات قیمة ذاتیة، ولا يكون قد وصل في هذه المرحلة 

 عد إلی حقیقة التوحید.ب
: وهي مرحلة غلبة الوحدة والوصول إلی حقیقة التوحید وأنّ الله مرحلة الفناء

هو الحقّ وما دونه الباطل، وفیها يكتشف أنّ نفسه وكافّة الموجودات لا وجود 
ا.   لها أصلا ، فلا يعود يری سوی الله ولا يشعر بعالم الكثرة أبد 

ي مرحلة الوحدة في عین الكثرة، حیث يری أنّ نفسه : وهمرحلة البقاء بعد الفناء
وجمیع الموجودات في عالم الكثرة قائمة بالله ومعلولة لله وهي تجلیّات لذاته ولا 
وجود لها من نفسها، فهو يشعر بالكثرات القائمة بالله تعالی فیعطي عالم الكثرة 

 حقّه ويعطي عالم الوحدة حقّه.
 لدی العرفاء: ثمّ إنّ هناک قاعدتین أخريین 

أنّ طيّ هذه المراحل قد يكون بالاختیار في عالم الدنیا عبر التربیة  مفاد إحداهما
ا عبر الموت وعقبات البرزخ ونفخ  و التزكیة والسير والسلوک، وقد يكون قهر 

 الصور والقیامة. 
 : أنّ ما يناله الإنسان في عالم البقاء بعد الفناء من إدراک للكثرةومفاد الثانیة

يتناسب مع ما كان قد أدركه في مرحلة ما قبل الفناء واطّلع علیه من قوانین عالم 

https://madrasatalwahy.org/


  15 
 

فموسى على نبیّنا وآله وعلیه السلام يری الناس 

يموتون أمام عینیه ألف مرّة في الیوم، ولكنهّ لا يعترض 

ا. تلد الأم طفلها فیموت كلاهما عند الولادة،  على الله أبد 
نفُسه حِينه ﴿لا. إنّه الموت: فهل يعترض؟ 

ه
فَّى ٱلأ تهوه ُ يه ٱللَه

هم تهمُت ا وهٱلىتِِ ل وتهِه وتِ ﴿، 1﴾مه لهكُ ٱلمه تهوهفىىكُٰم مى قُل يه
ه بكُِم ِي وُكِِّ . الله هو الذي يمیت. كنت أقرأ في 2﴾ٱلَّى

ترجمة للقرآن، لا أذكر من هو المترجم، حول عیسى على 
ا تهوهفىيتهنِِ كُنته ﴿ه تعالی: نبیّنا وآله وعلیه السلام في قول فهلهمى

لهيهِم نته ٱلرىقيِبه عه
ه
عندما »، كانت الترجمة تقول: 3﴾أ

                            
الكثرة، وأنّ ما يعرفه من الذات في مرحلة البقاء يتناسب مع ما بلغه من مراتب 
التوحید في مرحلة الفناء، فإن بلغ الفناء الذاتي كان بقاؤه أتمّ، وإن بلغ الفناء في 

 ه فیها. الصفات والأسماء كان بقاؤ
ويبدو أنّ سماحة السیّد رضوان الله علیه يتحدّث في اصطلاح البقاء الأتمّ هذا 
عن البقاء في الذات بعد الفناء في الذات وهو الأمر الذي اختصّ به النبيّ محمّد 
صلّى الله علیه وآله دون سائر الأنبیاء وفتحه لأمّته من بعده. )لمزيد من التحقیق 

ص  6ج معرفة المعاد، 4٩3ص  2ج الملكوت أسرارحول ذلک راجع: 
 ( )م( 4۸ص  ۸، ج۱6۰
 .42( الآية 3٩سورة الزمر ) 1
 .۱۱( الآية 32سورة السجدة ) 2
 .۱۱۷( الآية 5سورة المائدة ) 3

https://madrasatalwahy.org/


  16 
 

هنا خاطئة؛ « قبض الروح»ترجمة «. قبضت روحي

فالمعنى لیس قبض الروح. لا تخطئوا، فعیسى علیه السلام 

لم تُقبض روحه، إنّه حيّ مثلنا، ومثل إمام الزمان علیه 
برزخ بین المادّة والمجرد، وهو ما يُعبّر  السلام، لكنهّ في

عنه بالسماء الرابعة. وعندما يظهر بقیّة الله أرواحنا فداه إن 

شاء الله وينير أعیننا المريضة بنوره، سینزل عیسى علیه 
السلام من السماء ويقتدي به ويكون من أتباع وشیعة إمام 
ير الزمان علیه السلام. الأئمة علیهم السلام ماتوا، أم

المؤمنین علیه السلام مات، الإمام السجاد علیه السلام 
مات، ولكنّ إمام الزمان علیه السلام حيّ، وعیسى علیه 

لكِٰن شُبِهِه ﴿السلام حيّ لم يمت؛  لهبُوهُ وه ا صه تهلوُهُ وهمه ا قه وهمه
ههُم  .1﴾ل

                            
 .۱5۷( الآية 4سورة النساء ) 1

https://madrasatalwahy.org/


  17 
 

لماذا اعترض موسى على الخضر ولم يعترض على ملك 

 الموت؟

لام يری الملائكة تقبض فالنبيّ موسى علیه الس

الأرواح ألف مرّة في الیوم. يمرّ إنسان إلی جانب جدار 
فینهار علیه ويموت. هل يُری موسى علیه السلام يقول: 

كان علیه ألا يمرّ من هناک، «. يا إلهي، لمَ حدث له هذا؟»

لكنهّ مرّ فانهار علیه الجدار. أو مثلا ، ربّما يكون هناک إنسان 
ینكسّ غصنها فجأة ويقع على رأسه نائم تحت شجرة ف

ا:  يا إلهي، لمَ »فیموت، فهل قال موسى علیه السلام يوم 

هذا أمر طبیعيّ، إنّها علل طبیعیّة. أو يصعد «. حدث هذا؟
رجل جبلا  فتزلّ قدمه ويسقط في الوادي، فهل يقول 

كان علیه «. يا ويلتاه! لمَ حدث هذا؟!»موسى علیه السلام: 

لكنهّ صعد... هل تسمعون يا أطفال؟  ألاّ يصعد الجبل،
عندما تصعدون الجبل، كونوا حذرين، لا تركضوا، بل 

 انتبهوا.

حسن ا، قولوا لي الآن، كیف حدث أن الخضر علیه 

ا في العاشرة من عمره فارتفع  السلام أتى وقتل غلام 

https://madrasatalwahy.org/


  18 
 

ا:  لمَ تقتل هذا »صوت موسى علیه السلام معترض 

فسه لو كان يمشي وسقط ، مع أنّ هذا الغلام ن«الغلام؟

على الأرض وانكسّ رأسه ومات، لما اعترض موسى علیه 
السلام. لماذا؟ لأنّ موسى علیه السلام كان يری تلک 
الوفیات والحوادث متّصلة بسلسلة العلل الطولیّة، أما في 

قضیّة الخضر، فقد رأی هذا الموت متصلا  بسلسلة العلل 
 العرضیّة، وهنا نشأت لديه الشبهة.

في الحقیقة، لو أنّ موسى علیه السلام كان قد درس 

الفلسفة! ـ أستغفر الله ربّّ وأتوب إلیه، فنحن لا نصلح 
أن نكون تلامیذ لموسى علیه السلام، ولا نبلغ قیمة ظفر 
من أظفاره! ولكناّ نمزح قلیلا ، فطلّاب العلم يمزحون 

 عادة، ولا بأس أن يمزح المرء مع الأنبیاء، وإن شاء الله

لن يغضبوا منا ـ لكان قد علم أنّ سلسلة العلل العرضیّة 
ا، موسى علیه  هي في طول سلسلة العلل الطولیّة. طبع 

السلام الآن هو نفسه معلّم للملّا صدرا في ذلک العالم، 
ما أثبتَّه أنت بالفهم والإدراک »يعلّمه المعارف ويقول له: 

https://madrasatalwahy.org/


  1٩ 
 

 والفكر، نحن شاهدناه رأي العین وبالقلب، فنحن

 «.نسبقک بكثير

إنّ الخضر على نبیّنا وآله وعلیه السلام عندما كان 
يذبح ذلک الطفل، كان فاعلا  ضمن سلسلة العلل 
الطولیّة، لا العرضیّة. ولأنّ موسى علیه السلام كان في 

ذلک الوقت ملتفت ا إلی جانب المظاهر ولم يستطع أن يحلّ 
ارتباطهما مسألة عدم الاختلاف بین المادّي والمجرّد في 

بالمبدأ، فقد اعترض. ولكن، لو أن ملک الموت هو من 

أتى وفعل ذلک بدلا  من الخضر، فهل كان موسى علیه 
السلام سیعترض؟ لا! فذاک ملک الموت، وما علاقته 
بعالم المادة؟ فملک الموت لديه سجلّ يضعه تحت إبطه 

ا  كلّ صباح وينزل من ذلک العالم. وماذا في سجلّه؟ يوم 

ا إلی  يأتي ا إلی قم، ويوم  ا إلی همدان، ويوم  إلی مشهد، ويوم 
ا  إفريقیا فیقضي على ألف شخص دفعة واحدة، ويوم 

يذهب إلی هيروشیما فیحول ثلاثمائة ألف إنسان إلی رماد 
في لحظة. ولدينا في الروايات أنه سیُباد ثلثا سكان الأرض 

 من المخالفین لإمام الزمان علیه السلام.

https://madrasatalwahy.org/


  20 
 

 الأبهري وملك الموتقصة الحاج 

ا  نعم، عمل ملک الموت يكون مزدحم ا أحیان ا وخفیف 
أحیان ا أخری؛ فذلک يعتمد على الأمر الذي يصدر إلیه. 

ا ويقول:  يا الله، علینا أن نقضي على »يفتح سجلّه صباح 

ولكن هذا لا يمثّل له شیئ ا، فهو «. ثلاثة ملايین الیوم

لله أسهل علیه من شربة الماء هذه التي أرفعها. لقد منحه ا
قدرة يستطیع بها أن يقطع كلّ تلک التعلّقات بین النفس 

 والبدن في طرفة عین.

ا الأبهري، فقد كان رجلا  حيّ  رحم الله الحاج هادي 
ا. توفّي أحد أقاربنا، وكناّ نجلس هناک، فقال له  القلب جدًّ

أحدهم ـ وكانوا قد وضعوا الجنازة كأمانة في مكان ما 
ا إلی كربلا ء وتُدفن هناک وكانوا قد دفنوه في لینقلوها لاحق 

يا حاج، إن »وادي الصفا المعروف بالوادي القديم ـ: 

استطعت، تعال وافعل شیئ ا لهذه العائلة الحزينة، أعد 
لو كان الأمر قبل أن »ففكّر قلیلا  وقال: «. الروح إلیه

، «يموت، لاستطعت أن أفعل شیئ ا، أما الآن فلا أستطیع

 و نفعل شیئ ا. كان رجلا  حيّ القلب.أي أن نؤخر الأمر أ

https://madrasatalwahy.org/


  21 
 

ا كیف أن بعض الذين  كان يقول: كنت أفكر يوم 

يموتون تبقى أعینهم مفتوحة وبعضهم مغمضة. كنت 

ا بجانب جبل يمر به  أفكر في هذا، وذات يوم كنت جالس 
 . نهر، فرأيت أنه كانت هناک قرية في هذا المكان قديما 

، وجمیع أهالي القرية يقول: رأيت فجأة أن زلزالا  قد وقع

ذهبوا تحت الأنقاض في منتصف اللیل في ثانیة واحدة. لقد 
خطر ببالي هذا الأمر ورأيت أنّ الذين أصابهم ذلک كانوا 
على قسمین: بعضهم كانت أعینهم مفتوحة وبعضهم 

مغمضة. لم يمهلوا حتّى يغمضوا أعینهم، وأولئک الذين 
حوها. لقد كانت أعینهم مغمضة لم يمهلوا حتّى يفت

أحطتُ بنفوسهم في تلک اللحظة التي أراد الله أن يريني 

فیها كیف كان ملک الموت يقبض أرواحهم. رأيت أن 

هذا أراد أن يغمض عینه فانتهى الأمر، وذاک أراد أن 
يفتحها فانتهى الأمر! ملک الموت لديه مثل هذه القدرة، 

لا يدعک تغمض عینک أو تفتحها. المهم لیس أن تكون 
لعین مفتوحة أو مغمضة، بل أن يكون الإنسان صالح ا ا

ا، أو كما كان يقول المرحوم  عند رحیله، أن يرحل سعید 

https://madrasatalwahy.org/


  22 
 

ا»العلامة:  آه، آه، يا »أو يقول: «. يرحل وهو يرقص فرح 

 «.إلهي، تعال وانظر!

 قصة أستاذ الأخلاق الذي خاف من الموت

كان هناک عالم من الأفاضل والعلماء ومدرّسي 

على »ق، وكنت أحضر دروسه أحیان ا. كان يقول: الأخلا
، حتّى يذهب قبل أن يُطلب  ا دائما  الإنسان أن يكون مستعدًّ

كان يلقي دروس الأخلاق ويحضرها «. منه الذهاب

ا وله  حوالي مائتا طالب، وكان رجلا  فاضلا  وعالما  ومجتهد 

كتب وأبحاث. وقد أصیب هذا الرجل بالسّطان سرطان 
ا ذهبنا لزيارته، لم يكن يُحتمل النظر إلیه. بدا الدم، وعندم

وكأنّ الدنیا قد انهارت على رأسه. هذا الأستاذ الذي كان 
يقول إنّ الإنسان يجب أن يذهب قبل أن يُطلب منه، لم يكن 

يسمح لأحد بالدخول إلی منزله، ولم يكن يتحدّث، وكان 

أن كلّ هّمه الأدوية أن لا تبتعد عن متناول يده. حاولنا 
يجب على الإنسان أن »نذكّره بكلامه، بأنّه كان يقول لنا: 

، «يسبق عزرائیل بخطوات حتّى يبحث عنه فلا يجده!

https://madrasatalwahy.org/


  23 
 

لكننّا رأينا أنّه لا يستطیع أن يتنازل عن تعلّقه بالحیاة، وبعد 

 فترة توفّي على تلک الحال.

يقول: على الإنسان أن يرحل المرحوم العلامة كان 
ا ويضحک. وهذا ما من هذه الدنیا وهو  يرقص فرح 

ا في  حدث له هو نفسه كما يروي الرفقاء. كنت حاضر 

ساعاته الأخيرة، ويقولون إنه عندما شعر بالمرض في 
جلسة عص الجمعة في منزله، أخذ يضحک ويقول لمن 

هذا «. قولوا لا إله إلا الله بصوت عال  »كانوا يحملونه: 

عن عزرائیل يرحل هكذا، وذاک يرحل هكذا. هذا يبحث 
وكما يقول أمير المؤمنین «. أين أنت؟ لمَ لا تأتي؟»ويسأل: 

ْ تقرّ »علیه السلام:  تيِ قَدْ كُتبَِتْ عَلَیْهِمْ لَم لَوْلَا الْآجَالُ الَّ

ا مِنَ  [ أَرْوَاحُهُمْ فِي أَجْسَادِهِمْ طَرْفَةَ عَیْن  خَوْف  ]تَسْتَقِرَّ

ا إلَِی الثَّوَابِ  لو لم يكن هناک أجل محدّد،  .1«الْعِقَابِ وشَوْق 
 لما استقرّت أرواحهم في أجسادهم طرفة عین.

                            
خطبة المتقین، ص ۱٩3؛ نهج البلاغة، الخطبة 23۷، ص 2، ج أصول الكافي 1

ْ تَسْتقَِرَّ أَرْوَاحُهُمْ فِي أَجْسَادِهِمْ »: 303 وَلَوْ لَا الْأجََلُ الَّذِي كَتَبَ الُلّه عَلَیْهِمْ لَم
  «.طَرْفَةَ عَیْن  شَوْقا  إلَِی الثَّوَابِ وَخَوْفا  مِنَ الْعِقَابِ 

https://madrasatalwahy.org/


  24 
 

 العارف يرى المعجزة في كل شيء

فعندما يأتي عزرائیل ويفعل ما يفعل، قد يتساءل 
ا ولا يركّز «لماذا؟»الإنسان  ، لكنهّ تساؤل يمر بالذهن سريع 

فیه؛ لأنّه ينسب الأمر إلی عالم الغیب. أمّا عندما تقع 

ادثة نفسها من خلال العلل المادّية، تنشأ الشبهة لدی الح

لماذا يفعل الخضر هذا؟ حسن ا، لعلّ «. لماذا؟»الإنسان أن 
الخضر هنا مثل عزرائیل، فما الفرق؟ فكما أن عزرائیل لا 

يفعل شیئ ا دون إذن وتكلیف من الله تعالی، كذلک الخضر 

كان  يفعل ما يفعله بإذن منه. وهنا تكمن النقطة التي
لو أنّ الناس ذهبوا »السید الحداد رضوان الله علیه يقولها: 

إلی بئر جافة ودعوا الله أن يرتفع ماؤها فاستجاب لهم، 
لعدّوا ذلک معجزة، ولكنهم إذا فتحوا صنبور الماء في 

، مع أنّ «منازلهم وجری الماء، لا يعتبرون ذلک معجزة

البقاء "كلیهما إعجاز. هذا كلام عارف وصل إلی مرتبة 
ا بین سلسلة العلل المجرّدة "الأتم ، فلم يعد يری فرق 

وغير المجرّدة. إنّه ينظر إلی جمیع الأحداث من زاوية 

ارتباطها بمبدأ الفیض بنسق واحد. فالنبيّ موسى علیه 

https://madrasatalwahy.org/


  25 
 

، وهذا «لمَ قتلت هذا الغلام؟!»السلام يعترض ويقول: 

على أو إنّ سلسلة العلل واحدة، سواء كانت في الأ»يقول: 

 «.في الأسفل، فما الفرق؟!

 ثمن السلوك إلى الله: لماذا لا بد من البلاء؟

إذا تقدّمنا قلیلا ، فإن الإنسان إذا أراد أن ينفتح فهمه 
وتستنير بصيرته في هذه الأمور، سیعلم كیف كان أولیاء 
الله يربّون تلامیذهم ويهیّئون لهم الظروف لبلوغ 

الموانع من طريقهم المطلوب، وكیف كانوا يزيلون 

ويغيّرون النفس المتعلّقة بعالم الكثرة لیوصلوها إلی المبدأ 
 ويجرّدوها.

كان المرحوم السیّد الحدّاد رضوان الله علیه يقول 
ا:  طالما نسير مع هؤلاء الرفقاء بسلام وأمان، فلا »مرار 

توجد مشكلة، فالأمر كلّه سلام وصلوات وذهاب 

: ما شاء الله، يا له من سیّد وإياب، ونحن نضیف من عندنا
طیب! ما شاء الله، يا له من نورانِّّ! ولكن بمجرّد أن نريد 
أن نؤدّبهم قلیلا ، تعلو أصوات الجمیع بالشكوی والأنین: 

ولا يعلمون أنّ كلّ هذا من  ‘لماذا هكذا؟! وماذا فعلنا؟!’

https://madrasatalwahy.org/


  26 
 

متطلّبات السلوک، ويقولون لو لم يكن هذا السلوک لما 

أنّ هذا كلّه خطأ. واللطیف في الأمر هو حدث ذلک، مع 

ا، ولكنهّا عندما  أنّ هذه الأمور تحدث للآخرين أيض 
وكان «. تحدث للسالک، يُعطى معها التحمّل والصبر

ا»يقول:   «.وبدون هذا لا فائدة، لا فائدة أبد 

نقل أحد الرفقاء قائلا : كنت في طريقي إلی مكّة قبل 
عراق. وفجأة، سمعت أحداث ترحیل الإيرانیّین من ال

ا يقول لي:  عي السير في طريقنا؟»صوت   «. أتَدَّ

 «. نعم»: قلت
 «. لم يحدث لک شيء بعد، فهل أنت مستعدّ؟»: قالوا
وكان «. فاستعدّ للبلاء واصبر»قالوا: «. نعم»: قلت

 من العرب.

عندما عدت من مكّة، وقعت تلک الأحداث، »: يقول
فضربوا واعتقلوا ورحّلوا، ووقعت أمور كثيرة، وكنت أنا 

 «.من بین الذين رحّلوا، وابتُلیت بمصائب كثيرة

https://madrasatalwahy.org/


  27 
 

 التسليم للحقائق رغم مرارتها

إن مسألة ربط القضايا والحوادث بذلک المبدأ وتلک 
الله. الحقیقة هي العامل المهمّ في حركة السالک إلی 

فأحیان ا يری الإنسان أنّه يستطیع تحريک بعض الأوراق 

لصالحه، لكنهّ يجد أنه غير مأذون له بذلک، ويعلم أنّ عدم 

لا بأس، فلیكن ما »تحريكها سیؤدي إلی مضارّ، فیقول: 
الله يترک له الخیار: إن أردت هذا الطريق، فبسم «. يكون

و الطريق الله، ولكن إن أردت أن ترضى بقضائي، فهذا ه

ومعه هذه المصاعب. لا يمكن أن تسلک هذا الطريق 
وتأكل الحلوی في الوقت نفسه؛ فالحلوی موجودة في 

الجانب الآخر، بعد انتهاء الطريق، أما هذا الجانب فهو 
سراب وخیال. يری الإنسان بوضوح أن هذا الطريق له 

عواقبه، ولكن علیه أن يصبر ويعضّ على نواجذه ويتحمّل 

ول شیئ ا. يتّهمونه وهو ينظر صامت ا، يضیّقون علیه ولا يق
وهو ينظر صامت ا. مع أنّه يستطیع في اللحظة نفسها أن يردّ 
الصاع صاعین ويغيّر مجری الأمور، لكنّ علیه ألاّ يتكلّم. 

ثمّ شیئ ا فشیئ ا، تُرفع الحجب عن عینیه، وبعد مرور فترة، 

https://madrasatalwahy.org/


  28 
 

به الآن، لم لا يعود هو الشخص نفسه؛ فالعمل الذي يقوم 

يكن ممكن ا له قبل سبع سنوات. والتحمّل الذي لديه الآن، 

لم يكن يملكه قبل عشر سنوات. لماذا؟ لأنّه تغيّر، وهذا 
التغيّر هو نتیجة لذلک التغيّر السابق، وبدونه لا يمكن أن 

 يحدث هذا.

إذا أراد الإنسان أن يصل إلی نقطة التوحید، فعلیه أن 
حارقة، تكوي الأكباد، فهل رأيتم يعلم أنّ هذه النقطة 

تلک الآلة التي تلحّم الحديد وتذيبه؟ فكم فولت ا يجب أن 

يخرج منها لكي تذيب الحديد العجیب ذاک وتجعل نقطتین 
 منه تلتحمان؟! 

وعندما يقول مولانا جلال الدين الرومي في تلک 

الحكاية العجیبة، والتي نقلها السیّد العلامة في أول كتاب 

الذي هو عن السید الحداد رضوان الله  "المجرد الروح"
 علیه، وهي حكاية تفوق كلّ المثنوي، يقول: 

از من اركوه احد واقف بُدی *** پاره گشتى و 
 جگر پرخون شدی

https://madrasatalwahy.org/


  2٩ 
 

گويد كه ای مغرور كور *** نی زنامم حق همى

 پاره پاره گشت طور؟

 يقول: 
 الو أن جبل أُحد عرفني *** لتفتّت وامتلأ جوفه دم  
فالحقُّ يقول أيها المغرورُ الأعمى: *** ألم يتصدّع 

 الطّورُ من اسمي؟
إنّ حقیقة نور التوحید يجب أن تتجلّى في محل مستعد. 
وكیف يوجد هذا المحلّ المستعدّ؟ بالخبز والحلوی؟ 

ا.  كلا! بل هو محلٌّ قد غيّر نفسه حتّى النخاع، لقد أُنهک تمام 
كناّ في مجالس يقولون »يقول: المرحوم العلامة كان 

لنا فیها ما يشاؤون، وكناّ مكلّفین بعدم الجواب، فكنا ننظر 

بصمت، والطرف الآخر يظنّ أنه قد انتص وغلب. 

عجیب! السیّد محمّد حسین لا يجیب، وهو يُهزَم علمیًّا 
كان يجب أن يجلس «. وأخلاقی ا ويُهان، ولكنهّ لا يرد

ا، صامت ا. ولو أراد أن يردّ،  لانتهى الأمر بكلمتین. طبع 
لكلّ مقام مقال. وعندما تكون المسألة محورها النفس لا 

ا  الحقّ والباطل، فعندها دع الخصم ينتص، ولیقل إنّ فلان 

https://madrasatalwahy.org/


  30 
 

أقوی، ولیصبح هو الرئیس. دعک من هذا يا عزيزي. في 

النهاية، رحل العلامة ورحل ذاک، ورحل الجمیع. فماذا 

ا هناک وتتكلّم؟ في هذه الآن؟ هل تستطیع أن تعق د مجلس 
الدنیا كنت تستطیع أن تطرح مسائل لتتقدّم، لكن ماذا عن 
ا. فمن الذي فاز في  الآخرة؟ فاذهب وافعلها هناک أيض 

 النهاية؟ الذي جلس ولم يتكلّم.

 قمّة التوحيد العملي: لماذا سكت عليٌّ عليه السلام؟

رسول كان باستطاعة أمير المؤمنین علیه السلام بعد 

الله صلىَّ الله علیه وآله أن يحسم الأمر لصالحه في ساعتین. 
كان بإمكانه أن يقف عند باب مسجد المدينة ويشهر 

من كان يستطیع فلیأتِ ولیدخل هذا »سیفه ويقول: 
فمن كان سیجرؤ؟! لكنهّ لم «. المسجد ويعتلِ هذا المنبر

يفعل ذلک، بل جلس في بیته. وأولئک الذين فرّوا من 

ركة أحد واختبأوا خلف جبال المدينة لثلاثة أيام، هم مع
ا أمام عینیه ولم يرتفع له  الذين أتوا ومزّقوا زوجته إرب 
يا »صوت. لماذا؟ لأنّ النبي صلىَّ الله علیه وآله أوصاه: 

لقد ضربوها وأحرقوا الباب. ويأتي شاعر «. علي! اصمت

https://madrasatalwahy.org/


  31 
 

النیل المصي ويفتخر أمام الملک فاروق فیقول: من 

يستطیع أن يفعل مثلما فعل عمر، الخلیفة الثانِّ، حین وقف 

أمام فارس العرب وحامیها وضرب زوجته وأسقطها 
ا لهم! ا؟ يعتبرون هذا فخر   أرض 

و قَولَةٌ لعَِلىٍّ قالَها عُمَر *** أكرِم بسِامِعِها أعظمِ 

 بمُِلقیها
حَرّقتُ دارَکَ لا أُبقى عَلَیکَ بِها *** إن لَم تُبايِع و 

 نتُ المُصطَفَى فیهابِ 

ما كان غيُر أبی حَفص  يَفوهُ بِها *** أمامَ فارِسِ 
 1عَدنانَ و حامیها

ثمّ يضعون الحبل في عنق أمير المؤمنین علیه السلام 

ويجرّونه إلی المسجد. فهل يمكنكم تصوّر المشهد؟! هذا 

هو أمير المؤمنین الذي كاد يخنق بطلهم الذي يخاف منه 
لولید بإصبعیه وضعهما في عنقه بینما كان الجمیع خالد بن ا

                            
 .82، ص 1ديوان حافظ إبراهیم، ج   1

https://madrasatalwahy.org/


  32 
 

، هو علّي نفسه الذي وقف عند 1أمير المؤمنین يتشهّد

البقیع عندما جاء عمر وقال يجب أن تنبش هذه القبور 

لأصلّي على فاطمة، فشهر أمير المؤمنین سیفه وقال: من 
ا على نبشها فلیتقدّم ، فماذا حصل؟ ولماذا لم يشهر 2كان قادر 

ا بالسكوت، ولو السیف في ا لیوم الأوّل؟ لأنّه كان مكلّف 

شهر سیفه هناک، لما كان عليٌّ علیًّا، ولما كان أمير المؤمنین 
أمير المؤمنین. هناک كان يجب أن يغمد سیفه، ولكن عند 
ا حقیقیًّا  قبر فاطمة علیها السلام ـ وبالطبع لم يكن هذا قبر 

جهة معاوية ـ كان يجب أن يشهره، وفي لیلة الهرير في موا
. 3كان يجب أن يشهره لیقتل خمسمائة رجل حتّى الصباح

ولكن عندما يسبّونه يطأطئ رأسه ولا يتكلّم. فهنا يجب 

أن يفعل هذا وهناک يجب أن يفعل ذاک، هكذا أصبح عليٌّ 

 أمير المؤمنین.

                            
، ص ۸2نوار، ج ؛ بحار الأ2۸۷، ص 2كتاب سلیم بن قیس الهلالی، ج  1

3۰6. 
 .۱۷۱، ص 43بحار الأنوار، ج  2
 .6۷4وقعة صفین، ص  3

https://madrasatalwahy.org/


  33 
 

وكلّ إنسان بحسب سعته، فأمير المؤمنین علیه 

وله الشفاعة  السلام الذي وصل إلی مقام الاسم الأعظم

وقسیم الجنة الكبری يوم القیامة وهو ساقي الكوثر 
، يجب أن تكون حیاته هكذا. والإمام الحسین علیه  1والنار

السلام يجب أن يكون هو الذي تحدث له تلک الواقعة 

 لیبلغ مقام الشفاعة الكبری.
ا؛  ا لا يُجعل قسیم الجنّة والناّر جزاف  من البديهيّ أنّ أحد 

لیس عبث ا. حسن ا، يبدو أنّ الحديث له تتمة، فهل  فأمر الله

نكمل أم نكتفي بهذا القدر؟ لنكتفِ بهذا القدر الآن. إن 
شاء الله يوفقنا الله وينير أبصارنا بهذه المعارف ويرزقنا 

 الاهتداء بهداية أولیائه. 

  

 اللهمّ صلِّ على محمد وآل محمد

                            
 .324، ص 2تفسير القمى، ج  1

https://madrasatalwahy.org/

	مفاتيح الدعاء: كيف نرى الله في الشدائد؟
	لماذا نخطئ في فهم مجريات حياتنا؟
	قصّة تربوية عن لوم الآخرين
	رؤية السالك كبصيرة الطفل
	قصّة موسى والخضر: حين تلتقي الشريعة بالحقيقة
	لماذا اعترض موسى على الخضر ولم يعترض على ملك الموت؟
	قصة الحاج الأبهري وملك الموت
	قصة أستاذ الأخلاق الذي خاف من الموت
	العارف يرى المعجزة في كل شيء
	ثمن السلوك إلى الله: لماذا لا بد من البلاء؟
	التسليم للحقائق رغم مرارتها
	قمّة التوحيد العملي: لماذا سكت عليٌّ عليه السلام؟

