
 
 

 

  

 هو العليم

  

 الرضا بقضاء الله وجوده 

 لماذا لا يستجاب الدعاء؟ 

  

 الجلسة الخامسة  -هـ  ۱٤٢٣سنة  -شرح دعاء أبي حمزة الثمالي 

  

 محاضرة القاها

 آية الله الحاج السيدّ محمدّ محسن الحسينيّ الطهرانيّ 

 قدسّ الله سره

  

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 أعوذُ بِ اللهِ منَِ الشَّيطْاَنِ الرَّجيِمِ 

 بسِمِ اللهِ الرَّحمْنَِ الرَّحيِمِ 

 القْاَسمِِ محُمََّد  وصلَّى اللهُ علَىَ سيَِّدنِاَ وَ نبَيِِّناَ أبَيِ

 وعََلىَ آلهِِ الطَّيِّبيِنَ الطَّاهرِيِنَ 

 وَ اللَّعنْةَُ علَىَ أعَدْاَئهِمِْ أجَمْعَيِنَ 

  

  

وَضًا وَ أَنْ فِي » ضَا بيقَضَائيكَ عي اللَّهْفي إيلََ جُوديكَ وَ الرِّ
ينَ  ي الْمُسْتَأْثيري لييَن وَ مَندُْوحَةً عَمََّّ فِي أَيْدي نْ مَنعْي الْبَاخي  «مي

لقد عرفتُ بيالتحقيق وعلمتُ أنَّ فِ الابتهال والتذلل 

والإنابة إلَ جودك وكرمك، وكذلك الرضا بقضائك، 
ض عن منع البخلاء عوَضًا؛ وما أحسنه من عو

ي »وإمساكهم، ومنع الخير عنّي.  وَ مَندُْوحَةً عَمََّّ فِي أَيْدي

ينَ   فأنا فِ هاتين الحالتين:  .«الْمُسْتَأْثيري
 : التوجّه إلَ جودك بتذلّل وخشوع وإنابة. أولاً 

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

 : الرضا والتسليم لقضائك. ثانيًا

وبالتأمّل فِ هاتين المسألتين، أبقى فِ غنى عمَّّ فِ 

 أيدي طلّاب الدنيا وأصحاب الكثرات.

 مفهوم الاعتماد على الله والرضا بقضائه 

لقد قرن الإمام السجّاد عليه السلام هذين الأمرين 
 ببعضهمَّ: 

: إذا أراد الإنسان أن يرجع إلَ الأمر الأول هو

غي للإنسان أن صاحب كرم، فإلَ من يرجع؟ هل ينب

يرجع إلَ أيّ شخص ويطلب من أيّ مكان؟ وهل يجب 
على الإنسان أن يطأطئ رأسه أمام أيّ إنسان كان، ويسلّم 

أمره إليه؟ أم أن القضيّة ليست كذلك؟ بل على الإنسان أن 
يعرف الجهة التي يتوجّه إليها، ويعلم أيّ جوهر وأيّ رأس 

ف وبأيّ ثمن وبأيّ مال يقدّم ثمناً لأيّ نوع من الناس؟ كي

كيفيّة يضع الإنسان ذلك الاستثمَّر الوجوديّ، وذلك 
الجوهر من العزّة والشرف، وذلك الجوهر الكريم الذي 
وهبه الله إياه، فِ سوق البيع والشراء والمعاملة مع 

https://madrasatalwahy.org/


  4 
 

الآخرين؟ على الإنسان أن يعرف هذه المسألة، وعليه أن 

 فع دنيويّة. لا يضع قدمه فِ أيّ مكان، وإن كان فيه منا

ذهبتُ إلَ مكانٍ للقاء أحد »روى لنا أحدهم فقال: 
الشخصيّات، وقد طلبني لإنجاز عمل ما. وعندما 
دخلت، رأيتُ شخصًا من كبار الشخصيّات جالسًا هناك. 

كان يجلس فِ تلك الغرفة، فِ غرفة الانتظار مثلًا. وكان 
ا، حتّى أنّني عندما رأيته  من الشخصيّات المهمّة جدًّ
تعجّبت. فجلستُ هناك وتحدّثنا. وظلّ هذا الرجل جالسًا 

فِ غرفة الانتظار ساعة تقريبًا، وكان الشخص الذي 
طلبني يعلم أنه جاء وجالسٌ وينتظر. وكم كان قد جلس 
قبل ذلك؟ عندما خرجت، أصبحت هذه القضية، هذا 

الأمر الذي حدث، بمثابة جرس إنذار لي، لأدرك أين أنا 

إنّ هؤلاء الذين يظهرون فِ الخارج بألف  ومع من أتعامل.
زيفٍ وكبٍر وعُجبٍ بالنفس، يُعاملون بهذه الطريقة المهينة 

والذليلة عندما يصلون إلَ مواضع الحاجة، وإلَ مواضع 
الاحتياج إلَ أمثالهم. لمَّذا هذا الوضع؟ لأنّّم لم يعرفوا 

ا جهة الجود والعطاء والكرم الحقيقيّة، لم يعرفوها. لو عرفو

https://madrasatalwahy.org/


  5 
 

بلة  وتوجّهوا إلَ تلك الجهة الحقيقيّة، وإلَ تلك القي

الصادقة، ودفعوا كلّ شوائب الكثرة من أذهانّم 

 وتخيّلاتهم واعتباراتهم، لمَّ وصلوا إلَ هذا الحال!

 العلاقة مع الناس ودوافعها 

على الإنسان أن يعلم فِ علاقته مع الناس، ما هو 
، وما هو الأمر الأمر وما هو المقصد الذي يدور فِ ذهنه

الذي يسعى لتحقيقه؟ عليه أن يبحث فِ داخله ويرى: هل 

هذه العلاقة مع هذا قائمة على أساس المَّل؟ هل يذهب 

إلَ منزله لأنّه غنيّ وعليه أن يقيم علاقات الصداقة فقط 
مع الأغنياء، وأن يقلّل الاهتمَّم بالآخرين؟ أم لا، يجب أن 

 يع الأحوال؟ يكون هدفه ومقصده شيئًا آخر فِ جم
كان يُسمع أن بعض الناس يقولون إنّ الكثيرين 

يتعاملون مع الأثرياء وأصحاب النفوذ اليوم، ويقلّلون 

الاهتمَّم بالآخرين. المرحوم الوالد رضوان الله عليه كان 
 يتعرّض أحيانًا لمثل هذه الاتّهامات.

أذكر فِ إحدى المرّات أنه صادق شخصًا وبذل معه 

وبالطبع كان ذلك الشخص نقيًا. كان طيّب جهدًا كبيًرا، 

https://madrasatalwahy.org/


  6 
 

القلب، طاهر النفس، وكان هناك أفراد، لكنه وجّه اهتمَّمه 

إلَ هذا الشخص دون سائر الأفراد، وقد تحسّنت حالته 

بعض الشيء وتقدّم، وتقدّم، وكان واضحًا أن هذه العلاقة 
قد أحدثت تغييًرا فِ حاله، وكان إعراضه عن التعلّقات 

 مًا.مشهودًا تما

مرّ وقت على هذه القضية، ورأينا أنه ببطء بدأ اهتمَّمه 
بهذا الشخص يقل. قلّ ميله ولم يعد لديه الحمَّس السابق. 

المرحوم العلامة ذات يوم، جاء أحد شركائه ومقربيه إلَ 

واحتج قائلًا: سيّدنا! هؤلاء الذين يأتون إلَ هنا 
 ويسمعون كلامك، فأين يذهب هذا الكلام إذن؟ فقال:
ماذا حدث؟ قال: لقد جاء فلان واقترض مبلغًا كبيًرا من 

ا، ويريد أن يفعل كذا وكذا، وإذا فعل  البنك، مالاً ربويًّ

ذلك فدينه، ووقته، وعمره، وكلّ وجوده، كلّه بناءً على 
ا  ا، ثريًّ ا جدًّ هذه القضية، مع العلم أنّ ذلك الرجل كان ثريًّ

ا. كلّه يبنيه على هذا الأساس. فق المرحوم العلامة ال جدًّ
الطهراني: وهل نحن فارغون لنأتي ونشارك هذه المسائل 

مع هؤلاء الناس؟ اذهب وقل له نيابةً عني: إذا أردت أن 

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

تخرج خطوة واحدة عن الطريق الذي حدّدناه لك، 

فالسلام عليكم ورحمه الله وبركاته. روى ذلك الشخص: 

رحوم عندما ذهبت إلَ المنزل وأوصلت إليه رسالة الم
العلامة، كان مريضًا ومصابًا بالحمّى، وكان طريح 
الفراش، وعندما أخبرته، صرخ صرخة كدت أقول معها 

إنه سيفارق الحياة، وبدأ يبكي، والتفت إلّي وقال: يا فلان، 
نحن لا نصلح لهذا السيّد، نحن لا نصلح لهذا السيّد. 

لح وبالطبع، لم يفعل ذلك العمل. لكنهّ قال: هذا السيد يص

لأشخاص آخرين، هذا هو الذي كانوا يقولون عنه إنّه 
 يتواصل مع الأثرياء وما إلَ ذلك. فهل تلتفتون؟!

علينا أن نتأمل قليلًا فِ طريقنا ومسيرتنا، وأن نفكّر 

بشكل أفضل بعض الشيء، وأن ندرس المسائل بتوسّع 

 ودقّة أكبر. 
الوصول إلَ الدنيا يا سادة ليست بالأمر الصعب! 

فالدنيا والمَّل والأشياء الأخرى وهذه الأمور ليست 
صعبة. المهمّ هو الجواب فِ العالم الآخر، هذا هو الذي 

 يقيّد الإنسان بعض الشيء. 

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

هؤلاء الذين هدفهم ومعاييرهم هي معايير الكثرة، 

 قد ضلوا الطريق وابتعدوا عن المسار. 

نسبة لمن يسير فِ طريق الله، لا ينبغي أن تسبّب له بال
القلّة الضيق، ولا ينبغي أن تسبّب له الكثرة الغفلة، 
فكلاهما واحد، يجب ألا يكون هناك فرق بين الحالين، فإن 

كانت القلّة تسبّب له الملل فهو مقصّّ، وإن كانت الكثرة 
 تسبّب له الغفلة، فهو مفوّت للفرصة أيضًا. 

 ر المرحوم العلامة الطهراني إلى العتبات المقدسة قصةّ سف

فِ إحدى المرحوم العلامة الطهراني أذكر أنّ 
السنوات، فِ رحلاته التي كان يقوم بها إلَ العتبات 

المقدسة، كنتُ فِ الرابعة عشرة أو الثالثة عشرة من 
عمري. كانت آخر رحلة قام بها إلَ العتبات. كان منزلنا 

انتقلنا إلَ المنزل الجديد. فِ ذلك الوقت،  فِ الأحمدية، ثمّ 

كان أحد أقاربه على وشك الزواج، ولم يكن لديه شيء. فِ 
المرحوم العلامة الأيام الثلاثة الأخيرة، جاءت والدته إلَ 

وقالت: سيّدنا، ماذا نفعل؟ ليس لدينا شيء، وخلال يوم 

أو يومين، إما عقد أو زفاف، لا أعرف ما إن كان زفافًا أو 

https://madrasatalwahy.org/


  9 
 

المرحوم عقدًا. القضيّة هكذا، وليس لدينا شيء. فقال 

الطهراني: كنت قد خصصت ألفي تومان العلامة 

لأصطحبها معي فِ هذه الرحلة إلَ العتبات. فِ ذلك 
الوقت، كان يسافر عادةً مع شركة )ميهن تور(. وغالبًا ما 
كان يذهب أولاً إلَ همدان ويمكث هناك ليلتين أو ثلاث، 

افلة فِ ذلك الوقت للسفر إلَ كربلاء، فيركب ثمّ تأتي الح
 من همدان ويذهب. كانت رحلاته بهذه الكيفيّة عادةً.

بنفس الكيفيّة، أذكر أنّه ذهب السيّد الحدّاد كمَّ سافر 

إلَ همدان مرّتين. فِ المرّة الأولَ، استغرقت الرحلة حوالي 
سبعة أو ثمَّنية أو عشرة أيام، وفِ المرة الثانية، جاءت 

افلة من طهران ووصلت إلَ هناك قبيل الظهر، وبعد الح

أن قضى عدّة أيام فِ همدان، انطلق من هناك فِ الحافلة 

 متوجهًا إلَ العتبات المقدّسة فِ العراق. 
قال: رأيت أن لديّ هذه الألفي تومان فقط. حسناً، 

فِ ذلك الوقت كانت الألفا تومان مبلغًا كبيًرا، فِ ذلك 
ا. أجل، ربمَّ لا أعلم، الوقت، مقارنةً ب الآن، كان كبيًرا جدًّ

مائتا أو ثلاثمَّئة ألف تومان الآن على الأقل. كم كان 

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

عمري فِ ذلك الوقت؟ حوالي ثلاثة عشر عامًا، قبل أربعة 

وثلاثين عامًا، فأنا الآن فِ السابعة والأربعين.فقد كبرت 

ا. يا سادة! قبل أربعة وثلاثين عامًا كان مبلغًا كبيًرا جدًّ 
قال: أخرجتُها وأعطيتها لأمّه. لم يكن فِ جيبي شيء آخر. 
أُقيم الحفل، وكنا حاضرين وهكذا. قال: عندما ركبتُ 

الحافلة متوجّهًا إلَ همدان، كان فِ جيبي خمسة عشر قرانًا 
فقط. انطلقت إلَ كربلاء بخمسة عشر قرانًا فقط. قال: 

يخ ذهبت إلَ كربلاء، وهناك، رحم الله المرحوم الش

بيات، كان هناك مع الأصدقاء وهكذا. قال: فأعطاني 
ثلاثة آلاف تومان من الوجوه الشرعيّة. فقلت: بارك الله 
بكم! فوضعتها فِ جيبي وذهبت إلَ الكاظميّة، حفظ الله 

أحد أصدقائه الموجودين حاليًا، الحاج عبدالجليل 

الموجود حاليًا فِ الكويت. قال: أعطانا تسعة آلاف 
ضًا من الوجوه. فأصبح المجموع اثني عشر ألف تومان أي

ا الآن. ثمّ قال:  تومان.فقلت: لقد أصبحت غنيًّا جدًّ
ا وتحسّنت أحوالي. وذهبت  حسناً، لقد أصبحت غنيًّا جدًّ

هناك إلَ السيّد الحداد وهكذا. ذهبت إلَ النجف، 

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

ووجدت رجلًا فِ النجف مديونًا والآن هو فِ طهران. 

الدين؟ فقال: سبعة آلاف تومان.  فسألته: كم عليك من

فقلت: خذ هذه السبعة آلاف تومان. فبقيت خمسة آلاف 
تومان. فأعطيتها للسيّد الحدّاد و عدت إلَ طهران وليس 
لديّ أيّ مال. حتّى أنّني أذكر أنّه عندما نزل من السيّارة، 

 أخذ أجرة الركوب من الوالدة. لأنّه لم يكن فِ جيبه مال.

 لى الروح أثر التجرّد ع

حسناً، فهذا هو الوضع وهكذا كان سير الأحداث، 

فكيف يشعر الإنسان وهو يرى هذه الكيفيّة وهذا 
الوضع؟ ومن يقوم بهذا العمل، ثمّ بذاك، ويذهب بتلك 

الحالة ويعود بها، ما هي حقيقة أمره؟ وما الذي يحدث فِ 
وجوده وما هي المسألة التي تتحقق فِ داخله؟ كيف 

ا. تعلّقه يكون ذلك؟  جانبه التوحيديّ يصبح قويًّ

 بالكثرات، تعلّقه بالكثرات هنا يتغيّر. 
يقولون: لمَّذا أعطى فلان لفلان هذا المبلغ؟ لمَّذا 

قلُِ ﴿فعل فلان كذا هناك؟ لمَّذا هذا؟ لمَّذا ذاك؟ لمَّذا لمَّذا؟ 
لكَْ ٱللَهُمَّ مََٰلكَِ ٱلمُْلكِْ تؤُْتِِ ٱلمُْلكَْ مَن تشََاءُٓ وَتنَزعُِ ٱلمُْ 

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

ن تشََاءُٓ وَتعُِزُّ مَن تشََاءُٓ وَتذُِلُّ مَن تشََاءُٓ  قل: اللهم يا  1﴾مِمَّ

مالك الملك، أنت مالك الملك، أنت صاحب التصّّف 

 فِ الملك، تعطي الملك لمن تشاء، وتنزعه ممن تشاء. 

 حال الأولياء: لا فرق بين القليل والكثير 

فرق عندهم هذه هي طريقة العظمَّء وأولياء الله؛ لا 
بين القليل والكثير، لا يختلف الأمر إطلاقًا. إذا كان القليل 
خيًرا لهم، فهذا ليس جيّدًا. بالنسبة للأفراد العاديين، هذا 

ا. أعرف شخصًا من الأصدقاء والرفاق، إذا  جيّد جدًّ

ا. أي  حصل على مال، فإنّه يحزن. هذا أمر مثير للاهتمَّم حقًّ
تومان، يكون أسعد  ۱۰۰مثال، إن كان لديه، على سبيل ال

تومان. إنّه يحزن أصلًا عندما  ۱۰۰۰مما لو كان لديه 
يحصل على مال، ويقول: لمَّذا جاء هذا المَّل إلَ هنا؟! 

بالطبع، هذه الحالة نادرًا ما تحدث للناس. فهو حزين، إنّه 

ا، سعادته تكون عندما لا يملك شيئًا، يكون  حزين حقًّ
ا، لا أنّه يتظاهر بالسعادة وما إلَ سعيدًا، فيكون مبتهجًا  حقًّ

                            
 .26(الآية 3سورة آل عمران )  1

https://madrasatalwahy.org/


  13 
 

ذلك، ولكن هناك ما هو أسمى من ذلك، فالأعلى من 

ذلك هو ألا يختلف الأمر، وألاّ يكون هناك أيّ فرق بين 

أن يضعوا مليونًا هنا أو يضعوا بضعة من الحجارة.ف ما 
الفرق؟ كيف تنظر إلَ بضعة أحجار؟! يجب ألا يختلف 

حيث لا يختلف الأمر. وبالطبع، الأمر، يجب الوصول إلَ 

ليس من السهل الوصول إلَ ذلك، إنّه سهل على اللسان. 
بالنسبة لهؤلاء لا يختلف الأمر، أجل، هم يؤدّون تكليفهم، 

 فالتكليف له شأن آخر. 

وقد تنشأ مشاكل للناس فِ الظهورات، أن لمَّذا 
أعطى هذا السيّد قليلًا لهذا؟ ولمَّذا أعطى الكثير لذاك؟ 

ذا؟! الإمام أمير المؤمنين عليه السلام أعطى شخصًا لمَّ

منًّا كبيًرا من التمر، وكان هناك رجل آخر قد اعترض، 

  1فقال الإمام: أنا أعطي، وأنت تبخل؟!

                            
 :56از أبواب صدقه، ص  39، باب كتاب الزّكوة، 2ج  وسائل الشّيعة،  1
إنَّ أميرالمؤمنيَن عليه السّلام بَعَثَ إلََ رَجُلٍ عن الإمام الصادق عليه  السّلام:  

نْ تَمرْي الْبُغَيْبيغَة ـ وَ فِي نُسْخَةٍ أُخْرَى:  بيخَمْسَةي أَوْسَاقٍ مي
َّنْ يَرْجُو نَوَافيلَهُ وَ يُؤَ  جُلُ ممي يعَةي ـ وَ كان الرَّ لُ نَآئيلَهُ وَ رَفْدَهُ؛ وَ كان لاالْبَقي يَسْأَلُ  مِّ

هُ شَيْئاً. عَليياًّ عليه السّلام وَ لا  غَيْرَ

https://madrasatalwahy.org/


  14 
 

وقد رأينا هذا الأمر، وهذا الاختلاف فِ المراتب، فِ 

طريقة المرحوم الوالد. كناّ نرى هذا الأمر هناك، فبحسب 

اجة، وبحسب الضرورة، وبحسب السعة، وبحسب الح
 المصالح، كانت هذه القضيّة تُراعى فِ كيفيّة مسائله. 

 سر التوحيد: الرضا بالقضاء في السرّاء والضرّاء 

إذًا، ما هي النقطة التي يجب أن نضعها فِ اعتبارنا فِ 
طريقة تفكيرنا وفِ اتجاهنا الفكري؟ وما هو الأمر الذي 

يجب ألا ننساه فِ هذا السياق، وألاّ يغيب عن ذاكرتنا فِ 

السّراء والضّراء؟ الأمر هو أن نعتبر السّراء والضّراء أمرًا 
 واحدًا. 

* كه دل از خدا دان خلاف دشمن و دوست **
 هر دو در تصّف اوست 

                            
نَ  يهي مي نييَن عليه السّلام: وَ اللهي مَا سَأَلَكَ فُلانٌ؛ وَ كان يُجْزي الْمُؤْمي يري مي فَقَالَ رَجُلٌ لاي

دٌ!  الْخمَْسَةي أَوْسَاقٍ وَسْقٌ وَاحي
 فَقَالَ لَهُ أميرالمؤمنيَن عليه السّلام:

بك! أُعْطيي أَنَا وَتَبْخَلُ أَنْتَ؟! لا نييَن ضَرْ  كَثَّرَ الُله فِي الْمُؤْمي
، ثُمَّ أَعْطَيْتُهُ بَعْدَ الْمَسْأَلَ  نْ بَعْدي الْمَسْأَلَةي ى يَرْجُونِي إلاّ مي ذي هي أَنْتَ! إذَا أَنَا لَمْ أُعْطي الَّ ، لَّ ةي

ى فَلَمْ أُ  ضْتُهُ أَنْ يَبْذُلَ ليي وَجْهَهُ الَّذي نيِّ عَرَّ نهُْ؛ وَ ذَليك لاي عْطيهي إلاّ ثَمَنَ مَا أَخَذْتُ مي
هي لَهُ. هي عندَ تَعَبردي ابي ليرَبِِّّ وَ رَبِّ َ رُهُ فِي الترر  يَعْفي

https://madrasatalwahy.org/


  15 
 

دار بيند تير گرچه از كمَّن همى گذرد *** از كمَّن

 اهل خرد

 يقول: 
عدّ خلاف العدوّ والصديق من الله *** فقلباهما 

 تحت سلطان الله 

فالسهم وإن كان ينطلق من الكمَّن *** ولكنّ أهل 
 العقل يرونه من الرامي

آخر.  فالمسألة ترتفع فِ مكان، وتنخفض فِ مكان

وقد ذكرتُ ليلة أمس أنّه يجب التمييز بين هذا الأمر وبين 
التقصير الذي يرتكبه الإنسان فِ أداء واجباته. فهذا ليس 
ا فِ واجباته،  صحيحًا، ولكن إن لم يكن الإنسان مقصًّّ

يقول: سيّدنا، لقد التزمت بهذا الذكر، فلمَّذا لا تحدث لي 

 حالة جيّدة؟ 
 جل الحالة الجيّدة؟ ـ هل تلتزم بالذكر من أ

ـ لمَّذا فعلنا هذا العمل ولم يحدث لنا شيء؟ لمَّذا ذهبنا 
إلَ الزيارة ولم يحدث لنا تغيير؟! لمَّذا ذهبنا إلَ كربلاء لمدّة 

 شهر ولكن أمورنا لم تتحسّن؟!

https://madrasatalwahy.org/


  16 
 

ـ هل تظنّ أنّ أمورك ستتحسّن بزيارة كربلاء لمرّة 

مور. واحدة؟! فلو ذهبت مائة ألف مرّة لن تتحسّن الأ

 فعن أيّ كربلاء تتحدّث؟ 

 ما هما الحجّ والزيارة المؤثّران؟

كربلاء التي يذهب إليها الناس بالطائرة، ثمّ 
يُستقبلون فِ فنادق كذا وكذا، وتقدّم لهم الخدمات، هل 
يريد الإنسان أن تتحسن أموره بمجرّد هذه الزيارة 

وعلى لكربلاء أو لمكّة ؟ لقد أنعم الله علينا بفضل وعناية، 

الإنسان أن يشكره. آلاف الناس ألقوا بأنفسهم فِ ألف 
بلاء ومصيبة، ولم يتّضح لهم هل قبلوا أم لا، ثمّ بعد ذلك 

يقول هؤلاء: سيدنا لقد زرنا كربلاء، فلمَّذا لم تتحسّن 
 أمورنا؟! 

ـ ماذا فعلت عندما زرت كربلاء؟! ماذا فعلت عندما 

زيارة لزار كلّ زرت مكّة؟ لو كان الأمر يتحقق بمجرد ال
الناس وأصبحوا عرفاء. تُأمرون ببضع أوامر فلا تلتزمون 
بها. قولوا الحق، استمعوا، لمَّذا تزورون كربلاء؟! تُأمرون 

 بكلمتين تخالفان النفس فلا تصغون... . 

https://madrasatalwahy.org/


  17 
 

زيارة كربلاء لا تخالف النفس، بل فيها متعة كبيرة، 

اهد فالإنسان يذهب ويتنزّه، ويذهب إلَ هنا وهناك ويش

ويفرّج عن هّمه،و يرى ما يحدث هنا، وماذا يباع فِ هذا 
ا.  الدكان، وماذا يباع فِ ذلك المتجر. إنه أمر جيّد جدًّ
ومكّة أفضل، والحمد للّه كلّ شيء متوفر الآن. فِ المدينة، 

يذهب إلَ السوق ليشتري الأقمشة، والهدايا التذكاريّة، 
يرها ويرى وأمثال ذلك، يشتري الأحذية والقبّعات وغ

السيّارات. الزينة والدنيا وما يحدث فيها. إنّّا رحلة 

ا، وفيها نعمة عظيمة. من  ا، وممتعة جدًّ سياحيّة ممتعة جدًّ
ا. ينزلون فِ  قال إن زيارة مكّة فيها مشقة؟! إنّّا رائعة جدًّ
أفضل الفنادق، يذهبون بالناس إلَ غرف لا يجدون مثلها 

 ! فِ منازلهم. أليس الأمر هكذا؟

أين هؤلاء الذين كانوا يسافرون أربعة أشهر على 
ظهور الإبل، وتُقطع رؤوسهم عند قطّاع الطرق؟ وأين 

هؤلاء الذين يُنقلون ساعتين بأفضل الطائرات الأمريكيّة 
إلَ هناك؟ يقولون: نعم يا سيدنا! سافرنا إلَ مكّة يا سيّدنا 

مكّة يا ولم تتغير أحوالنا. أحوال الإنسان لا تتغير بزيارة 

https://madrasatalwahy.org/


  18 
 

عزيزي. أجل، إن زرت مكّة بوعي، فربّمَّ يكون هذا أحد 

الأسباب والمهيّئات. أحوال الإنسان لا تتغيّر بمكة، 

 وخاصّة مع هذه الزينة الحاليّة. 
 ـوذلك فِ هذه  ذهبت سيدة إلَ هناك، وبعد ثلاثة أيام 
الرحلة الأخيرة لي ـ وقد رأيتها بنفسي تقول: إلهي الويل 

 وكذا. قلت: ماذا حدث؟  لي، إلهي كذا
: لقد مضت ثلاثة أيام على مجيئي ولم أزر النبيّ قالت

 بعد! 

ا الويل لك! قلت هذا ومضيت. ماذا أقول فقلت : حقًّ
لها؟! يا عديمة الإدراك، جئتي إلَ هنا منذ ثلاثة أيام، 
وتقولين: الويل لي لم أزر النبي! نعم، يجب أن يكون لك 

 الأسواق... للأسف، هذا الويل. الآن تنهضين وتذهبين

ا من هؤلاء الإيرانيّين.  العام واجهنا مشاهد قبيحة جدًّ
نساء كنّ يأتين إلَ هناك، إلَ المدينة المنوّرة وإلَ المسجد 

النبويّ، رأيت شعرهن مكشوفًا. بمَّنطو وبأغطية رأس 
كانت غير ساترة... وسمعتُ بنفسي أن رجال الأمن فِ 

رام كانوا يقولون: انظروا المسجد النبويّ والمسجد الح

https://madrasatalwahy.org/


  19 
 

إلَ هؤلاء الإيرانيّين بأيّة حال جاؤوا! إمام جماعة المسجد 

الحرام قرأ ذات ليلة آية الحجاب، حسب ما أتذكّر. لقد 

ا هذا  تسبّبوا فِ فضيحة كبيرة. فقد كان الأمر مخزيًا حقًّ
العام؛ أقدس مكان فِ العالم! وهؤلاء شيعة! ومن بلد 

نساء بهذه الحالة، رأيتُ بعينيّ فِ إسلامي! ثم تخرج ال

المسجد الحرام، شعرهنّ كان مكشوفًا تمامًا، وبأيّ حال. 
حسناً يا عزيزتي، اذهبي إلَ أمريكا، اذهبي إلَ إسرائيل، 
اذهبي إلَ أيّ مكان آخر، لمَّذا تأتين وتنجّسين حرم 

المسلمين؟ وتتسبّبين فِ فضيحة؟ وتصلين إلَ هذا 
 كي أحد على المجيء إلَ هنا.الوضع؟ حسناً، لم يجبر

 ما هو هدفنا من سلوك الطريق؟ 

حسناً، هذه السيدة التي جاءت بهذا الوضع، وبهذه 

ا؟! هل جاءت من  الكيفيّة، هل جاءت من أجل الله حقًّ

ا؟! يجب أن نعلم ما هو هدفنا فِ طريقنا هذا،  أجل الله حقًّ
هي وفِ مسيرتنا هذه، وإلَ أيّ اتجاه يجب أن نسير، وما 

النقطة التي يجب أن نضعها دائمًَّ أمام أعيننا، ولا ندع تلك 

النقطة تتلاشى، أو تتحوّل إلَ هنا وهناك. ما هي المسألة 

https://madrasatalwahy.org/


  20 
 

التي يجب أن نضعها أمام أعيننا؟ كلّمَّ رأينا أن عملنا 

يتطابق مع تلك النقطة، نتقدّم، وكلّمَّ رأينا أنّه لا يتطابق، 

 ك. نتقهقر خطوة إلَ الوراء ولا نتحرّ 
يقول الإمام عليه السلام: فِ الإنابة إلَ جودك. 
حسناً، يجب أن نتوجه إليه، يجب أن يكون تذلّلنا لجوده. 

يجب أن يكون ابتهالنا له. فهذا الأمر تامّ من جهة، والواقع 
 هو كذلك.

ذُكيرَ سابقًا، أنّه أينمَّ توجّهت، فهناك شيء ما فِ الأمر. 

دنيا مختلطة على كلّ حال. هناك مسألة. قلّت أو كثرت، فال
 الدنيا مختلطة على كلّ حال. 

يجب أن يأتي هذا يومًا، ويجب أن يذهب يومًا آخر. 

يجب أن يجيب هذا يومًا، ويجب أن يجيب ذاك يومًا آخر. 

 هذا هو شأن الدنيا. 
فإذن، تبيّن من هو الطرف الذي يجب أن نتعامل معه، 

 وما هي النقطة التي يجب متابعتها فِ جميع هذه الأمور. 
حسناً، الآن وقد توجّهنا إليه، فهل يجب أن نطلب منه 

؟ فِ كونه هو الطرف، لا  كلّ شيء؟ وماذا نفعل إن لم يعطي

https://madrasatalwahy.org/


  21 
 

شك فِ ذلك. فِ كونه أفضل طرف، لا شك فِ ذلك. ولا 

فِ كونه أصل جميع الجود وأنّ جميع الخيرات من  شك فِ

جانبه. لكن هل يجب أن يقبل بكلّ ما نقول ويعطي كلّ ما 
نطلب؟ إذًا، لا قيمة لعطائه، وبمَّذا يختلف عن عطاء 

 غيره؟! 

فمَّ الفرق بين أن يذهب الإنسان إلَ هذا البنك، أو إلَ 
ذاك؟ إن ذهب الإنسان إلَ أصحاب الدنيا وطلب منهم، 

 الطبع سيعطونه.فب

لقد جاء رجل قبل بضع ليالٍ من مكان ما، وكان فِ 
ا، فرّج الله عنه، إن شاء الله  ضائقة شديدة، شديدة جدًّ

ذهبت إلَ مكان ما، »ادعوا له. ثمّ فِ سياق حديثه قال: 

فقالوا: يلا فلان أنت تابع لأيّة جماعة؟ لليمين أم اليسار؟ 

ا للشمَّل أم الجنوب؟! وقالوا: يا عزيزنا لو كنت تابعً 
لواحدة من هذه الجمَّعات، لُحلّت مشكلتك بمكالمة 

هاتفيّة مدتها عشر دقائق. أما الآن فعليك الركض لمدّة 
 أربع سنوات. 

https://madrasatalwahy.org/


  22 
 

حسناً، إن كان يأتي إلَ إنسان فيحقّق له ما يريد أو يأتي 

إلَ الله ويحقّق له ما يريد، فمَّ الفرق إذن بين الحالين؟ 

النهاية. سواء كان سيكونان كلاهما على حال واحدة فِ 
المَّل هنا وأخذته، أو كان هنا وأخذته، فكلاهما ألف 

 تومان فِ النهاية. 

لكنّ الإمام السجّاد هنا يعلّمنا ويقول: التفت! 
صحيح أنّك تتوجّه إليه. لكنّ الأمر ليس هكذا أن يستمع 
إليك فِ كلّ ما تريد. يجب أن تتوجّه إليه، ولكن يجب أن 

 تقبل ما يريده هو.

 اذا لا تتحقّق رغباتنا؟ لم

هنا تكمن مشكلتنا جميعًا. ربمَّ يمكننا جميعًا أن نقبل 
هذا الأمر، وهو أنه لا أحد غير الله يمكن أن يكون لنا 

أساسًا وهدفًا وغاية للوصول إلَ الكمَّل والتقدّم 

والتكامل. ولكننّا نعلق فِ هذه النقطة: لمَّذا لا يتحقّق ما 
، نريده؟ هذه هي المسألة.  لو كان يتحقّق، لمَّ كان مهمًَّّ

سواء ذهبت إلَ جهة أخرى لتلبية طلبك، أو جئت إلَ هذا 

ليقضي حاجتك. مثل أن يكون لدى الإنسان عدّة أطبّاء 

https://madrasatalwahy.org/


  23 
 

ولديه مرض. بطنه تؤلمه، فيذهب إلَ هذا فيعطيه دواء، 

أو يأتي إلَ ذاك فيعطيه الدواء نفسه. فِ النهاية، الدواء 

مر أن يذهب الإنسان إلَ أحدهم واحد. أما لو كان الأ
فيقول له: دواؤك هو هذا، ثمّ يأتي إلَ آخر فيقول له: كلا، 
عليك أن لا تتناول الدواء، بل تتحمّل الألم فقط. فأيّ 

منهمَّ سيقبل؟ يجب أن تتحمّل الألم، تحمّل الألم قليلًا 
 وسيتحسّن حالك.

علاقة الله بعباده هي هكذا أيضًا. فهل يجلس الله 

مع إلَ كلامنا؟ حسناً، هذا يجعلنا نحن الآلهة وهو ليست
العبد. أم لا، بل يجب أن نستمع نحن إلَ كلامه. يجب أن 
نرضى بمَّ قدّر لنا. يجب أن نرضى بالملف الذي كتبه لنا. 

 يجب أن نرضى بمَّ يقدّره لنا.

 شروط الرضا بالقضاء الإلهيّ 

بالطبع، ذكرتُ ليلة أمس، بشرط ألا نقصّّ نحن. 
أن نُلقي بأنفسنا فِ أيّ طريق، ثمّ نقول: هذا قضاء  ليس

وقدر، حسناً، لقد حدث لنا. لا، ليس هكذا. بل يجب على 

الإنسان أن يؤدّي عمله بشكل صحيح، وأن يسلك طريقه 

https://madrasatalwahy.org/


  24 
 

بشكل دقيق، ووفقًا للتكاليف التي فرضها، وعلى أساس 

الموضوعات والطرق الحقيقيّة، والطرق التي يصفها 

لحركة الإنسان، ويوافق عليها، ثمّ ليحدث  العقل والشرع
 بعد ذلك ما يحدث.

ضَا بيقَضَائيكَ » فالنقطة تكمن هنا، أنّ على  «وَالرِّ

الإنسان أن يرضى بذلك القضاء الإلهيّ، وأن يرضى بمَّ 
لا ينبغي أن «. آخ»و « آه»قدّره الله له. لا ينبغي أن يقول: 

مَّلنا بشكل يقول: لمَّذا هكذا ولمَّذا ذاك؟ هل قمنا بأع

لنا بمَّ أُمرنا حتّى «آه»صحيح حتّى نقول الآن  ؟ هل عمي
؟! نحن نعمل عمليًّا خلاف تعليمَّت «آه»نقول الآن 

ثمّ نقول: لمَّذا لا يعمل الله حسب المرحوم العلامة 

رغبتنا؟! نحن نفعل عمليًّا ما قال إنّه غير جائز، ثم نريد أن 

ا طريقًا آخر. يعمل الله حسب أوامرنا؟ لقد اخترنا عمليً 
ونحن نلعب بالكلمَّت فقط. ثمّ نريد أن يأتي الله ويستمع 

 إلَ كلّ ما نقوله؟ 

https://madrasatalwahy.org/


  25 
 

 لماذا يشدّد الله على بعض العباد؟ 

مرّة، وقد جاء إليه بعض المرحوم العلامة قال لي 
الناس، وكانوا يعترضون على توجيه معين. وعندما ذهبوا، 

ف الله كرب هذا قال لي: يا فلان، هل تعلم لمَّذا لا يكش

الرجل؟ لأنّه لو كشف كربه، لظلم زوجته وأولاده. فالله 

لا يكشف كربه، أي أن هذا الرجل لا يتحمّل الراحة، لا 
يتحمّل الانبساط، لا يتحمل سعة قليلة. إنّه ظالم. والله، 

بسبب رحمته لزوجته وأولاده، يعقّد أموره دائمًَّ ويدخل 

 ته بالضبط. المشاكل فِ أموره. كانت هذه عبار
بعض الناس لديهم قدرة على التحمل، يمكنهم تقبّل 

أمر ما، إذا أحسن الإنسان إليهم، لا يضيعون طريقهم. إذا 
أحسن الإنسان إلَ بعضهم، أو لطف بهم، فلا يختلفون. 

يبقى طريقهم هو نفسهو مسارهم هو نفسه وطريقتهم هي 

نفسها. لا تختلف طريقة سلوكهم، لكنّ البعض الآخر 
ليسوا هكذا! بل إن تعطه الحلوى يضيع نفسه، يضيع 

 نفسه. تعطيه قطعة شوكولا، فيضيع نفسه. 

https://madrasatalwahy.org/


  26 
 

وهنا تكمن النقطة! المسألة هي أنّ الله لا يعطي 

أحدهم ويحرم الآخر عبثًا. ليس عبثًا. لا ينبغي للإنسان 

أن يقول: يا إلهي، لمَّذا تعطيه وتحرمني؟ لمَّذا أعطيته 
؟ لمَّذا أعطيته هكذا، ولمَّذا أعطيته قليلًا؟ أعطيته كثيًرا

 هكذا؟ 

قصةّ اعتراض أحدهم على علاقة المرحوم العلامة الطهراني 

 بـالمرحوم المطهري 

جاء إلّي أحدهم ذات يوم معترضًا أن لمَّذا يهتمّ 

بالمرحوم المطهري بهذا الشكل؟ بينمَّ المرحوم العلامة 

والذي لا  لا يعير اهتمَّمًا لأحد السادة من علمَّء طهران ـ
يزال حيًّا على ما يبدو ـ على الرغم من أنّ هذا الثاني يأتي إلَ 
منزله، إلا أنّه لا يكترث به كثيًرا، فِ حين أنّه كذا وكذا وله 

مقام كذا، وهو هكذا مع ذاك رغم أنّه لا يتمتّع بمَّ يتمتّع به 
 هذا؟! فلمَّذا يجب أن يكون الأمر هكذا؟!

لبداهة هكذا فقلت: إن بالطبع، أجبته جوابًا على ا

. كان هذا المرحوم العلّامةكنت أستاذًا، فلتجلس مكان 

جوابًا له، ولكن بالنسبة لي، بقيت المسألة موضع سؤال 

https://madrasatalwahy.org/


  27 
 

فِ النهاية، فهو سؤال فِ النهاية. حتى جاء يوم من الأيام، 

فرأيت أنّ ذلك السيّد جاء إلَ المنزل، وقضينا نصف 

مجلس، اتّضح لي أنّه لو ساعة، نتحدّث هكذا، وفِ ذلك ال
، فلن تكون منه المرحوم العلّامةأراد أن ينضمّ إلَ تلامذة 

سوى المتاعب والتعقيدات والإيذاء والتمحور حول 

الذات. أي فِ نصف ساعة فقط، أدركت أنّه لن يسلّم 
 أبدًا، ولن يتخلّى عن أموره وشؤونه.

 الفرق بين الشيخ مطهري والآخرين في التسليم للأستاذ 

فِ حين أنّ المرحوم المطهري لم يكن هكذا. بالطبع، 
لا نقول إنه كان مسلّمًَّ مائة بالمَّئة لا، ولكن أنا نفسي 

، المرحوم العلّامةسمعتُه عند الباب عندما أراد أن يودّع 
التفت إليه وقال: هل أواصل محاضراتي فِ مسجد الجواد 

 أم لا؟ فأجابه: واصل. 

ذا السيّد محمد حسين والآن هذا الرجل يقول: لمَّ
يتواصل معه ولا يتواصل مع هذا؟ فمَّ دخلك أنت فِ 
ذلك؟! وهل أنت تعلم؟! وهل أنت فِ قلبه؟! وهل أنت 

فِ نفسه؟! وهل أنت فِ عقله؟! أنت ذرّة ومثقال، فكيف 

https://madrasatalwahy.org/


  28 
 

ا ومساويًا لجبل أبِّ قبيس؟! ماذا  تريد أن تجعل نفسك ندًّ

رجل تعرف أنت؟! أنت تنظر فقط إلَ نظرة ذاك ال

وابتسامته ولحيته البيضاء المسّرحة والبراقة ووجهه 
النوراني الذي لا يعلم إن كان هو كذلك بسبب خروجه 
للتوّ من الحمَّم أو بسبب شيء آخر مثلًا، فأنت تنظر إلَ هذا 

فقط، لكن هل رأيت أيضًا ما هو مخفيّ فِ القلوب؟ لو 
خفاه رأيته ثمّ اعترضت، لكان كلامك مقبولاً. إن كان ما أ

كلّ منهم فِ نفسه، وأخفاه كسّر لا يُظهروه لأحد، فلو كان 

ا، ماذا  لديك جوهر، جوهر، ذهب أو أيّ شيء ثمين جدًّ
تفعل به عندما تريد أن تحتفظ به؟! هل تتركه هكذا على 
ا، فأين تضعها هل  الرفّ؟ لو كان لديك ماسة ثمينة جدًّ

ق، تضعها على الرفّ؟ أم لا تضعها بل تضعها فِ صندو

والصندوق أيضًا داخل صندوق من هذه الخزنات 
الحديديّة التي يصنعونّا، وماذا يسمّونّا؟! نعم، من هذه 

التي تكون قويّة جدًا. فتضعه هناك وتغلق بابه، ثمّ تخفيه. 
لمَّذا؟ لأنّه سّر. فهؤلاء يعتبرون الشيطان الكامن فِ 

ا لهم. فهل يأتون ليظهروه لي ولك؟! يظهر  دواخلهم سرًّ

https://madrasatalwahy.org/


  29 
 

لك لحيته المخضّبة بالحناء. يظهر لك حالة التواضع، لا 

 شيطانه الكامن. لا أحد يستطيع أن يفهم شيطانه الكامن. 

يقولون: فلان طيّب، لكننّا لا نعلم لمَّذا فلان لا يعيره 
ا. فهل تعلم من  اهتمَّمًا، هذا الرجل المتواضع الطيّب جدًّ

ذا أين يأتي هذا التواضع؟! هل تعلم ما هو أصل ه

التواضع؟! هل تعلم؟! هل لديك علم بأنّ أصل هذا 
التواضع هو إلهيّ أم أنّ كلّه لعب يا أخي؟ كلّ هذا لعب. 
كلّ هذا مكر شيطانّي. لكن ماذا؟! المسألة مخفيّة فِ ألف 

 غطاء، وألف حجاب. 
أمّا الولّي، بل ولا يلزم أن يكون وليًّا يا عزيزي، فلو 

ذه الأمور. هذه ليست خطا خطوتين فقط، فإنّه يدرك ه

. ينظر قليلاً فيقول: آه! هذا من كانوا يقولون عنه  شيئًا مهمًَّّ

 كذا؟! هذا ما كانوا يقولون عنه؟! 

 قصةّ المرحوم جدنّا الحاج معين مع مدعّي الإمامة 

رحم الله جدّنا المرحوم الحاج معين. كان رجلاً طيّبًا 
ا وهكذا. لا ا. لكنهّ كان بسيطًا وعفويًّ أعلم إن كنت قد  جدًّ

ذكرتُ هذه القصة أم لا؟ على كلّ حال، لقد حان وقتها. 

https://madrasatalwahy.org/


  30 
 

هذه القصّة رواها لنا المرحوم السيد الحدّاد بنفسه. كناّ فِ 

جلسة فِ كربلاء، وتحدّثنا فِ تلك الليلة عن هذا الأمر. 

كان هناك شخص جاء ليلتقي المرحوم الحاج معين، 
دنا، لقد وجدتُ الإمام قائلًا: سيالسيّد الحدّاد وذهب إلَ 

المهدي! لقد وجدتُ الإمام المهدي! وخلاصة الأمر، 

 هيا بنا نذهب لنراه! 
 فقال: أين هو؟ 

قال: فِ إحدى حجرات مسجد الكوفة. هيا لنذهب 

 ونراه. 
 : لنذهب. السيّد الحدّادفقال 

فقال: حسناً، ما دمنا ذاهبين، فلنأخذ علبة حلوى 

ة حلوى أيضًا. ليحلّّ الإمام للإمام المهدي، ولنشتري علب

المهدي فمه. فمن السيء أن نذهب إليه خالي الوفاض. 
يقولون إنّه من السيّئ أن يذهب الإنسان إلَ مكان ما خالي 

الوفاض، فليأخذ كيلو من الفاكهة أو علبة حلوى، بقلاوة 
أو ما شابه. قال: فاشترينا وذهبنا. كان يحكي هذا 

ا فِ ذلك المجلس. فقد ، وكنت حاضًر للمرحوم العلّامة

https://madrasatalwahy.org/


  31 
 

ذهب برفقة شخص آخر هو الحاج محمد علّ خلف زاده، 

 وواحد أو اثنين آخرين أيضًا. 

قال: فذهبنا برفقته إلَ النجف، وزرنا هناك، ثمّ جئنا 
إلَ مسجد الكوفة. وعندما دخلنا مسجد الكوفة، أشار 
رحمه الله إلَ إحدى تلك الحجرات، وقال إنّه هناك. 

ل، تراجع هو قليلًا مراعاةً للاحترام وخلاصة القو
والأدب والتواضع أمام ساحة ذلك الرجل غير المقدّس 
الموجود هناك. قال: تقدّمنا، وتقدّمنا حتّى وصلنا. وقال: 

وعندما تقدمنا، لم يكن هناك باب، كانت هناك حجرة 
مفتوحة، وكان هناك رجل جالس هناك. قال: نظرتُ إليه، 

: هل هذا هو الإمام المهدي؟! هل ثم التفتر إليه وقلت

هذا هو الإمام المهدي؟! أهذا هو؟! قلت: أهذا هو الإمام 

المهدي؟! فعدنا ولم نعطه الحلوى، وأرجعناها معنا. قال: 
عدنا، ومرّ وقت على هذه القضيّة، مرّ وقت عليها، وبعد 

سنتين أو ثلاث، اتّضح أنّ هذا الرجل كان يقيم علاقات 
. فهل تدركون كم المسألة خطيرة؟! مع نساء متزوّجات

https://madrasatalwahy.org/


  32 
 

من يدرك هذا الآن؟ وقد انكشفت فضيحته فِ بغداد، 

 وهرب، وطاردوه فهرب وجاء إلَ إيران واختفى.

ا، ملامح غير  فمن يدرك هذا؟ لحية متناسقة جدًّ
ا، وجه، عبادة. فِ النهاية، هذه  ملكوتيّة متناسقة جدًّ
أمور... والشيطان لديه الكثير من هذه الفخاخ وهذه 

ا.   الحيل والكلام المعسول. لديه الكثير جدًّ

 تدبير الله في تغيير الأحوال 

يده من يجب على الإنسان أن يحاسب نفسه بشأن ما ير

الله؛ فالله الذي لديه القدرة فِ لحظة واحدة على تغيير هذه 
الحالة إلَ حالة أخرى، لمَّذا لا يغيّرها؟! لمَّذا؟! لا خلاف 

لدينا فِ هذا. لو سألوا كلّ واحد منا، نستطيع أن نقول إنّنا 
لا نشك فِ هذا الأمر، فعلى الأقل لا نشكّ. لمَّذا لا يفعل 

قلنا من هذه الحالة إلَ حالة هذا؟ فِ لحظة واحدة، ين

 أخرى. 
روى أحد الأصدقاء قائلًا: كانت لديّ مشكلة، ولن 
أوضح أكثر، كانت لديّ مشكلة، ومررت بالكثير من 

التقلّبات، حتّى جاءتني هذه الحالة فجأة، تركت الأمر 

https://madrasatalwahy.org/


  33 
 

تمامًا، أخرجت المسألة من نفسي تمامًا، مهمَّ حدث 

، ما إن جاءت هذه فليحدث، يا إلهي، مهمَّ تريد فليكن

الحالة حتى رأيت الأمر قد تغيّر فجأة، انقلب رأسًا على 
عقب، وكأن شيئًا لم يكن، وكأن لم تكن هناك أيّة مشكلة. 

 أبدًا أبدًا، لا شيء على الإطلاق.

 معنى الرضا بالقضاء الإلهيّ 

ما معنى مسألة الرضا بالقضاء الإلهي؟ معناها الرضا 

بأنّك يا إلهي أبونا، أنت مولانا. أنت صاحب اختيارنا، 

أنت المدبّر لأمورنا جميعًا، ونحن لسنا شيئًا، هذا هو معنى 
الرضا، هذا المعنى هو معنى الرضا بالقضاء الإلهي. يا 

دنيا، إلهي، نحن عبادك، أعطيتنا وقتًا قليلًا فِ هذه ال
والوقت بيدك لا بيدنا. كلّفتنا بواجبات، وكان توفيقك 

هو سبب أدائنا لها، وتقصيرنا كان بسبب أنفسنا، ولا يجب 

أن نطلب من الله شيئًا فِ مقابل هذا الأمر، بل نطلب 
عبوديّته فقط. العبوديّة تعني التسليم، العبوديّة تعني عدم 

طلب. هذا رؤية أيّ شيء آخر، العبوديّة تعني عدم ال

 المعنى هو معنى الرضا بالقضاء الإلهي. 

https://madrasatalwahy.org/


  34 
 

 قصةّ الإمام الصادق عليه السلام مع أبي بصير 

الآن، وفقًا لقول الإمام الصادق عليه السلام لأبِّ 
بصير، عندما سأله الإمام... كان الإمام قد ذهب لزيارته 
وهو مريض. فقال: يا أبا بصير، كيف حالك؟ فقال: 

 أحب المرض أكثر من الصحة. الحمد للّه، حالي أني

وأحب الفقر أكثر من الغنى والضيق. فقال الإمام: لا، 
نحن أهل البيت لسنا هكذا. نحن إذا أراد الله لنا الفقر، 

أحببنا الفقر. وإذا أراد لنا الغنى، أحببنا الغنى. وإذا أراد 

لنا المرض، أحببنا المرض. وإذا أراد لنا الصحّة، أحببنا 
مام يريد أن يربّيه، فيقول: يجب أن تكون فالإ  1الصحّة.

 حالتك هكذا. لمَّذا؟ 

                            
عن الإمام محمد بن 6۸2ص 3 ج جامع السعاداتورد مضمون هذا الخبر فِ   1

 السلام قال لجابر ابن عبد اللّه الأنصارى و قد اكتنفته علل و على الباقر عليهمَّ
قال: أنا فِ حال الفقر أحب إلَّ « كيف تجد حالك؟»اسقام، و غلبه ضعف الهرم: 

من الغنى، و المرض أحب الَّ من الصحة، و الموت أحب إلَ من الحياة. فقال 
 من الفقر و الغنى و أما نحن أهل البيت، فمَّ يرد علينا من اللّه»الامام )ع( : 

فقام جابر، و قبل بين . «المرض و الصحة و الموت و الحياة، فهو أحب إلينا
يا »عينيه، وقال: صدق رسول اللّه )صلى الله عليه و آله و سلم( حيث قال لَ: 

 «جابر! ستدرك واحدا من أولادى اسمه اسمى، يبقر العلوم بقرًا.

https://madrasatalwahy.org/


  35 
 

 از خدا دان خلاف دشمن و دوست *** ...

 يقول: 

 عدّ من الله خلاف العدوّ والصديق *** ...
الفقر والغنى كلاهما بيد الله. هذا الإله الذي أفقرك،  

 غدًا فِ لحظة واحدة يغنيك. فِ لحظة واحدة يغنيك. 

 ن انقلاب الحال قصص حقيقية ع

منذ فترة وجيزة، كان أحد الأفراد، وكان من أقاربنا 

البعيدين تقريبًا. كان يعيش حياة متوسّطة، بل تحت 

ا.و فجأة، توفِ  ا جدًّ المتوسّطة بقليل، متوسّطة جدًّ
شخص فِ مكان ما، خارج إيران، فِ نقطة نائية من العالم، 

                            
ين عليه السلام: ان اباذر يقول: : قيل للحس59۱ص  ۱۱ج إحقاق الحقّ وعن 

الفقر أحب إلَ من الغنى، والسقم أحب إلَ من الصحة، فقال عليه السلام: 
رحم الله تعالَ أبا ذر، أما انا فأقول: من اتكل على حسن اختيار الله تعالَ له لم »

 .«يتمن غير ما اختاره الله عزوجل
قوب عن العقرقوفِ : عن يونس بن يع36ح  3۹ص ۹۹: ج  بحار الأنواروفِ 

قال : قلت لأبِّ عبد الله عليه السلام: شيء يروى عن أبِّ ذر )رحمه الله( أنه كان 
يقول: ثلاثة يبغضها الناس وأنا أحبها: أحب الموت وأحب الفقر وأحب 

إن هذا ليس على ما تروون، إنمَّ عنى: الموت فِ طاعة الله أحب »البلاء، فقال: 
، والفقر فِ طاعة الله أحبّ إلي من الغنى فِ معصية إلّي من الحياة فِ معصية الله

 «الله، والبلاء فِ طاعة الله أحبّ إلّي من الصحّة فِ معصية الله.

https://madrasatalwahy.org/


  36 
 

و وريثه ولم يكن لديه أيّ وريث، وكان هذا القريب ه

ا. مات هو، وهذا  ا جدًّ الوحيد. وكان ذلك المتوفِ ثريًّ

أصبح مليارديرًا، فِ لحظة واحدة، لحظة واحدة. هذه 
المرأة التي كانت تقف فِ البنك لتأخذ راتب زوجها 
ا، ستين أو سبعين  الذي توفِ، لا أعرف كم كان شهريًّ

 تومان، لم تعد تتذكّر البنك إطلاقًا. فِ لحظة واحدة؟ فِ
لحظة واحدة يصبح الفقير غنيًّا، وفِ لحظة واحدة يصبح 
الغنيّ ماذا؟ يقرّون قانونًا، وفجأة يصبح الإنسان فقيًرا. 

تتعلّق إرادة، فيصبح فقيًرا. تنشأ مشكلة فِ الأعمَّل، فتنهار 
 جميع الأعمَّل، ويصبح الإنسان ماذا؟ فقيًرا فقيًرا. 
عجوز  عندما كناّ فِ مسجد القائم، كان هناك رجل

ا. كنتُ معجبًا به كثيًرا. فِ ذلك الوقت القديم،  نورانّي جدًّ

فِ عهد الشاه، فِ ذلك الزمان القديم، كان نورانيًّا جدًا. 
ذات ليلة، عندما كناّ عائدين من المسجد، قلتُ للمرحوم 

العلامة الطهراني: سيدنا، أنا معجب بهذا الرجل العجوز 
وكان تركيًّا اللغة،  كثيًرا. كان حديث العهد بالمجيء،

ولهجته كانت تركيّة.ف قلت: أنا معجب به كثيًرا. فقال: 

https://madrasatalwahy.org/


  37 
 

نعم. وقال: هل تعلم من هذا؟ هذا كان أغنى رجل فِ 

تبريز، أغنى رجل. والآن هو بحاجة إلَ قوت يومه! قوت 

يومه! لقد ذهب إلَ مكان ما، استأجر غرفتين أو غرفة 
الذي كان لامة المرحوم العواحدة له ولزوجته، بمساعدة 

يهتمّ به، ولكن لو كنت مكانه، لمَّ فقدت هذه الحالة. لأن 

النورانيّة التي رأيتها فيه فِ ذلك الوقت كانت عجيبة. فِ 
ليلة واحدة يا عزيزي، فِ ليلة واحدة، يتحوّل أغنى رجل 
إلَ ماذا؟ إلَ من يجب أن يستأجر غرفة واحدة فِ ناصر 

من ذلك. هذا الرضا خسرو مع حّمام، ولا يستطيع أكثر 
بالقضاء الإلهي... حسناً، ربّمَّ رأى الله صلاحًا له فِ آخر 
عمره، ثم يّموت، ليتخلّص من التعلّقات الكثيرة، وتزول 

تلك الكثرات وهذه الأمور كلّها، وخلاصة القول، يكون 

 فِ حال أفضل من السابق. 

 محاولات تغيير القضاء الإلهيّ 

لناس، وما زالوا، يغفلون هنا، كان هناك الكثير من ا
عن هذه المسألة، ويحاولون تغيير القضاء الإلهيّ. تنشأ 

مشكلة، فيقولون: لنقرأ دعاءً، لنفعل شيئًا، يا فلان، ذكرًا 

https://madrasatalwahy.org/


  38 
 

أو ما شابه، لحلّ المشكلة. بينمَّ القضاء الإلهيّ ليس رفع 

تلك المشكلة. تنشأ قضيّة، فيحاولون حلّها بالوسائط. 

 المَّضي أيضًا. كلّ هذا ماذا؟ كلّ هذه وكان هذا موجودًا فِ
الأمور تتعارض مع المسار الإلهيّ ومسار التوحيد. فالله 
يريد فِ وقت ما لشخص، وفِ وقت آخر لا يريد، ليس من 

 الصلاح له. يجب أن يفعل هذا غير ذلك. 
لقد قرأتُ فِ أحوال أحد الأشخاص المتوفين، أنه 

كاد أن يفلس، كان كان يقوم بهذه الأعمَّل لطلابه. إذا 

يفعل شيئًا، ذكرًا، توسّلًا، أو شيئًا ما من هذا القبيل، فيمنع 
ذلك، أو إذا كان هناك مرض، فيدعو دعاءً، ويتوسّل 
توسلاً أو ما شابه فيغيّر الأمر بطريقة أخرى. وكان معروفًا 

بين طلابه بأنّه يرفع المشاكل والضيق والصعوبات التي 

ت وبهذه الأذكار والأوراد، تواجههم بواسطة التوسّلا
وبهذا يمدحونه ويذكرونه بالعظمة. أي أنّه كان يتمتّع 

بمثل هذه الكرامات. كنتُ أقرأ فِ أحواله أنه بعد وفاته، 
بعد أن توفِ، رآه أحد طلابه فِ المنام فقال له: كيف 

 حالك؟ 

https://madrasatalwahy.org/


  39 
 

 فقال: ليتني لم أفعل عملًا واحدًا. 

 قال: أي عمل؟! 

اكل كلّها أقدارًا إلهيّة لتكاملّ، قال: كانت تلك المش
وكنت أبعدها عن نفسي بالتوسّلات، والآن أرى كم 
خسرت، ولن تعود. ثمّ بدأ ينصح: إياكم إذا واجهتكم 

مشكلة أن تبحثوا عن هذا. إيّاكم إذا واجهتكم مشاكل أن 
تذهبوا وراء الذكر والتوسّل وما إلَ ذلك. دعوا القضاء 

يعطي مرضًا، ويعطي صحّة.  الإلهيّ يأتي ويحدث بنفسه.

يعطي فقرًا، ويعطي غنى. يعطي فقرًا ويعطي ضيقًا. يعطي 
فرجًا ويعطي فرحًاو يعطي قبضًا، ويعطي انبساطًا. دعوا 
ما يريده هو أن يأتي ويحدث. هذه المنهجيّة وهذه 

 . المرحوم العلّامةالمدرسة رأيناها فِ مدرسة 

 م للقضاء منهج السيد العلامة الطهراني في التسلي

كان هو هكذا، أي لم يكن يريد، لا بالنسبة لنفسه، ولا 
بالنسبة لطلابه، أن يغيّر ما هو مقدر. كانوا يأتون إليه، 
وأحيانًا يقولون: سيدنا الأمر بيدك، لو أردت لغيّرت. 

حسناً، إن كان هذا هو ما يريده الله، فلمَّذا تضعونه على 

https://madrasatalwahy.org/


  40 
 

ردتَ. ولو كان غير ؟ تقولون: لو أالمرحوم العلّامةعاتق 

ما يريده الله، فلمَّذا جئتم إلَ هنا؟ اذهبوا فِ سبيلكم. لو 

أراد الأستاذ شيئًا يخالف إرادة الله، فهو ليس أستاذًا، بل 
هو شيطان. وإن كان ما يريده هو عين إرادة الله، فلمَّذا 
تقولون إنّه بيدك؟ وإن كان من المفترض أن يحدث أمر 

. يحدث بنفسه فِ وقته ومكانه. ما، فإنه سيحدث فِ وقته
ا!   وفِ هذا المجال، الحكايات لا تعدّ ولا تحصى، كثيرة جدًّ
إذًا، لم يقرن الإمام السجّاد عليه السلام هاتين 

 الفقرتين عبثًا:
: إلَ أين نذهب، وإلَ من نتوجّه، وعند أيّ عتبة الأولَ

 نضع حاجاتنا؟ 

 : أن نرضى بمَّ يعطيه هو. والثانية

فإن كانت الأولَ موجودة والثانية غير موجودة، فلا 
فائدة. نذهب إلَ الله ونمسك بتلابيبه ونقول: الآن وقد 

جئنا، يجب أن تعطينا بأيّ طريقة كانت، يجب أن تدفع بأيّ 
شكل كان. بأيّ طريقة كانت! كلّ هذا ما هو؟ هو ضلال 

 عن الطريق، وابتعاد عن الجادّة، وعدم وصول إلَ الكمَّل.

https://madrasatalwahy.org/


  41 
 

 ركود القدرات البشرية دون الرضا الإلهي 

وهكذا، تبقى هذه القدرات كامنة فِ داخل الإنسان 
وتبقى. حسناً، يجب أن تتكامل هذه القدرات، يجب أن 
تنمو فِ ظلّ هذه التقلّبات، وإلاّ فإنّّا تبقى هكذا، تبقى 

راكدة عند حدّ معين، وينشأ للإنسان شعور زائف ومجازيّ 

كنه رضى زائف. لكن ما إن يمرّ وقت بالرضى. راضٍ ول
قليل، حتّى يصيبه الملل. آه، لمَّذا أنا هكذا؟ لمَّذا أنا 

 كسول؟ لمَّذا أنا بهذا الشكل؟ حسناً، هكذا حدث إذن.

أما إذا جاء العبد وقال: يا إلهي، أنا لا أعلم، فكيف 
كان النبيّ الأكرم يخاطب ربّه؟ كيف كان أمير المؤمنين 

يقول أمير المؤمنين؟ ألا نقرأ فِ دعاء يتكلّم؟ ماذا كان 
لَ »الافتتاح هذا:  ؟ أمير المؤمنين 1«فَارْحَمْ عَبْدَكَ الْجاَهي

يقول فِ دعاء الافتتاح: يا إلهي ارحم عبدك الجاهل. هل 

كان أمير المؤمنين جاهلًا؟ من وجهة نظرنا، كان عالمًَّ 
بالأوّل والآخر والوسط، بالأعلى والأسفل، بالملكوت 

بروت، وغير ذلك، عالمًَّ بكلّ ما سيكون. هل أمير والج
                            

 ، دعاى افتتاح.9۷5، ص 2، ج مصباح المتهجّد و سلاح المتعبّد 1

https://madrasatalwahy.org/


  42 
 

المؤمنين هذا جاهل؟! نعم، إنّه جاهل. لمَّذا هو جاهل؟ 

لأنّ أمير المؤمنين بشر، كأيّ واحد من أمثالنا. أمير 

المؤمنين المنتسب إلَ الله عالم بكلّ شيء. أمير المؤمنين 
نْ سَلُونيي قَبْلَ أَ »الذي يتّكل على الله هو الذي يقول: 

دُونيي  . أمير المؤمنين الذي يتّكل عليه هو الذي 1«تَفْقي

رُ وَ أَنَا الْبَاطينُ وَ »يقول:  رُ وَ أَنَا الظَّاهي لُ وَ أَنَا الْآخي أَنَا الْأوََّ
ءٍ عَلييمٌ  . وقد شكّوا فِ هذا بالطبع، ولكن 2«أَنَا بيكُلِّ شَيْ

إلَ يمكن القول إنّ هناك احتمَّلاً قويًا بأن يكون منسوبًا 

بُوبييَّةي وَ قُولُوا »الإمام ونظائره. ألا يقولون:  لُونَا عَني الرر نَزِّ
ئْتُمْ  . هذا كلامهم، كلام الأئمة. فقط قولوا أنّا 3«فييناَ مَا شي

                            
 .92)للصدوق(، ص  التوحيد  1
 .5۸3، ص 2 السّلام )لابن شهرآشوب(، ج طالبعليهممناقب آل أبِّ  2
، 3۱۱ص  3. انظر: المولَ أحمد النراقي فِ كتاب رسائل ومسائل ج ۸ 3

، والميرزا 226والملاهادي السبزواري فِ كتاب شرح نبراس الهدى ص 
ووردت روايات كثيرة  ،249، ص2هاشم الآملّ فِ كتاب المعالم المأثورة ج

، ۱۰4، وتحف العقول ص6۱4بهذا المضمون ففي خصال الصدوق ص
إياكم والغلوّ فينا، قولوا: إنّا عبيد مربوبون، وقولوا : 3نوار اليقين ص ومشارق أ

 « فِ فضلنا ما شئتم.
ئتم.»: 42۷، ص إرشاد القلوبوفِ   « انفُوا عناّ الرّبوبيّةَ و قولوا ما شي

https://madrasatalwahy.org/


  43 
 

لسنا آلهة، ثمّ قولوا ما شئتم. قادر على ما يشاء؟ نعم. فاعل 

ما يشاء؟ نعم. عالم بمَّ يشاء؟ نعم. كلّ شيء؟ نعم. فقط 

                            
عن كامل التمَّّر قال: كنتُ عند »: ۱6۷، حديث ۱۸۸، ص مختصّ البصائرو فِ 

اتَ يوم، فقال لَ: يا كامل! اجعلوا لنا رباًّ نَؤوب إليه أبی عبد الله عليه  السّلام ذ
 ؛ «و قولوا فينا ما شئتم.

عن اميرالمؤمنين عليه   339، ص بحر المعارفو فِ 
تَجعلونا أرباباً و قولوا فِ فضلنا ما شئتم، فإنّكم  لا»السّلام: 

 ؛ «تَبلغون كُنهَ ما فينا. لا

و  غديرال، و فِ 2۷9، ص 25، ج بحار الأنواروفِ 
اجعَلونا مخلوقيَن و »، الصفحات المتقدّمة: بحر المعارف

 «قولوا فينا ما شئتم، فلن تبلُغوا.
 الخصال، الصفحات المتقدّمة عن بحر المعارفر و الغدىو كذلك فِ 

 « قولوا إنّا عبيدٌ مَربوبون، و قولوا فِ فضلنا ما شئتم.»للصدوق: 

ار وانظر حول أسانيد هذه الروايات أيضًا أسر
. وراجع حول هذا ۱هامش  ۱34ص  2الملكوت ج

الموضوع: سلسلة محاضرات الولاية التكوينيّة التي 

ألقيت باللغة العربية فِ جبل عامل، كتاب معرفة الإمام 
 وما بعدها. 9۷و 55ص  5؛ ج۱۷۷و ۱55ص  ۱ج

https://madrasatalwahy.org/


  44 
 

لسنا آلهة. ثمّ قولوا ما شئتم. الأئمة منتسبون إلَ الله قولوا 

فِ كلّ شيء. إذًا، من الواضح أنّ ما يملكه الأئمة هو 

بسببه، وليس الأئمة هم الذين يملكون، بل هو الذي 
يتجلّى فِ هذا الظهور، و هو الذي يعلم هناو هو الذي 

ِ ﴿يجيب على الأسئلة؛ فهو الأول، وهو الآخر
وهو بكُِل 

وإذا ما تركنا الله جانبًا، فأمير المؤمنين   1﴾ءٍ عَليِم  شَْ 
 جاهل، ناقص، فقير.

 فقر العبد وغنى الرب 

ي أَنَا »هذه الأمور التي تقرأونّا فِ ليالي القدر:  إيلَهي
يَر إيلاَّ الْغَنيير ؛ يا إلهي،  يُر وَ أَنْتَ الْغَنيير وَ هَلْ يَرْحَمُ الْفَقي الْفَقي

ي. يا إلهي، أنا صغير وأنت كبير. يا إلهي، أنا فقير وأنت غن
لُ وأنْتَ  أنا لا أملك شيئًا وأنت تملك. إلهي، أنا الجاَهي

 ُ لَ إيلاَّ الْعَالمي ؟ نعم؟ لمَّذا؟ لأنّ 2«العَالمُ، وَهَلْ يَرْحَمُ الْجاَهي

                            
 . 3( مقطع من الآية ۷5سورة الحديد )  1
، مناجات أمير المؤمنين 4۱۷)لابن المشهدى(، ص  المزار الكبيرانظر:  2

 عليه  السّلام فِ مسجد الكوفة.

https://madrasatalwahy.org/


  45 
 

هذا بشر، والبشر بدون الله جاهل، فقير، ضعيف، محتاج، 

  شيء، كلّ شيء. ممكن ومفتقر. والبشر مع الله هو كلّ 

طريق أمير المؤمنين عليه السلام هو هذا. طريق 
يقول: ضع عملك وعبئك أولاً أين؟ فِ مكان لا توجد 
فيه كثرة، لا توجد فيه علاقات، لا يوجد فيه شيطان، لا 

توجد فيه أنانيّات، لا توجد فيه أحلام وخيالات. ضعه 
 هناك أولاً، وعندما تضعه، ارضَ. 

وفا كنيم و ملامت كشيم و خوش باشيم *** كه 

 در طريقت ما كافرى است رنجيدن.
 يقول: 

نفي ونلوم أنفسنا ونكون مسرورين *** ففي 

 طريقتنا العذاب كفر 

إن شاء الله، رزقنا الله أن نتحقّق بهذه المعاني، ويطهّر 
أفكارنا ويخلّص نيّاتنا، ويجعلنا تابعين لمن قال وعمل 

الإمام السجّاد عليه السلام والأئمة  وسار فِ طريق
 والأولياء.

  

https://madrasatalwahy.org/


  46 
 

 اللهمّ صلّ على محمدّ وآل محمدّ

https://madrasatalwahy.org/

	مفهوم الاعتماد على الله والرضا بقضائه
	العلاقة مع الناس ودوافعها
	قصّة سفر المرحوم العلامة الطهراني إلى العتبات المقدسة
	أثر التجرّد على الروح
	حال الأولياء: لا فرق بين القليل والكثير
	سر التوحيد: الرضا بالقضاء في السرّاء والضرّاء
	ما هما الحجّ والزيارة المؤثّران؟
	ما هو هدفنا من سلوك الطريق؟
	لماذا لا تتحقّق رغباتنا؟
	شروط الرضا بالقضاء الإلهيّ
	لماذا يشدّد الله على بعض العباد؟
	قصّة اعتراض أحدهم على علاقة المرحوم العلامة الطهراني بـالمرحوم المطهري
	الفرق بين الشيخ مطهري والآخرين في التسليم للأستاذ
	قصّة المرحوم جدّنا الحاج معين مع مدّعي الإمامة
	تدبير الله في تغيير الأحوال
	معنى الرضا بالقضاء الإلهيّ
	قصّة الإمام الصادق عليه السلام مع أبي بصير
	قصص حقيقية عن انقلاب الحال
	محاولات تغيير القضاء الإلهيّ
	منهج السيد العلامة الطهراني في التسليم للقضاء
	ركود القدرات البشرية دون الرضا الإلهي
	فقر العبد وغنى الرب

