
 
 

 

  

 هو العليم

  

 الافتقار إلى الله والغنى عن الخلق

 الدين بين الحزن والسرور

  

 الجلسة الثالثة -هـ  ۱٤٢٣سنة  -شرح دعاء أبي حمزة الثمالي 

  

 محاضرة القاها

 آية الله الحاج السيدّ محمدّ محسن الحسينيّ الطهرانيّ 

 قدسّ الله سره

  

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 أعوذُ باِللهَ منَِ الشَّیطانِ الرَّجیم

 بسِمِ الله الرَّحمنَِ الرَّحیم 

 القاسم محمد  وصلَّی الله علَیَ سیدنا و نبینا أبی

 وعلی آله الطّیبین الطاّهرین

 واللعنة علَیَ أعدائهِمِ أجمعَینَ الی یوم الدین

  

  

 ما هو الكنز الذي يغني السالك عن الخلق؟

وَضًا » ضَا بيقَضَائيكَ، عي وَأَنَّ فِي اللَّهْفي إيلََ جُوديكَ، وَالرِّ
ينَ  ي الْمُسْتَأْثيري لييَن، وَمَندُْوحَةً عَمََّّ فِي أَيْدي نْ مَنعْي الْبَاخي  «مي

ا وصدقًا، لقد وصلتُ إلَ هذه  ا ويقيناً، وجدًّ إلهي، حقًّ

 الحقيقة، وهي أنّني أجدُ فِ التضّرع والتوجّه إلَ جودك
ورحمتك وعطائك، وفِ الرضا بقضائك، عوضًا عن منع 

أولئك الذين يبخلون. فبدلاً من أن أذهب إلَ البخلاء 

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

والممسكين، أولئك الذين يلحظون فِ عطائهم سواء كان 

عطاءً ماليًّا أم علميًّا أم منصبًا ومكانة أمورًا غير التوحيد، 

ات وتقوم أفكارهم على المَّديّات والاعتبارات والمساوم
والتحزّبات والعلاقات والانغمَّس فِ الكثرات 
والشهوات والأهواء، من أي فئة أو صنف كانوا؛ فإنّني 

ا»تعني « أنَّ »أتوجّه إليك. و ، فهي للتحقيق. «حقًّ
ينَ » ي الْمُسْتَأْثيري أرى نفسي فِ سعةٍ . «وَمَندُْوحَةً عَمََّّ فِي أَيْدي

الدنيا وغنى، غنيًّا كلّ الغنى عمَّّ فِ أيدي طلاب 

والأنانيّين، أولئك الذين يريدون منافعهم الخاصّة ولا 
يلتفتون إلَ من حولهم أو إلَ أيّ شخص آخر. أرى نفسي 
فِ غنى عن هذا الباب، فلا حاجة لي به، ومن كان غنيًّا فإنّه 

لا ينظر إلَ ما فِ أيدي هذا وذاك. من كان غنيًّا فإنّه لا يبني 

ومن كان غنيًّا فإنّه لا يتّخذ  علاقاته على مثل هذه المسائل،
هذه المعايير أساسًا فِ علاقاته وتواصله، بل يلاحظ دائمًَّ 

هذين الجانبين فِ علاقته بنفسه وفِ علاقته بخارج نفسه، 
وفِ معياره مع نفسه يرى نفسه محتاجًا دائمًَّ. علينا أن 

نبحث عن علاج لأنفسنا فِ كلّ مرّة نشعر فيها بالاستغناء 

https://madrasatalwahy.org/


  4 
 

ا بأنفسنا ومسائلنا الشخصيّة. وكلّمَّ شعرنا فِ علاقتن

بالافتقار والحاجة، فهنا يبيّن الإمام السجاد عليه السلام 

ه إليها بالحاجة.  موضع الحاجة والجهة التي يُتوجَّ

 لماذا يجب أن نشعر بالفقر الدائم إلى الله؟

المرحوم العلامة لقد قضيتُ سنواتٍ فِ خدمة 
ليه وسنواتٍ أخرى فِ خدمة رضوان الله تعالَ عالطهراني 

آخرين من الأكابر والأعاظم، وبالتأكيد رأيتُ من العظمَّء 

أكثر منكم جميعًا، وهذا أمرٌ واضح، وإن كان المقصود هو 

مجرّد الوجود فِ خدمتهم، وإلّا فمن ناحية الاستفادة 
فالويل لنا! قبل أيّام قليلة، تحدّثت مع بعض الإخوة الذين 

كن، وقلت لهم ما أقوله لكم الآن قدموا من بعض الأما
وخلاصة القول، يعلم الله أنّني لا أظنُّ أنّي أقول خلاف 

الواقع، وإن شاء الله إن كان فيه خلاف، فهو سيصلحه فِ 

درجته ومرتبته وهو أنّني، قسمًَّ بالله، بمقدار ما كنتُ أرى 
محتاجًا إلَ الأخذ المرحوم العلامة الطهراني نفسي فِ زمن 

إنّي الآن على نفس المقدار، ولم ينقص من وضعي بيدي، ف

وحالي مقدار ذرّة واحدة مقارنة بذلك الوقت، ولو كان 

https://madrasatalwahy.org/


  5 
 

غير ذلك لكان خطأً! فالإنسان لا يتساهل فِ علاقته مع 

الله. مهمَّ تساهلنا فِ هذه الدنيا وسعينا لخداع أيّ شخص، 

 فإنّنا لا نستطيع خداع أنفسنا! ففي النهاية هناك غدٌ، وليس
الأمر أن نقول ونفعل ونذهب وينتهي كلّ شيء! بالطبع، 
قد يتأخّر الأمر أو يتقدّم؛ ففي النهاية، لقد أوجد الله ما 

يكفي من أمراض السرطان، والإيدز، وحوادث 
السيارات، والأمراض، والجلطات القلبيّة، وخلاصة 
القول إنّ الأمراض موجودة من شعر الرأس إلَ ظفر 

كروبٌ إلَ جسد شخص من ظفر القدم. لقد دخل مي
قدمه وقتله! لم تعد هناك حاجة حتى للجلطات القلبيّة أو 
الدماغيّة وأمثالها، فمجرّد ميكروب دخل جسده وأصابه 

بالكزاز وقتله! والموت لا يخبر بمجيئه. فِ هذه الدنيا، 

مهمَّ استطعنا خداع الآخرين، وتظاهرنا أمامهم بصورة 
نستطيع خداع أنفسنا. فهل نحن  مغايرة لحقيقتنا، فإنّنا لا

ا فِ باطننا، فِ أنفسنا وديننا وشريعتنا وعلاقتنا مع الله،  حقًّ
وفِ الكمَّلات المترتّبة على استعداداتنا الوجوديّة، فِ غنىً 

ولسنا بمحتاجين؟! يعني لو تُركنا هكذا وقيل لنا: اعملوا 

https://madrasatalwahy.org/


  6 
 

ما شئتم، فهل سنقول: حسناً، نحن فِ وضع وحال جيّدين 

هذا النحو؟! إذا شعرنا بهذا الشعور، فهذا هو جرس على 

الإنذار! لذا، فالمسألة لا تختلف أبدًا. إنّ الغنى 
والاستغناء محصورٌ بذاته المقدّسة فقط، والغنى الذي 

ةُ وَلرَسَُولََِ وَللَمُْؤْمَنيََن ﴿يُعطى من قيبَله لأحد هو:  َ العَْزه وَلَِلّه
  1﴾عْلمَُونَ وَلَكَنه المُْنَافقََيَن لََ يَ 

 ما هي العزّة الحقيقيةّ وكيف نكرمّ أنفسنا؟

العزّة تعني الغنى والترفّع وعدم الخضوع للآخرين؛ 

الآخرين الذين هم أمثالنا. العزّة تعني أنّ روح الإنسان... 
كمَّ قال أمير المؤمنين عليه السلام مخاطبًا الإمام الحسن 

مْ نَ »عليه السلام:  ! وَأَكْري فْسَكَ عَنْ كُلِّ دَنييَّةٍ وَإينْ يَا بُنيََّ
كَ  نْ نَفْسي ؛ فَإينَّكَ لَنْ تَعْتَاضَ بيمََّ تَبْذُلُ مي غَائيبي سَاقَتْكَ إيلََ الرَّ

وَضًا مْ نفسَكَ وأعززْها وارفعها عن كلّ أمرٍ  ،«عي يا بنيّ، أَكْري

حقيٍر موهومٍ ودنيء، ولا تلتفت إليه، حتى وإن أوصلتك 
تعني « الرغائب»لدنيئة إلَ منافع. هذه المسائل الحقيرة وا

                            
 .۸( الآية 63سورة المنافقون )  1

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

ا، وهي جمع  ا والمنافع العالية جدًّ المطالب الكبيرة جدًّ

بمعنى الشيء الثمين والنفيس. حتى لو أوصلتك « رغيبة»

إلَ أمورٍ عالية، ومناصب، ودرجات، ورئاسة جمهوريّة، 
وحكومة، ووزارة، وتجارة، وأموال الدنيا، وذخائرها، 

والاستمتاع، والنكاح، والزيجات، فلا والجمَّل، والانتفاع، 

تُُينْ نفسك! لأنّك لا تستطيع أن تجعل ما تحصل عليه 
 عوضًا عمَّّ فقدته، ولا يمكن أن يحلّ محلّه. 

فعزّة النفس هذه وترفّع الطبع قد جعلهمَّ الله فيك، 

َ ﴿ولم تأتي بهمَّ من عند نفسك.  ةَ لَِلّه العزّة للّه،  1﴾إنَه العَْزه
ل كلّ واحد مناّ عزيزًا بواسطة نزول هذه والله قد جع

الصفة العزيزة فِ وجودنا. كلّنا الآن أعزّاء لأنّ الله قد 

وضع فينا صفة العزّة هذه، ولأنّنا عباده، فالله لا يريد 

لعبده أن يخضع لمولَ آخر. تخيّلوا لو أنّ مولًَ شعر بأنّ 
عبده أو خادمه فِ منزله قد استدان من مكان آخر، ألا 

ضب؟ ألا يذهب ماء وجهه؟! نعم، من الواضح أنّّا يغ
فضيحة. كيف يكون الحال لو شعر المولَ أنّ عبده أخذ 

                            
 .65( الآية ۱۰سورة يونس )  1

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

طعامًا من منزل آخر وتناول غداءه هناك، أو اقترض مالًا 

ا. أمّا نحن، فإنّنا  من مكان ما؟! هذه فضيحة كبيرة جدًّ

ي ندوس هذه العزّة الإلهيّة بأقدامنا مجاّنًا، ونسحقها، ونحن
رؤوسنا أمام كلّ أحدٍ مهمَّ كان، ونتملّق فِ كلّ مكان، 

؟! قل مرّة «نعم»لكلّ أمرٍ ونّي. ما معنى « نعم»ونقول 

ما «! لا»، فمَّذا سيحدث؟! ليقل اثنان أو ثلاثة «لا»واحدة 
َ ﴿؟! «نعم»معنى  ةَ لَِلّه ، لقد وضع الله هذه العزّة فِ ﴾إنَه العَْزه

زّة لم تحصل عليها بمفردك عبده وقال: يا عبدي! هذه الع

أو مجاّنًا! إنّ عزّتي أنا هي الموجودة فيك، فلمَّذا تنفقها هنا 
وهناك بالمجّان؟! لمَّذا تبدّدها بسبب هذا الإنفاق، ذلك 
الرأسمَّل وتلك الحقيقة البكر التي لم تُُسّ، والتي يمكنك 

بواسطتها أن تصل إلّي؟! لمَّذا تأكل من رأس مالك وقد 

فَإينَّكَ لَنْ » قول الإمام علي عليه السلام:ثقبت كيسك؟ ي
يا بنيّ، لا يمكنك أن تأخذ عوضًا، ولا « تَعْتَاضَ بمَّ...

وَضًا»يمكنك أن تأتي بشيء مكان  كَ عي نْ نَفْسي . «مَا تَبْذُلُ مي
على كلّ مناّ أن يجعل هذا المبدأ أساسًا فِ حياته، وأن 

ر العزّة! مثلًا، يكون عزيزًا عند الناس، لا ذليلًا، وأن يُظه

https://madrasatalwahy.org/


  9 
 

يا عزيزي، الأمر هكذا فإن شئت فاقبل وإن لم تشأ »نقول: 

 « فوداعًا لك!

: سيّدنا، إن قلت هذا الكلام، سينزعج فلان قيل لي
 منك. 

 ـ هذا شأنه إن تأثّر! 

ـ سيّدنا، إذا فعلت هذا الأمر فهو أفضل لأنّ هناك 
 اعتبارات! 

 ـ أيّ اعتبار؟! 

ـ اختصر كلامك قليلًا، لا تقل هذا، ودع بعض 
 الوقت يمرّ! 

: ما الذي علّي أن لا أقوله؟! عندما أشعر قلت

بالانحراف، ألا أتكلّم؟! لم يكن هذا نّج المرحوم الوالد، 

 والآن يُفعل خلافه، فلمَّذا لا أتكلّم؟! 
 : يا سيّد، دع مكانتك تستقرّ قليلًا! يقولون

أبدًا، فمَّ معنى المكانة؟! ما  ـ لا أريد هذه المكانة
معنى هذا الكلام؟! أنظر وأرى الانحراف يحدث، ثمّ أقف 

 وأنظر حتى تستقرّ المكانة؟!

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

 قصةّ رفض أمير المؤمنين عليه السلام لمهادنة معاوية

قال المغيرة بن شعبة لأمير المؤمنين عليه السلام: يا 
ركان علي، لا شأن لك بمعاوية، واصبر حتى إذا استقرّت أ

لْه عن الخلافة! فقال عليه السلام:  لَا »خلافتك، اعْزي

لُهُ يَوْمًا مَّ ؛ لا أستطيع أن أرى معاوية فِ الحكم ولو «أَتَحَ

ليومٍ واحد. لأيّ شيء أريد الخلافة؟ هل علّي عليه السلام 
من أهل التحزّب والمساومات؟! هل علّي من أهل 

هذا الكلام. ألاعيب السياسة التي نراها؟! ليس هناك من 

أنا أفعل هذا الفعل، فإن نجحت فقد نجحت، وإن لم 
أنجح فلم أنجح، لا علاقة لي بذلك. يقول أمير المؤمنين 

عليه السلام: انطلقوا إلَ معركة صفّين، يجب أن نعزل 
معاوية. فإن عزلناه فبها، وإن لم نعزله فلا مشكلة! نحن 

سؤولون لسنا مسؤولين أبدًا عن نتيجة العمل، بل نحن م

عن عملنا وفعلنا وحالنا! علينا أن نقوم بهذا الآن، فإن 
وصل إلَ نتيجة فقد وصل، وإن لم يصل فلا علاقة لنا به؛ 
لأنّ الله لا يريد له أن يصل! ألم يدعُ النبيّ صلّى الله عليه 

وآله وسلّم الناس لثلاثة وعشرين عامًا؟! فهل وصلت 

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

خمسة أشخاص، مشى دعوته إلَ نتيجة؟! باستثناء أربعة أو 

الجميع وراء أبي بكر وأجلسوه على منبر النبيّ، فجلس هو 

على المنبر مكان النبيّ! فِ النهاية. فمَّذا رأيت من هذا 
؟! أيّ شقّ قمرٍ أو ردّ شمسٍ « نعم»الرجل حتى تقول له: 

فعل لك؟! هل أنطق لك شجرة أو حصاة؟! هل أوضح 

نبر هذا الذي لم لك مسألة علميّة؟! لمَّذا أجلست على الم
 يكن يدري أليديه خمسة أصابع أم ستة؟!

أقول أحيانًا إن هؤلاء الذين يلعبون كرة القدم 

ويركلون الكرة هنا وهناك، يا لهم من أناس أغبياء. أليس 
من الجنون أن يركض رجل بطول مترين خلف كرة بهذا 
الحجم الضئيل؟! والأحمق منه هو ذلك الذي يشاهد! فهل 

لس المرء ساعتين ينتظر أن تذهب هذه الكرة يُعقل أن يج

إلَ هناك أو تأتي تلك الكرة من هنا؟! هل خلقنا الله لهذا 
 الغرض؟!

كان الأجدر بالمرء، بدلًا من هذا العمل، أن يحمل 
كتابًا فِ هاتين الساعتين ويقرأ رواية للإمام الصادق عليه 

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

 السلام أو صفحتين من التاريخ ليأخذ العبرة، أو يقرأ

 صفحتين من القرآن أو صفحتين من كلام الأعاظم.

طبعًا، يجب أن نكون مرفقين ببعضنا، لا مشكلة فِ 
ذلك! على أية حال، لا بد من البدء ولو بالقليل من مكان 

 ما.

 ما هو الميزان الدقيق بين الحاجة إلى الله والعزّة أمام الخلق؟

اجًا، على الإنسان أن يكون محتاجًا فِ نفسه، دائمًَّ محت

ولا ينبغي أن يفقد حالة الاحتياج. أمّا أمام الناس، فلا 

ينبغي أن يشعر بالحاجة! بالطبع، فِ مقام العلم والتربية 
وأمثال ذلك، الأمر مختلف؛ لأنّ هذا فِ النهاية يقع فِ 

سياق تلك الحاجة نفسها. ولكن فِ المسائل العاديّة 
كلّ صراحة والدنيويّة وفِ العلاقات، يجب على الإنسان ب

ووضوح أن يُبدي ويُظهر عزّة نفسه وترفّعه للآخرين. 

ذهبتُ مرّة إلَ مكان ما، وكان هناك موقف معيّن وعمل 
ما، وكان من المقرّر أن أحمل رسالة من طرف المرحوم 
الوالد رضوان الله تعالَ عليه إلَ شخص ما، كان معي 

 رسالة، وعندما دخلت، قلت: يجب أن أسلّم هذه الرسالة

https://madrasatalwahy.org/


  13 
 

إلَ يد فلان. قالوا: أعطنا الرسالة لنرى ما هي. قلت: لا! 

لا ينبغي لكم أن تروا الرسالة، ويجب أن تصل إلَ يد فلان 

فقط، أرسلها فلان ويجب أن تصل إلَ يد فلان. فقالوا: 
حسناً. ولكن عندما أخذوا الرسالة وأردنا أن نذهب إلَ 

ذهبتُ ذلك العالم، رأيت أنّّم قد فتحوا ظرف الرسالة! 

وجلستُ وتحدّثت، وكان هناك الكثير من الناس، وكانوا 
يجلسون هناك فِ حالة من التواضع الشديد! أوّل كلمة 
قلتها له كانت: لقد أحضرت الرسالة وهؤلاء الأشخاص 

فتحوها، فِ حين أنّي كنت قد قلت إنّه لا ينبغي فتحها وهم 
الكلام قبلوا بذلك! فلمَّذا الأمر هكذا؟! وما إن قلتُ هذا 

حتى أصيب الجميع بالدهشة والحيرة! ثمّ بدأ ذلك العالم 

 يجيب قائلًا: هذا لمراعاة بعض المسائل. 

: لو كان لمراعاة بعض المسائل لقالوا لي، ولم فقلت
 أكن لأعطيهم إيّاها. 

بعد كلّ هذا الوقت، ظهر من يتكلّم « عجبًا!»: فقال
 بهذه الطريقة؟! 

https://madrasatalwahy.org/


  14 
 

: لمَّذا فتحوها بعد أن وأنا أيضًا قلت بكلّ صراحة

وعدوني بعدم فتحها؟! فليقولوا إنّّم سيفتحونّا مراعاة 

لبعض المسائل، حينها أعرف ماذا علّي أن أفعل، إمّا أن 
أعطيهم الرسالة أو لا أعطيهم إياها، فقد كان من المقرّر 

 أن تكون وحدك من يقرأ الرسالة! 

لجميع على الإنسان أن يكون عزيزًا أمام الناس؛ لأنّ ا
سواسية ولا فرق بينهم. فكلّنا متشابهون ولا اختلاف 
. قد يكون هناك  بيننا، والمسألة لا علاقة لها بعالمي وغير عالمي

احترام فِ وقت ما، ولكن فِ وقت آخر يكون أمر آخر غير 
الاحترام، ويختلف الأمر، والقضيّة واضحة؛ مثل هؤلاء 

أقرأ فِ أحوال  الرؤساء الذين كانوا فِ زمان الشاه، وكنت

بعضهم. فِ ذلك الوقت، كانت تعجبني هذه الأمور 

وكنت أقرأها. القصص والحكايات عن هؤلاء الذين 
كانوا يتحدّثون أمام الناس بكلّ جرأة وقوّة وهيبة، وكانت 

أوسمتهم تتدلَّ من هنا وهناك، وقبّعة كلّ منهم بحجم 
الطشت، وبهذا المظهر كانوا يقولون: سنضرب، 

سنقتل، البلد كذا، وجلالة الملك كذا، وأمثال سنسجن، 

https://madrasatalwahy.org/


  15 
 

هذا الكلام. ثمّ ألم يكونوا يقتلون هؤلاء الناس قتلًا 

جماعيًّا؟! كانوا يأتون بالدبّابات ويهجمون على الناس 

المساكين الذين لم يكن فِ جيوبهم حتى سكّين! لم تكونوا 
تسمحون لهم حتى بحمل سكّين! هؤلاء أنفسهم، فِ 

كانوا على درجة من الحقارة والذلّ  بعض المراسم،

والتفاهة وانعدام الشخصيّة، بحيث كان الأطفال الصغار 
والكبار يركبون على ظهورهم وهم يتحرّكون كالأغنام، 
ويفتخرون بأنّ ابن جلالة الملك قد ركب علينا ونحن قد 

سيّرناه كالحمَّر! كان هذا فخرهم! كانوا أفرادًا تافهين إلَ 
هذا نفسه يقف أمام الناس هكذا ويقول:  هذا الحدّ، ثمّ 

سنضرب وسنقتل! إن كنت صادقًا، فتعال وافعل هذا أمام 

الناس، وافعل ذاك أمام الشاه، واصفعه بكلمتين! هناك 

تقول: أمرك سيّدي، ولكن عندما تصل إلَ العجوز 
المسكينة، توجّه نحوها البندقيّة! ألا تظهر قوّتك إلا على 

ما تسبّب ذلك الضابط المعروف فِ هذه المسكينة؟! فعند
أحداث السابع عشر من شهريور، وبعد أن قتل آلاف 

الأبرياء، ذهب إلَ الشاه وقال: لييَسْلَمْ عُمْرُ جلالة الملك 

https://madrasatalwahy.org/


  16 
 

المبارك، لن يحدث شيء لمدّة ثلاث وعشرين سنة قادمة! 

عجبًا! هذه القضيّة نفسها أدّت إلَ الثورة. هل هذا هو 

اد شخصيّة تجاه القضايا معنى أن يكون للأفر
والمواضيع؟! لا! يجب أن يكون المؤمن عزيزًا فِ كلّ 
مكان، وأن يكون ذلك الإحساس بالحاجة فِ داخله، ولا 

ينبغي أبدًا أن يخلو داخله من هذه المسألة. وإذا رأيتم فِ 
وقت ما أنّ مسألة الحاجة تلك لا تتجلّى وتظهر كثيًرا، 

 فيجب أن تفكّروا فِ ذلك!

 ين بين البكاء والابتهاج: كيف نفهمهما فهماً صحيحاً؟الد

تقدّم فِ الجلسة المَّضية أنّ الإمام السجّاد عليه 

؛ فِ التلهّف «وَأَنَّ فِي اللَّهْفي إيلََ جُوديكَ »السلام قال: 
والتضّرع إلَ جودك وكرمك. لمَّذا استخدم الإمام هنا 

والإقبال  لفظ التلهّف والتضّرع؟! لمَّذا لم يقل: فِ الرجوع

والتوجّه إلَ جودك؟! التلهّف، والتضّرع، وحالة الرقّة 
 ـاللهف. واللهوف تعني  والبكاء، والابتهال، كلّها تُسمّى ب
الآهات والابتهالات. فهل على الإنسان أن يكون فِ 

محضر الله متلهّفًا دائمًَّ؟! ألا يمكن للإنسان أن يضحك؟! 

https://madrasatalwahy.org/


  17 
 

بتهال، بل كان فلنفترض أنّ حال الإنسان لم يكن حال ا

فرحًا وضاحكًا وحالته عاديّة، فمَّ الإشكال فِ ذلك؟! لمَّذا 

كان الإمام السجاد عليه السلام على هذه الحالة، وكان 
دائمًَّ فِ هذا الحال؟ ولمَّذا كان الأئمّة عليهم السلام فِ 
مقام الدعاء حالتهم حالة ابتهال؟! ما هو السّر فِ هذه 

 المسألة؟! 
يتصوّر البعض أنّ الدين والتوسّل والحركة نحو الله 
والتوجّه إليه يجب أن تكون مصحوبة بالبكاء حتمًَّ، 

ويعتبرون الدين مقترنًا وممزوجًا ومقرونًا بالبكاء 
والابتهال والتلهّف وأمثال ذلك؛ لدرجة أنّ الأجانب 
يقولون إنّ التشيّع هو دين البكاء، وهؤلاء يبكون دائمًَّ 

ويقيمون العزاء، وبالطبع يجب أن يكون فِ  وينوحون

مجالسهم ذكر للمصيبة حتمًَّ! فمثلًا، إن كان هناك مجلس 
توسّل بسيّد الشهداء عليه السلام ولم يكن فِ هذا 

المجلس رثاء، يقولون إنّ هذا المجلس لا فائدة منه، 
وهكذا أيّ مجلس تُقيمه الجمَّعات والفرق والفئات 

صوّرهم عن الارتباط بالولاية والأفراد المختلفون. فت

https://madrasatalwahy.org/


  18 
 

والارتباط بالله هو البكاء والنحيب والتضّرع وأمثال 

 ذلك. 

منذ وقت طويل، ذهبنا إلَ مجلس؛ لأنّ شخصًا قدم 
سيّدنا، دعنا نذهب لزيارة »من مكان ما، وقال لنا أحدهم: 

بالطبع، لم أكن أرغب كثيًرا بذلك. ولكن لأنّه أصّر «. فلان

ؤلاء الأفراد! ذهبنا بعد الظهر إلَ ذلك وهناك الكثير من ه
المجلس، ودعونا نغضّ الطرف عمَّّ دار من أحاديث وما 
جرى من قضايا. كان هناك شخصان جالسان، وفجأة قال 

أحدهما: لكي لا يكون مجلسنا لغوًا ولهوًا، فلنتوسّل 
بحضرة بقيّة الله عجّل الله تعالَ فرجه أيضًا! فبدأ أحدهما 

د يقرأ السطر الثاني حتى ارتفع صوت بالرثاء، وما كا

صياح ذلك الرجل وصراخه إلَ السمَّء: يا ويلاه، يا 

حسرتاه! التصوّر هو هذا، وأنّه علينا أينمَّ كناّ أن نبكي 
ونلطم على رؤوسنا وننوح. وإن كان هناك مجلس، 

ولنفترض أنّه قُرئت فيه بعض الأشعار، وكانت هذه 
وبالطبع ليست من  الأشعار مبهجة وباعثة على الفرح،

هذه الأفراح والبهجات المَّديّة والشهوانيّة والنفسانيّة! بل 

https://madrasatalwahy.org/


  19 
 

أشعار توحيديّة، أو أشعار عن الأئمّة عليهم السلام أو 

العظمَّء، وليست الحالة حالة بكاء؛ بل حالة بهجة وسرور 

وفرح نورانّي وفرح رحمانّي، لا فرح حيوانّي، فإنّّم لا 
من الإشكالات التي يثيرها يقبلون مثل هذه المجالس! 

على سلسلة العرفان هو هذا « الولائيّين»هذا النوع من 

فِ حين « هؤلاء ليس فِ مجالسهم رثاء!»الأمر؛ يقولون: 
أنّّا موجودة، لا أنّّا غير موجودة، ولكن ليس المجلس 
دائمًَّ مجلس عزاء. إنّّم يكذبون، وهذا الكلام تُمة! فهل 

؟! هل تبكون عندما تذهبون إلَ يجب عليكم أن تبكوا دائمًَّ 
منازلكم؟! فِ منازلكم تتحدّثون وتضحكون. أنتم أيّها 
ا، فابكوا دائمًَّ، لمَّذا تبكون  الولائيّون، إن كنتم ولائيّين حقًّ

فِ المجلس فقط؟! اذهبوا إلَ بيوتكم وابكوا، وعندما 

تريدون النوم ليلًا فابكوا أيضًا! تصوّرهم هو أنّه إذا انقضى 
ولم يكن فيه بكاء، فليس بمجلس، وذلك المجلس مجلس 

ليس مجلسًا يدعو إلَ الله وإلَ طريق الله، بل يجب أن يكون 
هناك توسّل وأن يكون المجلس على هذا النحو! فِ حين 

أنّ الله تعالَ قد أودع فينا صفات مختلفة من الجانب الكلّي 

https://madrasatalwahy.org/


  20 
 

لصفاته، ومسألة الابتهال والرقّة والعطف هي إحدى 

ت، ومسألة البشاشة والبهجة والنور هي أيضًا الصفا

إحدى الصفات. فليس الأمر أنّ واحدة فقط منها 
موجودة. لقد أودع فينا القهر والغضب والرقّة والعطف، 
ومن ناحية أخرى أودع فينا المسائل المخالفة. ومن 

حيث المجموع، الإنسان هو مجموعة من تجلّيات الأسمَّء 
ة، وكلّ واحدة منها مفيدة لتكامل والصفات الإلهيّة الكلّيّ 

 الإنسان.

قصّة النبيّ يحيى والنبيّ عيسى عليهما السلام: أيهّما أفضل 

 الباكي أم الضاحك؟

كان يحيى »قال رسول الله صلّى الله عليه وآله وسلّم: 
بن زكريا يَبكى ولا يَضحك و كان عيسی بن 

يَضحك و يَبكى و كان الذى يَصنع  عليه السّلام مريم
ن الذى كان يَصنع  عليه السّلام عيسی أفضلَ مي
. كانت مسألة الخوف والبكاء 1«عليه السّلام يحيى

                            
 ، باب الدعا به و الضحك.52۷، ص 4ج ، لكافِا 1

https://madrasatalwahy.org/


  21 
 

والعطف والرقّة غالبة على النبيّ يحيى على نبيّنا وآله وعليه 

السلام، فكان غالبًا ما يبكي. وفِ الرواية أنّه عندما كان 

تحدّث النبيّ زكريّا على نبيّنا وآله وعليه السلام يريد أن ي
!« انظروا هل يحيى فِ المجلس أم لا »للناس، كان يقول: 

لأنّه عندما كان يبدأ فِ الحديث والنصح، كانت حالة 

البكاء والحزن تغلب على النبيّ يحيى لدرجة أنّه كان يُغشى 
عليه ويفقد وعيه. فكان النبيّ زكريّا عليه السلام يسأل، 

ول كانوا فإن كان فِ المجلس لا يتكلّم، وخلاصة الق

يغيّرون حديثهم ويغيّرون الموضوع. ولكن النبيّ عيسی 
على نبيّنا وآله وعليه السلام كان يبكي ويضحك، ويقول 
النبيّ صلّى الله عليه وآله وسلّم إنّ مقام النبيّ عيسی أعلى؛ 

لأنّ كلا الجانبين يظهران ويتجلّيان فيه، وهذا أفضل. 

هما صفتان من الضحك والبكاء كلاهما بيد الله، وكلا
صفات الله الوجوديّة وتجلٍّ لتلك الصفات، وهذه 

 الصفات لا ينبغي أن تبقى عاطلة وباطلة!

 شعر مولانا جلال الدين الرومي في تجلّي صفات الله

 ما أجمل ما يقوله مولانا:

https://madrasatalwahy.org/


  22 
 

گر به جهل آييم آن زندان اوست *** ور به علم 

 آييم آن ايوان اوست

م *** ور به بيدارى ور به خواب آييم مستان ويي
 بدستان وييم

ور بگرييم ابر پر زرق وييم *** ور بخنديم آن 

 زمان برق وييم
وربه خشم و جنگ عكس قهر اوست *** ور به 

 صلح و عذر عكس مهر اوست

پيچ *** چون الف او ايم اندر جهان پيچما كى
 هيچچه دارد هيچ
شدى *** اندر اين ره چون الف گر خود مجرّد مى

 شدىمفرد مىمرد 

 يقول:  
 إن علمنا فنحن فِ قصره، وإن جهلنا فنحن فِ سجنه

وإن نمنا فنحن سكاراه، وإن استيقظنا فنحن فِ 
 قبضته

https://madrasatalwahy.org/


  23 
 

وإن بكينا فنحن سحابه المَّطر، وإن ضحكنا فنحن 

 برقه اللامع

وإن غضبنا وحاربنا فتلك صورة غضبه، وإذا صالحنا 
 واعتذرنا فتلك صورة محبّته

العالم المتشابك؟! كالألف، فمَّذا  من نحن فِ هذا

 يملك هو؟ لا شيء على الإطلاق. 
كالألف، لو تجرّدت بنفسك، لأصبحت فِ هذا 

 الطريق رجلًا متفرّدًا.

يقول إنّنا إذا كناّ فِ حالة جهل، فإنّ ذلك الجانب 
الضيّق من ناحية الواردات النورانيّة والعلميّة هو تجلّي 
صفة الربّ بمعنى التضييق والأخذ بالشدّة على الشخص. 

وكوننا نائمين أو مستيقظين أو ضاحكين هو بإرادته. 

بكَْ ﴿أليس لدينا فِ القرآن: 
َ
ضْحَكَ وَأ

َ
نههُ هُوَ أ

َ
الله »؛ 1﴾ىوَأ

حْيَا ﴿، «يُضحك ويُبكي
َ
مَاتَ وَأ

َ
نههُ هُوَ أ

َ
نههُ خَلَقَ  *وَأ

َ
وَأ

نثَْ 
ُ
كَرَ وَالْْ وجَْيْنَ الذه . بالطبع، قرأت فِ مقال أنّّم 2﴾الزه

                            
 .43( الآية 53سورة النجم )  1
 .45-44( الآيات 53سورة النجم )  2

https://madrasatalwahy.org/


  24 
 

لقد اكتشفنا دواءً وطريقة لاختيار جنس »يقولون: 

المولود، ذكرًا كان أم أنثى، بيد الإنسان نفسه، فكيف 

نثَْ ﴿فِ آية يقول القرآن 
ُ
كَرَ وَالْْ وجَْيْنَ الذه إنّه بيد  ﴾خَلقََ الزه

الله؟! هذه المسألة بيدنا! فمثلًا، يأكل الشخص هذا 
الطعام فيلد ذكرًا، وبالطبع ينجح الأمر فِ أغلب 

الأوقات. ليس مقصودنا أنّ هذا خطأ، ونحن لا نردّ هذا 
ه الآن، الأمر، ولكن يا أيّها الجاهل! هذا الشيء الذي تأكل

من أين أتى بتأثيره؟! هذه الأفعال والانفعالات التي 

تحدث بلا اختيار فِ جهازك الهضميّ، من أين أتت؟! هل 
فكّرت فِ هذا أيضًا؟! إن كنت صادقًا، فاصنع أنت هذه 
الخواص! كلّ ما تلمسه قد وضعه الله مسبقًا. إن كنت 

لفكرة صادقًا، فقدّم شيئًا خارج دائرة حكومة الربّ! تلك ا

التي تبذلها، من أين أتت؟ ألا تقول إنّك إذا قمت بهذا 
العمل بالإضافة إلَ هذه المعادلة فسيحدث كذا وكذا؟! 

من الذي رتّب هذا الخطّ؟ من الذي وضع هذا العلم فِ 
 وجودك؟!

https://madrasatalwahy.org/


  25 
 

 قصةّ العلامة الطهراني مع أحد المنكرين للتوحيد الأفعالي

عليه: كناّ فِ  رضوان الله تعالَالمرحوم العلامة قال 
طهران فِ زمن الشاه فِ مجلس يعجّ بالعلمَّء وأئمّة 
الجمَّعات، فدار حديث حول الأبحاث التوحيديّة، وكان 

أحد الأقارب هناك يثبت المطالب التوحيديّة، وكان 

أحدهم يعارض بشدّة ويقول: سيّدنا، هذا جبر، هذا 
خلاف الواقع! فتراجع هذا المسكين قليلًا والتفت إلَ 

وقال: خلاصة القول، تفضّلوا بمدّ يد لمرحوم العلامة ا

الحديث المرحوم العلامة العون والمساعدة. ثمّ واصل 
وقال: الأمر هكذا. فجأة قال ذلك الشخص: ماذا تقول؟! 

هل هذا الطفل الذي يخرج من رحم أمّه أمام أعيننا، الله 
هو الذي أخرجه أيضًا؟! فقال المرحوم العلامة: نعم يا 

ُ ﴿د، الله هو الذي أخرجه، آية القرآن تقول: سيّ  وَالِلّه
هَاتكَُمْ لََ تَعْلمَُونَ شَيئًْا مه

ُ
خْرجََكُمْ مَنْ بُطُونَ أ

َ
؛ الله 1﴾أ

أخرجكم من بطون أمّهاتكم وأنتم فِ جهل مطبق. 
فتعجّب ذلك الشخص، لأنّه قال بالضبط ما توجد بشأنه 

                            
 .۷۸( الآية 6۱سورة النحل )  1

https://madrasatalwahy.org/


  26 
 

لها آية فِ آية فِ القرآن. والآن، هناك ألف مثال ليس 

القرآن، لكنهّ قال هذا الأمر! من الذي يخرج الطفل؟ 

يقولون: قوّة الطبيعة والجهاز الهضميّ ونظام أعضاء 
 الجسم هي التي تخرجه! يا سيّدي، ما هذا الكلام؟!

 آداب الزيارة: كيف نزور الأئمةّ دون إزعاج الآخرين؟

للأسف، يُرى الآن أنّ هذه الثقافة منتشرة فِ كلّ 
ن، فالناس يذهبون إلَ أيّ مكان ويقرأون الزيارة مكا

ويبكون! كناّ قد ذهبنا إلَ مقبرة البقيع وكناّ نزور ونقرأ 

زيارة أئمّة البقيع عليهم السلام، وكانوا خلفنا يصرخون 
بصوت عالٍ لدرجة أنّني أخطأت فِ قراءة عبارات الدعاء 

! عدّة مرّات وكنت أنتقل من السطر العلويّ إلَ السفليّ 
يا عزيزي، اذهب إلَ فندقك »وعند الخروج قلت: 

واصرخ هناك بقدر ما تشاء حتى يصل صوتك إلَ الثريّا. 

هذا المكان للجميع، مكان للزيارة، وليس مكانًا للبكاء. 
فِ النهاية، ما معنى هذا الكلام؟! الناس يريدون أن يقرأوا 
الدعاء هنا، ويزوروا، ويعيشوا حالة روحانيّة. وفِ وسط 

هذا الصراخ، يقولون كلّ ما يخرج من أفواههم، وأمورًا 

https://madrasatalwahy.org/


  27 
 

متناقضة أيضًا. نجلس فِ حرم الإمام الحسين عليه السلام 

ونزور، فيبدأون بقراءة العزاء، وما إن ينتهي أحدهم حتى 

يبدأ آخر، وعندما ينتهي هو، يبدأ ثالث! وكأنّ لديهم نذرًا. 
يجب أن يكون  يا سيّدي، الحرم ليس مكانًا للعزاء والبكاء،

الحرم مكانًا للخلوة والأنس والتوجّه! فاقرأ الزيارة وصلّ 

واجلس وتوجّه واقرأ القرآن! ابكي فِ بيتك، لا مشكلة فِ 
ذلك ولا أحد يعترض، ولو بكيت من الليل حتى الصباح 
فلا اعتراض لدينا. ابكي بدل النوم والاستيقاظ 

سان أن يُظهر والاستحمَّم، لا اعتراض لدينا. لا ينبغي للإن
من نفسه ما يزعج حال الآخرين. إن كان هناك إنسان 
ليس حاله حال بكاء، فلا يمكن إجباره على البكاء، ليس 

لديه حال البكاء. هل يجب أن يأتي التوجّه مع البكاء 

حتمًَّ؟! لا! الإنسان يتوجّه بدون بكاء أيضًا. ثمّ بالصراخ 
ل الناس والعويل والشعر وكلّ كلام آخر، يفسدون حا

ويتسبّبون فِ إزعاجهم، فِ حين أنّ كلّ مكان له حسابه 
 الخاصّ به.

https://madrasatalwahy.org/


  28 
 

 متى نبكي ومتى نفرح؟ لكلّ مقام مقال!

فِ مجلس العيد لا ينبغي قراءة العزاء بل يجب على 
الإنسان، بمقتضى العيد، أن يقرأ أشعارًا تجلب الفرح 
والبهجة والسرور. فِ مجالس العزاء، يجب على الإنسان، 

ناسبة ذلك المجلس، أن يكون فِ حالة ابتهال وبكاء. بم

الإمام صاحب الزمان عليه السلام يقول أيضًا عن جدّه: 
مُوعي دَمًا» ولكن هل يبكي الإمام  1.«لَأبَْكييَنَّ عَلَيْكَ بَدَلَ الدُّ

صاحب الزمان على جدّه أربعًا وعشرين ساعة فِ اليوم 

الزمان عليه ولا تظهر الضحكة على شفتي الإمام صاحب 
السلام أبدًا؟! ألا يتحدّث مع الناس، وهل تكون علاقته 

بهم مقتصرة على البكاء؟! ليس الأمر كذلك، ففي يوم 
العيد له حال، وفِ الأوقات الأخرى له حال آخر. فِ 

إحدى المرّات، أردت أن أتحدّث فِ مجلس بمنزل 

رضوان الله تعالَ عليه فِ المرحوم العلامة الطهراني 
د، فِ يوم الثالث عشر من رجب أو فِ عيد آخر، مشه

وكان لباسي، القباء والعباءة، داكن اللون. فقال لي: غيّر 
                            

 .496، ص ۱. المزار الكبير، ج ۱22، ص ۱، ج مصباح الزائر  1

https://madrasatalwahy.org/


  29 
 

لباسك فورًا والبس لباسًا فاتًحا وتعالَ، هذا اللباس ليوم 

العزاء لا ليوم العيد. يعني إلَ هذا الحدّ كان هؤلاء العظمَّء 

ا لليوم، حريصين حتى فِ لون اللباس على أن يكون مناسبً 
وأن يليق بمجلس العيد ويتناسب معه. وفِ يوم العزاء 
أيضًا، كانوا يبذلون قصارى جهدهم. فِ مدرسة العرفان، 

يجب أن يوضع كلّ شيء فِ مكانه، كلّ شيء يجب أن 
يوضع فِ موقعه ووضعه، وبشكل كلّي يجب أن يكون 

 الإنسان على هذه الحال.

كيف تطلب حاجتك من الله: بلسان الحال أم بلسان 

 الاستحقاق؟

ولكن هناك أمرٌ هنا أيضًا، وهو أنّ الإمام السجاد 
بل يقول: « تلهّف وابتهل دائمًَّ!»عليه السلام لا يقول: 

حين أريد أن آتي إليك، فالنقطة  «وَأَنَّ فِي اللَّهْفي إيلََ جُوديكَ »
 وهو حال الطلب، بأيّ هنا! عندما تريد أن تذهب إلَ الله

حال يجب أن تذهب إلَ الله؟! هل يجب أن تبرز صدرك 

؟! «يا إلهي، أريد أن آتي وآخذ منك»وترفع عنقك وتقول: 

بهذه الطريقة لا « هل تريد أن تأخذ هكذا؟!»يقول الله: 

https://madrasatalwahy.org/


  30 
 

يعطي الله أحدًا شيئًا، فكلّ شيء له قانون. إذا طرق فقير 

لكمة وقال: يا سيّد،  باب منزلك وأمسك بياقتك وضربك

أعطني مئة تومان، فإنّك ستضربه ضربة على رأسه وتقول: 
اذهب فِ سبيلك، لا يأتون لطلب المساعدة هكذا! يجب 
أن تقول مثلًا: ليس لديّ شيء وأنا مسكين، ذهبت إلَ 

الطبيب ولكن ليس لديّ مال لأشتري دوائي، ساعدني! 
يحبّ من يأتيه  الله لا يحبّ من يأتيه بلسان الدائن! الله

بلسان المحتاج! لا تذهبوا أبدًا إلَ الله بلسان الدائنين! 

الإنسان المحتاج يشعر بالخضوع فِ نفسه. فِ السابق، 
عندما كناّ نجد شخصًا فاضلًا يصلح لتدريسنا، وكناّ نريد 
أن نذهب إليه لنتعلّم الدرس، عندما كناّ نذهب إليه لم نكن 

ناّ نقول: السلام عليكم، نقول: تعال وأعطنا الدرس! ك

كيف حالكم؟ هل تتلطّفون؟ هل تسمحون؟ ماذا نفعل؟ 
خلاصة القول، كنّا نستثير فيه الرحمة والعطف، وكانوا 

يلقون علينا درسًا. أمّا لو كناّ نقول: تعال وأعطنا الدرس 
لنرى، لقال هو أيضًا: ماذا حدث؟! هل لك دين علّي؟! لا 

 أريد أن أدرّس!

https://madrasatalwahy.org/


  31 
 

 لذي طلب خاتم العلامة الطهراني بجرأةقصةّ الرجل ا

المرحوم كناّ فِ إحدى المرّات جالسين فِ محضر 
رضوان الله تعالَ عليه لا أدري ما الذي حدث العلامة 

لمسكين ما، خلاصة القول، بطريقة ما، نّض فجأة وجاء 

من جانب الغرفة وجلس على ركبتيه أمامه والتفت إليه 

ذي فِ يدك، أعطني إيّاه! وقال: يا سيّد، هذا الخاتم ال
فخلعه هو من إصبعه وأعطاه إيّاه، فأخذه ولبسه فِ يده 

وذهب وجلس فِ مكانه! قلت فِ نفسي: ما الذي حدث؟! 

ما هذا الكلام الذي قاله هذا المسكين؟! وعندما انتهى 
المجلس، التفت إلّي وقال فِ جملة واحدة: هذا النهج 

لا ينبغي أن يكون وهذا النوع من التعامل ليس صحيحًا. 
حال الإنسان حال شخص دائن، كأنّه أعطى الله شيئًا 

والآن يريد أن يستردّه. يا سيّدي، صرخة الحاجة تنطلق 

من كلّ خليّة وذرّة فِ وجودنا! ما الذي فِ تصوّرنا؟! ما 
الذي فِ فكرنا؟! لو علمنا كيف أنّ هذه الخلايا فِ أيدينا 

ا، من ناحية وجودها وأرجلنا ورؤوسنا ومعدتنا وأبدانن

وبقائها واستمرار حياتُا، تُدّ يد الحاجة والعجز نحو الله 

https://madrasatalwahy.org/


  32 
 

ـ وهذا الذي أقوله لكم قد شوهد، وشاهده الكثيرون ـ 

حينها سنخجل من أنفسنا، فبينمَّ أبداننا وخلايانا وكلّ 

شعرة فِ أجسادنا تُظهر العجز هكذا أمام قدرة الله الذي 
لاستمرار الحياة، نقف نحن لا يزول، وتستمدّ منه العون 

أمام الله بحال التوقّع! فمثلًا، نقول فِ أنفسنا: نصلّي 

ركعتين ونطلب بيتًا فِ الجنةّ، نصلّي ثلاث ركعات ونطلب 
بيتًا بمساحة أربعمَّئة متر، وفِ الركعة الرابعة تُضاف مائة 
متر! نحن نفعل هذا العمل، ونحن نفعل ذاك! لا يا 

عبوديّة! يجب أن نتعلّم طريق عزيزي ليس هذا طريق ال
العبوديّة من الإمام السجّاد عليه السلام ونرى ماذا يقول. 
يقول عليه السلام: إلهي، هل أنا أصلًا إنسان يحقّ له أن 

يطلب منك شيئًا؟! فِ ذلك الطلب نفسه، وفِ تلك 

اللحظة التي أطلب فيها هذا الطلب، إنّمَّ هي إرادتك 
جعلتني هكذا، وإلّا لمَّ  ومشيئتك وقدرتك ولطفك التي

 طلبت.

https://madrasatalwahy.org/


  33 
 

 من هو الأقرب إلى الله في مدرسة العلامة الطهراني؟

كلّ هؤلاء الناس يذهبون الآن هنا وهناك، انظروا 
الآن فِ قم وطهران أو فِ أماكن أخرى، أيّ مجالس توجد! 
أيّ لهو ولعب يوجد! الآن، فِ هذه الليلة الخامسة من شهر 

ونتحدّث، فِ أيّ مسائل ولهو رمضان التي نجلس فيها هنا 

ولعب ولغو وتضييع وقت ومساومات وخيانات ومكائد 
شيطانيّة وتحزّبات ينشغل الناس، لمَّذا الأمر كذلك؟ لأنّ 

الله لم يُرد. ليس صعبًا عليه أن نصبح مثلهم، إنّّا طرفة 

وعََلهمْنَاهُ ﴿عين. قضيّة بلعم بن باعوراء عبرة لنا! يقول الله: 
نه  ، ولكنهّ كفر بآياتنا، فقلبنا القضيّة! هنا لا 1﴾ا عَلمًْامَنْ لََُ

مجال للمزاح. لا فرق بين أن يكون بلعم بن باعوراء أو غير 
بلعم بن باعوراء. طالمَّ أنّك فِ الطريق وترى كلّ شيء 

منه، فأنت موجود! وبمجرّد أن لا ترى منه، فأنت لست 

ان الله رضوالمرحوم العلامة الطهراني بموجود! لم يترك 
تعالَ عليه هذا الكلام حتى آخر عمره؛ كان يقول: 
الأقرب هو الذي يرى نفسه أدنى من جميع الرفقاء. هذه 

                            
 .65( الآية ۱۸سورة الكهف )  1

https://madrasatalwahy.org/


  34 
 

الجملة يجب التفكير بها! ففي النهاية، هناك البعض 

يقولون: لقد مضى عشر سنوات وخمس عشرة سنة 

وخمسون سنة ونحن هنا، ونحن مجتهدون وسرنا فِ 
فالأقرب هو الذي يرى نفسه أدنى الطريق! لا يا عزيزي، 

من الجميع، لا أن يخدع نفسه. لأنّه إذا رأى نفسه هكذا، 

فإنّ حاله ونفسه سيختلفان فِ الارتباط والمسائل، ذاك 
هو الأقرب. والأمر ليس باللحية البيضاء وطول العمر، 
ولا بالصخب والضجيج الظاهريّ، ولا بهذه العناوين. 

 جرّبناه.وقد شاهدنا ذلك بأنفسنا و

 لماذا يفيض الابتهال من القلب عند عرض الحاجة؟

 ـبحاجته هو   ـشاء أم أبى  هنا يشعر الإنسان فِ علاقته 
وغنى الله، ونقصه هو وكمَّل الله، وفقره هو وغنى الله، 

حالة من الابتهال، وهذا ليس إجبارًا، ويختلف عن أن 

قسًرا.  يبكي الإنسان قسًرا، وإن لم تأته حالة البكاء، يبكي
شاء أم أبى، يظهر هذا الابتهال فِ قلبه، سواء جرى الدمع 
من العين أم لم ينزل. فأحيانًا لا يدري، وهذه الحالة لازمة 

لهذا الرجوع، وبدونّا لا فائدة، والله لا يعطي شيئًا. فإن لم 

https://madrasatalwahy.org/


  35 
 

تكن هذه الحالة من الابتهال والحاجة والعجز موجودة، 

ف سنة، لقد جرّبنا ورأينا أنّه لا فإنّ الله لا يعطي. جرّبوا أل

خبر. طالمَّ أنّ العنق مرفوع، فلا خبر، وبمجرّد أن ينحني 
 العنق والرأس، تأتي الرحمة والعطف.

 شعر مولانا: كيف يجذب الله عبده إليه؟

 يقول مولانا:
مان يارى كند *** ميل ما را چون خدا خواهد كه

 جانب زارى كند

ند *** ميل ما را مان يارى كچون خدا خواهد كه
 جانب زارى كند

اى خنك چشمى كه آن گريان اوست *** وى 

 همايون دل كه آن بريان اوست

ايست *** مرد آخربين آخر هر گريه آخر خنده
 ايستمبارك بنده

هر كجا آب روان سبزه بود *** هر كجا اشكى 
 روان رحمت شود 

 يقول: 

https://madrasatalwahy.org/


  36 
 

 ضّرع.عندما يريد الله أن ينصرنا، يميل بنا نحو الت

 طوبى لعيٍن تبكي له، وطوبى لقلبٍ محترقٍ به.  

 نّاية كلّ بكاء هي فِ النهاية ضحكة 
 والرجل الذي ينظر إلَ العواقب عبدٌ مبارك. 

أينمَّ جرى ماءٌ نبت العشب، وأينمَّ جرت دمعةٌ حلّت 

 الرحمة.
فإذا أراد الله أن ينصر أحدًا، فإنّه يلقي به فِ حال 
الابتهال والنحيب والانكسار. فلازمة الابتهال والرجوع 

إلَ الله هي حالة النحيب. أنا لا أقول إنّ الإنسان يجب أن 
يكون دائمًَّ فِ حالة نحيب وبكاء وابتهال، ولكنيّ أريد أن 

اجة! وقد تكون أقول إنّه يجب دائمًَّ أن تكون فينا حالة الح

حالة الحاجة تلك مصحوبة بالبهجة والسرور فِ وقت ما، 

وقد تظهر على شكل نحيب وابتهال فِ وقت آخر. أولئك 
الذين يسعون دائمًَّ فقط إلَ إقامة مجلس والتحدّث 

والضحك وقضاء الوقت بالضحك فقط، لا ينالون نصيبًا 
انب وحظًّا كبيًرا، وأولئك الذين لا تُضي حياتُم من الج

الآخر بدون بكاء وابتهال، فإنّّم لم يروا الأمر إلا من 

https://madrasatalwahy.org/


  37 
 

جانب واحد. ولكن العبد هو ذلك الذي يكون فِ وجوده 

جانب الابتهال والحاجة والعجز، وعندما يصبح كذلك، 

فحينئذٍ فِ كلّ مكان وكيفمَّ أراد هو، يصبح الأمر كذلك؛ 
يتوجّه  عندما يتوجّه نحو جود الله تأتي حالة الرقّة، وعندما

 إلَ لطفه وكرمه، تأتي حالة الانبساط والفرح والبهجة.

 بشارة أمير المؤمنين عليه السلام للحارث الهمداني

كان الحارث الهمداني مريضًا، فذهب أمير المؤمنين 

يا »عليه السلام لعيادته ورآه مضطربًا. فقال عليه السلام: 

 يا علي، إنّي »قال: « حارث! لمَّذا أنت مضطرب وقلق؟!
راحل عن الدنيا وأرى جهنمّ وعقاب الله، وعندما أنظر 

إلَ أعمَّلي، يصيبني الاضطراب. فقال عليه السلام: أأنت 
فقال عليه السلام: «. أنا معكم»معنا أم لست معنا؟ قال: 

لا تخف شيئًا! لأنّك معي، فأنا معك؛ فِ سكرات الموت، »

زخ وعند نزول ملائكة الحساب )نكير ومنكر(، وفِ البر
 والقيامة وعلى الصراط، أنا معك.

ارثٍ عَجَبٌ *** كَم ثَمَّ أعجوُبَةً لَهُ  قَولُ عَلّىٍ لحي

 حَمَلَا 

https://madrasatalwahy.org/


  38 
 

نٍ أوْ  1يا حاري  نْ مُؤمي دانَ مَنْ يَمُتْ يَرَنى *** مي هَمْ

 مُنافقٍ قُبُلا

هي وَ ما فَعَلا فُهُ *** بيعَيْنيهي وَ اسْمي  يَعرفُنى طَرْفُهُ وَ أعْري
اطي تَعْرفُنى *** فَلا تَخَفْ عَثْرَةً و  وَ أنْتَ عْنيدَ الصرِّ

 لا زَلَلَا 

نْ باردٍ عَلى ظَمََّءٍ *** تَخالُهُ فِي الْحلََاوَةي  أسقيك مي
 الْعَسَلا

أقولُ لليناّري حَين توقَفُ ليلْعَرْ *** ضي عَلى جسرها 

ى الّرجُلا  ذَري
يه فَلا تَقْرَبيهي إنَّ لَهُ *** حَبلًا  بيحَبل اْلَوحْىي  ذَري

 متّصلًا 

مُ  هذا لَنا شيَعةٌ و شيعَتُنا *** أعطاني الُله فيهي

 2اْلأمَلا

                            
 ترخيم لاسم حارث.  1
؛ و أورد ۸32و  ۷32(، ص ديوان الحميرين )ع 92۱ص  ۱معرفة الإمام ج  2

، و ۱24(، ص كشف الغمّة، و )263، ص ۱2(، ج أعيان الشيعةأصله عن )
 .299، ص ۱(، ج شرح نّج البلاغة، و )23۷، ص 3(، ج المناقب)

https://madrasatalwahy.org/


  39 
 

عندما سمع الحارث الهمداني هذه الأشعار، ظهرت 

فيه فجأة حالة من البهجة، فنهض من فراش المرض 

وجلس وقال: إذا أردت أن أرحل الآن عن الدنيا، فلا 
فسه للولاية ويضع أخشى شيئًا. عندما يسلّم الإنسان ن

نفسه فِ ذلك المسار، يكون لديه ابتهال لأنّه محتاج، 

وبهجة لأنّ لديه أملًا؛ أملٌ فِ الأفراد وفِ الطرف المقابل، 
 وأملٌ فِ رحمة الله أيضًا. 

فنتيجة الحديث فِ هذا المجلس هي أنّه لا ينبغي 

للإنسان أن يقصد الله بحالة من المطالبة والاستغناء، بل 
 ن يضع استغناءه فِ علاقته بالناس.يجب أ

 كراهة سؤال الناس 

قال رسول الله صلّى الله عليه وآله وسلّم إنّ أفضل 

العباد عند الله هو أقلّهم مسألة لمَّ فِ أيدي الناس. حتى 

إنّ أصحاب رسول الله صلّى الله عليه وآله كانوا إذا سقط 
منهم شيء وهم راكبون لا يقولون للذين يمشون على 

، بل كانوا ينزلون بأنفسهم عن «ناولني هذا»لأرض: ا

مراكبهم، سواء كانت جمالاً أو غيرها، ويلتقطونه عن 

https://madrasatalwahy.org/


  40 
 

. هذا الكلام من النبيّ صلّى 1الأرض حتى لا يسألوا أحدًا

الله عليه وآله بأنّ أفضل العباد هو من يكون أقلّ طلبًا 

                            
 : 71، ص 2، ج من لا يحضره الفقيه  1

يقول إياكم وسؤال الناس  السلامعليه عن الحسين بن حماد عمن سمع أبا عبد الله
 فإنه ذل فِ الدنيا وفقر تعجلونه وحساب طويل يوم القيامة.

يا محمد لو يعلم السائل ما فِ »:  السلامعليه محمد بن مسلم قال قال أبو جعفر
 «.ما رد أحد أحداالمسألة ما سأل أحد أحدا ولو يعلم المعطي ما فِ العطية 

جاءت فخذ من الأنصار إلَ رسول »: قال السلامعليه عن أبي عبد الله
فقالوا يا رسول الله لنا إليك  السلامعليهم فسلموا عليه فرد وآلهعليهاللهصلى الله

حاجة فقال هاتوا حاجتكم قالوا إنّا حاجة عظيمة فقال هاتوها ما هي قالوا 
رأسه ثم نكت  وآلهعليهاللهصلى ل فنكس رسول اللهتضمن لنا على ربك الجنة قا

فِ الأرض ثم رفع رأسه فقال أفعل ذلك بكم على أن لا تسألوا أحدا شيئا قال 
فكان الرجل منهم يكون فِ السفر فيسقط سوطه فيكره أن يقول لإنسان ناولنيه 

رب فرارا من المسألة فينزل فيأخذه ويكون على المَّئدة فيكون بعض الجلساء أق
 «إلَ المَّء منه فلا يقول ناولني حتى يقوم فيشرب.

(، وابن ماجه 46۰(، والنسائي )۱642(، وأبو داود )۱۰43أخرج مسلم )
( عن أبي عبد الرحمن عوف بن مالك الأشجعي 23993(، وأحمد )2۸6۷)

ألا » فقال: كناّ عند رسول الله صلى الله عليه وسلم تسعة أو ثمَّنية أو سبعة،  قال:
قالوا: قد بايعناك يا رسول الله ثم قال:  ون رسول الله صلى الله عليه وسلم؟تبايع

قال: فبسطنا أيدينا وقلنا: قد  ألا تبايعون رسول الله صلى الله عليه وسلم؟
فقال صلى الله عليه وسلم: على أن تعبدوا  بايعناك يا رسول الله، فعلام نبايعك؟

يعني: أولي الأمر منكم –مس وتطيعوا  الله ولا تشركوا به شيئاً، والصلوات الخ
: ولا تسألوا الناس شيئاً -أسمعهم إياها بصوت خفيف -وأسر كلمة خفيفة  -

 «فلقد رأيت بعض أولئك النفر يسقط سوط أحدهم فمَّ يسأل أحداً يناوله إياه.

https://madrasatalwahy.org/


  41 
 

ن وسؤالاً، هو معنى العزّة نفسها. وفِ الواقع على الإنسا

أن يجعل غناه للآخرين، ويجعل حاجته فِ داخله وبين 

نفسه وبين الله. ولازم الحاجة هي تلك الحالة من النحيب 
وَأَنَّ فِي اللَّهْفي »والابتهال التي تجلب له الرقّة فِ وجوده. 

ليينَ  نْ مَنعْي الْبَاخي وَضًا مي ضَا بيقَضَائيكَ عي ، فِ «إيلََ جُوديكَ وَالرِّ

دك والرضا بقضائك، أي أنّ كلّ ما تقدّره التلهّف نحو جو
لي أرضى به، حينها لا أحتاج إلَ هؤلاء الباخلين، لا أحتاج 
 إلَ هؤلاء الذين يريدون لأنفسهم ويمسكون ولا يعطون.

 لماذا يعُتبر البخل من أكبر موانع السير والسلوك؟

كان الدكتور سجّادي، وهو أحد أصدقائنا، حفظه 

لعلامة رضوان الله تعالَ عليه الله، يروي للمرحوم ا
ويقول: عندما كنت أدرس، كان الكثير من هؤلاء 

الأساتذة لا يخبرون الطلاب بالنقاط الأساسيّة وفنون 

عملهم، وكانوا يحتفظون بها لأنفسهم حتى لا يتفوّق 

                            
عن ثوبان مولَ رسول الله أنّ رسول الله  ۱643وفِ صحيح أبي داود حديث 

لُ لَهُ بيالْجَنَّةي "له قال: صلّى الله عليه وآ مَن يَكْفُلُ ليي أَنْ لَا يَسْأَلَ النَّاسَ شَيْئًا وَأَتَكَفَّ
 . "فقالَ ثَوبانُ: أنا فَكانَ لا يسألُ أحدًا شيئًا

https://madrasatalwahy.org/


  42 
 

عليهم أحد! وكنت أتعلّم بصعوبة. والآن، أنا أعلّم طلابي 

ا دكتور! لا داعي بصعوبة وهم لا يقبلون! ويقولون: ي

لقول هذه الأمور، علّمنا عن إعتام عدسة العين والمَّء 
الأبيض وأمثال ذلك، لكي نحصل على المَّل بشكل 
أسرع! فمثلًا، أقول إنّ المرض الفلانّي هو كذا ويحدث 

يا دكتور، فِ أيّ حالة ومتى تحدث »كذا، لكنهّم يقولون: 
ض الأمور هذه المشاكل؟! دلّنا على الطريق وقل لنا بع

المرحوم ثمّ قال لي « الجيّدة لنصل إلَ نتيجة بسرعة!

رضوان الله تعالَ عليه: هذه النفوس تتقدّم، هذه العلامة 
النفوس التي لا تبخل فِ التعليم والتدريس تتقدّم، ولكن 
أولئك البخلاء الذين يحتفظون بالمعلومات لأنفسهم، 

تمكّن ذلك ويعلّمون اثنتين ويحتفظون بالثالثة حتى لا ي

الطالب من أن يصبح مثلهم، فإنّ الله يحتفظ لهم أيضًا 
ويغلق طريقهم، يقول الإمام السجاد عليه السلام: إنّي آتي 

إليك لأرتاح من أيدي الباخلين، أولئك الذين يبخلون فِ 
المَّل والتعليم والمسائل الدنيويّة وقضاء الحوائج ورفع 

ي وَمَندُْ » المشاكل وفِ كلّ اتجاه آخر. وحَةً عَمََّّ فِي أَيْدي

https://madrasatalwahy.org/


  43 
 

ينَ  ، عندما آتي إلَ بابك، فإنّي غنيّ، أغنى من كلّ «الْمُسْتَأْثيري

 غنيّ. 

إن شاء الله، نأمل أن يشملنا الله بهذه الفقرات 
ا أن يتّخذ كلّ  والمعاني العجيبة، التي على الإنسان حقًّ
عبارة من عبارات الإمام السجاد عليه السلام هذه كلوحة 

إليها كلّ يوم. إذا كناّ كلّمَّ أردنا الخروج من المنزل وينظر 
ضَا »استحضرنا هذه العبارة  وَأَنَّ فِي اللَّهْفي إيلََ جُوديكَ وَالرِّ

ليينَ  نْ مَنعْي الْبَاخي وَضًا مي ونظرنا إليها، فلا يمكن « بيقَضَائيكَ عي

ا إلَ هذه العبارة  أن لا تؤثّر وتكون بلا تأثير. إذا التفتنا حقًّ
ن الإمام السجاد عليه السلام، فكم سيختلف وضع م

الإنسان ومحيطه ومجتمعه؟! يجب أن نجعل هذه العبارة من 

الإمام السجاد شعارًا لعملنا وحركتنا، لأنّ كلّ كلمة من 

كلمَّت العظمَّء والأئمّة عليهم السلام هي بمثابة الكيمياء 
 والإكسير وماء الحياة لجزء من أفعالنا وأعمَّلنا ومجرى

 حياتنا.

  

 اللَّهمَُّ صلَِّ علَىَ محُمََّد  وآَلِ محُمََّد  

https://madrasatalwahy.org/

	ما هو الكنز الذي يغني السالك عن الخلق؟
	لماذا يجب أن نشعر بالفقر الدائم إلى الله؟
	ما هي العزّة الحقيقيّة وكيف نكرّم أنفسنا؟
	قصّة رفض أمير المؤمنين عليه السلام لمهادنة معاوية
	ما هو الميزان الدقيق بين الحاجة إلى الله والعزّة أمام الخلق؟
	الدين بين البكاء والابتهاج: كيف نفهمهما فهمًا صحيحًا؟
	قصّة النبيّ يحيى والنبيّ عيسى عليهما السلام: أيّهما أفضل الباكي أم الضاحك؟
	شعر مولانا جلال الدين الرومي في تجلّي صفات الله
	قصّة العلامة الطهراني مع أحد المنكرين للتوحيد الأفعالي
	آداب الزيارة: كيف نزور الأئمّة دون إزعاج الآخرين؟
	متى نبكي ومتى نفرح؟ لكلّ مقام مقال!
	كيف تطلب حاجتك من الله: بلسان الحال أم بلسان الاستحقاق؟
	قصّة الرجل الذي طلب خاتم العلامة الطهراني بجرأة
	من هو الأقرب إلى الله في مدرسة العلامة الطهراني؟
	لماذا يفيض الابتهال من القلب عند عرض الحاجة؟
	بشارة أمير المؤمنين عليه السلام للحارث الهمداني
	كراهة سؤال الناس
	لماذا يُعتبر البخل من أكبر موانع السير والسلوك؟

