
 
 

 

  

 هو العليم

  

مقام الصلاة في مدرسة أولياء الله: بين معرفة العارفين 

 وظاهر العابدين

 لماذا قال النبي الأكرم "أرحنا يا بلال"؟ 

  

 الجلسة الثامنة -هـ  ۱٤٢۷سنة  -شرح دعاء أبي حمزة الثمالي 

  

 محاضرة القاها

 آية الله الحاج السيدّ محمدّ محسن الحسينيّ الطهراني

 قدس الله سرهّ

  

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 أعوذُ باِللَّهِ منَِ الشَّیطانِ الرَّجیمِ 

 بسِمِ اللَّهِ الرَّحمنَِ الرَّحیمِ 

 القاسم محُمَدٍّ اللَّهُ علَیَ سیّدنا ونبیّنا أبي  وصلَّی

 صلَّی الله علیه وآله وعلی آله الطیّبین الطّاهرین 

 واللعنةُ علَیَ أعدائهِمِ أجمعَینَ 

  

  

تي يا مَولايَ دَليلي عَلَيكَ، وحُبّي لكَ شَفيعي مَعرفَ »
إلَيكَ، وأنا واثقٌِ مِن دَليلي بدِلالَتكَِ، وساكِنٌ مِن شَفيعي 

 «. إلى شَفاعَتكَِ 

معرفتي يا مولاي هي دليلي نحوك، ومحبّتي لك هي 
شفيعي إليك، وأنا مطمئنٌّ إلى أنَّ هذا الدليل لن يقصّّ في 

لى أنَّ شفيعي سيشفع لي عندك دلالته، ومرتاحُ البالِ إ

 بشفاعته.

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

 المعرفة ودلالتها على الله وشروطها

لقد تقدّم حول مسألة المعرفة أنَّ الأمر يجب أن يكون 
بحيث يكون الطريقُ إلى المعروف في كلِّ معرفةٍ طريقًا 
كاملًا. فلا يمكن للإنسان أن يقصدَ مقصدًا وهو يسلكُ 

طريقًا آخر ويتّجهُ إلى مسارٍ مختلف. فإذا التزم الإنسان 

قصد بمقصدٍ ما، فمن الطبيعيّ أن يلتزم بلوازم ذلك الم
والمسار أيضًا، أمّا إن لم يلتزم ولم يؤمن، فحسابه مختلفٌ 

وأمرُه منفصل. أولئك الذين يقولون إنّ الإنسان لا يصلُ 

إلى لقاء الله تعالى، فلا يهمّ إن لم يصلّوا صلاة الليل. يقول 
من استخفّ بصلاة الليل »الإمام العسكريّ عليه السلام: 

الإمامُ هنا الحجّة وبيّنها. . حسناً، لقد أتمَّ 1«فليسَ مناّ
فالذي لا يؤمنُ بلقاء الله يكتفي بأداء ظواهر الأحكام 

والتكاليف. أمّا أن يأتي ويضع لنفسه برنامجاً وتعاليم 

                            
ضمن وصيّة  ۰32جاء في كتاب الأنوار البهيّة للشيخ عبّاس القمي ، ص:  1

وعليك بصلاة الليل، فإنّ الإمام الحسن العسكريّ عليه السلام لعلّي بن بابويه: 
النبي صلّّ الله عليه وآله وسلّم أوصى علياً عليه السلام فقال: يا علي، عليك 
بصلاة الليل، عليك بصلاة الليل، عليك بصلاة الليل، ومن استخفّ بصلاة 

 الليل فليس مناّ...

https://madrasatalwahy.org/


  4 
 

ويختار أستاذًا ويهتمّ بطريق خاصٍّ للسلوك إلى المقصود، 

فلا حاجةَ به إلى كلِّ هذا الكلام، يكفيه فقط أن يصلّيَ في 

طهّرًا، وألّا يخطئَ في أداء الألفاظ أوّل الوقت مت
والعبارات، وأن تكون أحكام شكّه صحيحةً، وأن يكون 
مطّلعًا علّ المسائل الشرعيّة إلى حدٍّ ما، فهذا المقدار 

 يكفيه لمقصده، لا أكثر.

 مسؤوليةّ العالم أعظم، لماذا؟

أمّا الذي يؤمنُ بمقصدٍ مهمٍّ ورفيع، فعذرُه غير 

بلقاء الله ويستدلُّ بنفسه علّ هذا  مقبول. والذي يؤمنُ 
الأمر في الأبحاث العلميّة والاحتجاجات والخطب 

ويحتجُّ علّ ذلك، فهذا الإنسانُ إذا لم يلتزم بلوازم هذا 
المقصد، تصبحُ المسألةُ مشكلة لديه. كنتُ أقولُ 

لأحدِهم ذاتَ مرّةٍ إنّ فلانًا قد انتقل إلى رحمة الله، هذا 

ن في خدمة المرحوم العلامة، ربّما كان الإنسانُ عندما كا
ينظرُ إلى ما يُلقى إليه في بعض الموارد بعين التردّد 
والشكّ، ولم يكن يهتمُّ كما ينبغي وما إلى ذلك. فبّرر لي 

المسألةَ في جوابه بأنّه لو كان مع العلامة بمقدار عُشِر ما 

https://madrasatalwahy.org/


  5 
 

كان عليه، لكان أفضلَ بكثيٍر من أولئك الذين كانوا معه 

ئةً بالمئة ولكنهّم لم تكن لديهم معرفةٌ بالمسألة. فهل هذا م

الجوابُ صحيح؟ وهل هذا يُعدُّ عذرًا له؟ إنَّ مَن له علمٌ 
بالمسألةِ مسؤوليتُه أكبُر بكثير، والتكليفُ متوجّهٌ إليه أكثر 
ممنّ لا يعلمُ بالأمر كثيًرا، فما هذا التبرير؟! يُوقَفُ العالمُ يومَ 

عامًا بسبب عملٍ واحد، بينما يُدخَلُ سبعون القيامة سبعين 
ألفًا من العوامِّ الجنةّ! لماذا؟ لأنّه عالمٌ بالأمور ولم يعمل بها. 
مشكلتُنا هنا. فمجرّدُ علمِ الإنسان بالمسائل لا يبّررُ لنا 

القيامَ بأيّ عملٍ أو أمر، بل يزيدُ المسؤوليّةَ ويؤكّدُ 
لالتزام. لهذا، فالذين التكليفَ تجاه النفس ويرفعُ درجةَ ا

يقولون إنَّ مراتبَ الإنسان في المعرفة ترتفعُ إلى مراتبَ 

ومقاماتٍ عُليا دلّت عليها آياتُ القرآن والروايات وأولياءُ 

الله والأئمّةُ عليهم السلام، إذا كانت المسألةُ بهذه 
الكيفيّة، فعلّ الإنسان أن يفكّرَ بطريقةٍ أخرى لسلوك 

مقدّمات. إذا كان الأمرُ علّ هذا النحو، الطريق وطَيِّ ال
فلا يمكن للإنسان أن يأخذَ الأمورَ باستخفاف، ولا 

يمكنهُ أن يقصَّّ فيما طلبه الله تعالى منه، وهذا الأمرُ 

https://madrasatalwahy.org/


  6 
 

للجميع. فطالما لم تصلِ المسألةُ إلى مسامع الإنسان، 

فالحجّةُ ليست تامّةً عليه، ولكن عندما تصلُ المسألةُ إلى 

فلا فرقَ بين أهل العلم وغير أهل العلم، لأنّه  مسامعه،
أدركَ الأمرَ، وأدركَ المسألةَ ووصلت إلى سمعه وأدركَ 

 الواقع.
 أيّ معرفةٍ توُصلُ إلى الله؟ قصةّ العجوز مثالاا 

لقد تقدّم هذا المعنى وهو ما يريده الإمام عليه 
وتهديني  «معرفتي يا مولاي دليلي عليك»السلام من قوله: 

، حسناً، فهل هذه الهداية نحوك تكفي لتحصيل إليك

رضاك والوفودِ إلى حرمك أم لا؟ إنَّ لي معرفةً بك، ولي 
دليل، دليلي يوصلني إليك وينفّرني من غيرك، دليلي هو 

كيفيّةُ إدراكي لأسمائك وصفاتك، وقد ذكرت للرفقاء 

بعضَ الأمور حول هذه المسألة، وهي أنّ المعرفة التي 
السجاد عليه السلام إنّّا توصله إلى الله، يقول الإمام 

ليست هي المعرفةَ الظاهريةَ العاديةَ التي لدى العوامّ، 
والمقصودُ بالعوامّ ليس فقط غيَر أهل العلم، بل حتّى 

أهلَ العلم الذين لا خبرةَ لهم بهذه الأمور، أهلَ العلم 

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

الذين يأتون ويقولون: ما شأنُنا بمعرفة الله وعرفانِ الله 

ومعرفةِ الأسماء والصفات؟! لأنّ العبدَ لا ينبغي أن يكونَ 

في مقام معرفةِ مولاه، بل يجبُ أن يكونَ في مقام عبوديّته، 
فمن المعلوم أنّ معرفتَه بالله مثلُ معرفةِ تلك العجوز التي 
رفعت يدَها عن دولاب الغزل وقالت: كما أنّ هذا 

واتُ والأرضُ الدولاب يحتاجُ إلى يدٍ تُديره، فهذه السما
تحتاجُ إلى يدِ الغيب، وانتهى الأمر. الآن لو سُئلت تلك 
العجوز: حسناً، ما هو اسمُ هذا الربّ؟ وما هي قدرتُه 

وكيف هو علمُه؟ هل علمُه اكتسابيٌّ أم حضوريّ؟ هل 
كيفيّةُ قدرتهِ قدرةٌ خارجةٌ عن الوجود أم أنّّا تصّّفٌ في 

! وماذا تقولون أنتم؟! المراتب...؟ تقول: ما هذا الكلام؟

ما هذه المسائلُ التي تقولونّا؟! إذن، إدراكُ تلك العجوز 

للصانع الأوّل وللّهِ تعالى مثلُ إدراكِ بناّءٍ يبني بناءً، لا أكثر، 
وعلّ أساس هذا القدر من الإدراك، يكونُ توجّهها في 

صلاتها. وعلّ أساس هذا المقدار، تكونُ نيّتها في صومها، 
هذا الإدراك، يكونُ الحجُّ الذي تؤدّيه في  وعلّ أساس

ها كمرتبةِ حجِّ الإمامِ  نفس المرتبة، ولكن هل مرتبةُ حجِّ

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

عليه السلام؟! هل هما بنفس القدر؟! وهل الإمامُ يفهمُ 

بهذا المقدار فقط؟! كم هو جميلٌ قولُ الشيخ محمود 

 الشبستري رحمه الله: 
مل برون آى از سراى ام هانی *** بخوان مج»

 « حديث لن ترانی

يقول: اخرج من دار أمّ هاني *** واقرأ حديثَ 
  "لن تراني"مجملًا 

اخرج من دار أمّ هاني، اخرج من أفكار البشر العامّيّة 

الطفوليّة الساذجة! وحرّر نفسك من سيطرة وهيمنة 
التخيّلات والأوهام حتّى تتجلّّ لك حقيقةُ الأسماء 

علمِ الله، وتتّضحَ لك كيفيّةُ  الإلهيّة، وتتّضحَ لك كيفيّةُ 

 ارتباطِك بربّك.
 قصةّ السيّد الحدّاد وتفسيره لمعنى التوحيد في الصلاة

جاؤوا إلى السيّد الحدّاد رحمه الله وقالوا: يا سيّد، 

سمعنا أنّك قلتَ إنّ الإنسان عندما يصلّي ينبغي أن لا 
يستحضَر الله! فما هذا الكلامُ الذي تقوله؟! فهل صدرَ 

ليس مقصودي أن لا »نك مثلُ هذا الكلام؟! فقال: م

https://madrasatalwahy.org/


  9 
 

يكون الله حاضًرا وأنّ الإنسان يريدُ أن يصلّيَ لغير الله، بل 

المقصودُ هو أنّ علّ الإنسانَ في مقام التكبير وإقامةِ 

، أن يشعرَ بوحدةٍ في وجوده  الصلاة، وعندما يريدُ أن يصلّيَ
ين، هذا هو مع الله بحيث لا يرى أيَّ اثنينيّةٍ في الب

مقصودي، لا أن يضعَ إلهاً أمامه ويعظّمَه، يجبُ علّ 

الإنسان في مقام هويّته وحقيقته الوجوديّة أن يعلمَ أنّه لا 
 «.توجدُ اثنينيّةٌ حتّى يخضعَ أحدُهما للآخر

 صلاةُ عليّ عليه السلام وصلاةُ العجوز: هل هما سواء؟

ود لا انظروا! هناك حقيقةٌ واحدةٌ تحكمُ عالمَ الوج

غير، وهو مضمحلٌّ ومندَْكٌّ وفانٍ في هذه الحقيقة، وليس 
منفصلًا حتّى يريدَ أن يخضع، فهذا أيضًا نوع من الصلاة، 

رمَغرضُوبِ عَليَرهِمر ﴿وهناك صلاةٌ لا تهتمُّ إلّا بـ  ِ ال  ﴾غَيْر

بحيث تخرجُ الضادُ من قعر المعدة لا من قعر الحلق! هذه 
لا يفهمُ شيئًا « الُله أكبر»ولُ صلاة، وصلاةٌ أخرى عندما يق

بعدها، يُخرَجُ السهمُ من قدمه ولا يشعرُ بشيء، فهذه أيضًا 
صلاة. فهل كان أميُر المؤمنين عليه السلام يضعُ الَله 

أمامه ويعظّمه؟ لو كان الأمرُ كذلك، فلماذا لم يشعر عندما 

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

أخرجوا السهم؟ ألسنا نقومُ بالشيء نفسه ونصلّي الصلاة 

ألم نصلِّ الليلةَ صلاةَ العشاء؟! كيف كانت؟! لو نفسها؟ 

وخزونا بإبرةٍ لقفزنا، فما بالك بإخراج سهمٍ! تلك الصلاةُ 
التي يصلّيها عليٌّ عليه السلام ويُخرَجُ السهمُ من قدمه، هل 
هي مثلُ الصلاةِ التي تصلّيها تلك العجوزُ وتقولُ إنّ هذا 

 ـكانوا يعلّموننا هذ ا في الصفّ الأوّل، ما زلتُ البناءَ له بناّءٌ 
أتذكّرُ أناشيدَ سنِّ السادسة والسابعة ـ وهذا العالمُ له إلهٌ 
أيضًا، هل صلاةُ أمير المؤمنين عليه السلام مثلُ صلاةِ 

تلك العجوز؟! ثمّ يقولون: يا سيّد، فلمن يجبُ علّ 
؟ يقول:  «! إجلالاً للشأن العظيم»الإنسان أن يصلّيَ

 معجزةٍ لا ترقى إلى مستوى هذا عجيب! يا سيّد، ألفُ 

الكلام، هذا بسبب ذلك الشأن العظيم الذي هو فيه الآن، 

فقد اندكَّ في ذات الربّ، وهذا ليس مقامًا بسيطًا، هذا 
التوفيقُ الذي ناله... لا أستطيعُ التعبيَر أصلًا، أبحثُ عن 

كلماتٍ وعباراتٍ لأتمكّنَ من التعبير عمّا يخطرُ ببالي القاصر، 
أجدُ أنّني لا أجدُ عبارةً تفي بالمعنى. لا أعلمُ كيف جاء ف

 هذا الكلامُ الليلةَ أصلًا؟

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

 "أرِحنا يا بلال": لماذا اشتاق النبيّ للصلاة؟

ذلك المقامُ الذي يشعرُ فيه الإنسانُ بنفسه، كان حتّى 
الآن في الكثرات، يتحدّثُ مع هذا وذاك ويضحكُ ويأكلُ 
ويشرب، يخرجُ ويدخل، كان في الكثرات، في العلاقات 

يريدُ أن يخرجَ من « الُله أكبر»والمعاشرات، والآن بنداءِ 

رسولاً الكثرة، ألم يكن رسولُ الِله صلَّّ الله عليه وآله 
ا وفعلُه فعلَ الحقّ؟ ألم يكن  ونبيًّا؟! ألم يكن عملُه حقًّ

حضورُه وآثارُه الوجوديّةُ أسماءً وصفاتٍ جزئيّةً نازلةً من 

الأسماء الكلّيّة؟ ألم يكن له بقاءٌ بالحقّ؟! كلُّ هذا كان 
موجودًا، ولكن ما المسألةُ التي كانت تجعلُه عندما يضيقُ 

س، يضيقُ صدره، وتتعب أعصابُه، ذرعًا بالتعامل مع النا
فالنبيُّ صلَّّ الله عليه وآله لم يكن حجرًا أو خشبًا، له أيضًا 

قدرةُ علّ التحمّل، وله سعةُ صدر، وهو أيضًا يتأذّى 

وتتعب أعصابُه، لو جاؤوا وجلسوا مع النبيِّ صلَّّ الله 
عليه وآله ستَّ ساعاتٍ وهذا يقولُ وذاك يقولُ والآخرُ 

 يتعبُ النبيُّ صلَّّ الله عليه وآله؟! هل يبقى يقول، أفلا

ينظرُ إليهم هكذا وكأنّه حديد؟ لم يكنِ الأمرُ كذلك، إنّه 

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

بشٌر في النهاية، وأيُّ أناسٍ كانوا يأتون إليه؟! لم يكن يأتي 

إلى النبيِّ صلَّّ الله عليه وآله ابنُ سينا والفارابّي. كان 

به الملطّخة بالطين الرجلُ ينزلُ من علّ بعيره بنفس ثيا
ويأتي إلى النبيِّ صلَّّ الله عليه وآله ويتمدّدُ ويقول: يا محمّد! 
حدّثني، اروِ لي قصّةً! إنّك تجيدُ القصص! اروِ لنا حكاياتٍ 

عن هؤلاء الأنبياء الماضين، بني إسرائيل وهؤلاء! لقد 
ا. حينها،  تعبتُ قليلاً من حمل الأثقال، هكذا كان الأمرُ حقًّ

النبيُّ صلَّّ الله عليه وآله بهذه الأخلاق العظيمة وبهذه هذا 

عةِ العجيبة للصدرِ ، بدلاً من أن يقولَ للرجل: قم  السَّ
واجلس عَدْلاً، كان يبدأُ بالحديث معه، ويروي له 
الحكايات، ثمّ يقومُ الرجلُ ويتثاءبُ ويمسحُ لحيتَه ويقول: 

كان يقومُ لم يكن سيّئًا! حسناً، ليس لديك عملٌ آخر؟! 

ويذهبُ ويركبُ حمارَه أو بعيَره ويذهبُ إلى بيته! هل 
تظنوّن أنّ الذين كانوا يأتون إلى النبيِّ صلَّّ الله عليه وآله 

كانوا المُلّا صدرا وابنَ سينا والفارابيَّ وأفلاطونَ 
وهؤلاء؟! كلاّ يا عزيزي! كانوا هكذا، من هذا القبيل. هذا 

لله عليه وآله ويؤذيه ويضيقُ به كان يُتعبُ النبيَّ صلَّّ ا

https://madrasatalwahy.org/


  13 
 

ذرعًا. وعندما يحيُن وقتُ الصلاة ـ لم تكن هناك ساعةٌ 

نَّ وقتَ الصلاة ـ كان النبيُّ صلَّّ الله عليه وآله  حينها لتَرِ

يشعرُ بذلك، كانت حالتُه تتغيّرُ وقتَ الصلاة، عندما تزولُ 
الشمس، يرى فجأةً أنّ أوضاعَ عالمِ الملكوت قد تغيّرت، 

يقول: ها قد حان الآن وقتُ الصلاة. عندما يحيُن وقتُ ف

الصلاة للنبيِّ صلَّّ الله عليه وآله، كان يصّخُ من أعماق 
بلالُ، قُم وأرِحني! أرِحني من  1«يا بلالُ... أرِحنا!»قلبه: 

هذه الكثرات! أرِحني من هذا الانشغال بالدنيا، نحن 

نقم ونصلِّ عندما يحيُن وقتُ الصلاة نقول: يا للهول، ل
هذه الصلاةَ أيضًا! نُصابُ بمصيبة عندما يحيُن وقتُ 
الصلاة، ننظرُ إلى الساعة باستمرار، يا للهول، بقي عشُر 

دقائقَ علّ الصلاة! كم كان جيّدًا لو تأخّرت هذه الساعةُ، 

أليس كذلك؟! والآن وقد حان وقتُ الصلاة، فلنذهب 
ث بهذا الحديثِ ونشربَ هذا الشايَ! قبلَ أن يبُرد! لنتحدّ 

                            
مِسْعَرٌ: قَالَ رَجُلٌ : عَنْ سَالِمِ بْنِ أَبِي الْجَعْدِ قَالَ: قَالَ 5۸49صحيح أبي داود   1

يْتُ لَيْتَنيِ خُزَاعَةَ مِنْ أُرَاهُ  حْتُ، صَلَّ مُْ عَابُوا ذَلكَِ عَلَيْهِ، فَقَالَ: سَمِعْتُ فَاسْتَرَ فَكَأَنَّّ
 يا بلالُ أقمِ الصلاةَ، أرِحْنا بها.يَقُولُ: رَسُولَ اللهِ صلّ الله عليه ]وآله[ وسلم 

https://madrasatalwahy.org/


  14 
 

حتّى لا ينتهيَ، لا ندَعْهُ يبقى في وسطه، لندََعْ هذه المسألةَ 

تنتهي ولنقُِمْ بهذه المعاملةِ حتّى لا يهرُبَ الزبونُ، ألسنا 

نقولُ هذا؟! كم هو الفرقُ بيننا وبين رسولِ الِله صلَّّ الله 
معرفتي يا مولايَ دليلي »عليه وآله، لماذا؟ لأنّه وصلَ إلى 

، نحن لدينا هذا القدرُ من المعرفة وبنفس القدر «يكعل

نّتمُّ بلوازم الطريق، هو أيُّ مرتبةٍ من المعرفة لديه؟ بنفس 
المقدار. هو أصلًا يقولُ في نفسه: لماذا لا تزولُ الشمسُ 
أسرع؟ لماذا لا تغربُ الشمسُ أسرع؟ هو يقولُ هذا في 

 قلبه.
دعوةَ الله قد عندما يأتي هذا الزوال، يرى فجأةً أنّ 

جاءت، ومقامَ الاتحاد قد اقترب، كناّ حتّى الآن في 

الكثرات، نتحدّثُ مع هذا وذاك ـ وإن كان كلامُ رسولِ 

الِله صلَّّ الله عليه وآله، شئتَ أم أبيتَ، يختلفُ قليلًا عن 
كلامنا، فأين كلامُه؟ من مقام الطهارة والعصمة والأنُسِ 

بيُر عنه باللسان؟! لو كان وكلِّ ما تقول، هل يمكنُ التع
الإنسانُ أهلًا لذلك، وجاءَ وجلسَ وقامَ بجانبِ رسولِ 

اللهِ صلَّّ الله عليه وآله، لانتهى أمرُه! للحظةٍ واحدةٍ وثانيةٍ 

https://madrasatalwahy.org/


  15 
 

واحدةٍ فقط، لا يسلّمُ علّ النبيِّ صلَّّ الله عليه وآله ولا 

يِّ يسمعُ جوابًا، هل التفتّم؟ فقط يأتي وتقعُ عينهُ علّ النب

صلَّّ الله عليه وآله، فينتهي أمرُه، والباقي عليه أن يذهبَ 
بنفسه ويقوم به، فقد تمّ الأمر. حينها يأتي هذا النبيُّ صلَّّ 
الله عليه وآله ويتكلّمُ، ويروي القصصَ والمواعظَ 

والنصائحَ للناس، وهم يمدّون أرجلَهم وكأنّ شيئًا لم 
 وليلةٍ ليروي لهم يكن، كأنّه جاءَ راوي قصصِ ألفِ ليلةٍ 

القصصَ، هذا رسولُ اللهِ صلَّّ الله عليه وآله، هذه المعرفةُ 

، هل هو مثلُ «يا بلالُ أرِحنا»التي لديه تقتضي أن يقولَ 
السيّد فلان ليقول: يا سيّد! ما المشكلةُ في ألّا يسعى 
الإنسانُ وراءَ هذه العلوم، والعبدُ يجبُ أن يطيعَ؟ نعم! 

يطيعَ، ولكن أيَّ طاعةٍ؟ هل الطاعةُ التي العبدُ يجبُ أن 

تطيعُها أنتَ في صلاتك وذهنكُ يسافرُ إلى شرق الأرض 
وغربها، مثلُ طاعةِ ذلك العبدِ الذي يُخرَجُ السهمُ من 

قدمه؟! تجولُ في كلِّ الدنيا في صلاتك، وتُراجعُ كلَّ 
الدرسِ الذي يجبُ أن تُلقيَه غدًا في ذهنك، وتفحصُ كلَّ 

تِ والأجوبة، وتحلُّ وتفصلُ كلَّ الصفقاتِ في الإشكالا

https://madrasatalwahy.org/


  16 
 

صلاتك، ثمّ تقول: السلامُ عليكم ورحمةُ الِله وبركاتُه! 

هذه الصلاةُ لا تتجاوزُ هذا السقفَ! هذه مسائلُ تسبّبُ 

الضلالةَ وتسبّبُ ضلالَ الآخرين أيضًا، هذه أمورٌ كانت 
اسِ قلوبُ أولياءِ الِله تدمى منها. هذه تُعيقُ طريقَ الن

 وحركتَهم.
 هل اكتفينا بظاهر الصلاة أم سعينا لجَوهْرها؟

هل قلتَ مرّةً واحدةً طوالَ خمسين عامًا من الدرس 
والتدريس: لنسلُكْ طريقًا بحيث لا يُخرجون السهمَ من 

أقدامنا! بل لو وخزونا بإبرةٍ في أقدامنا لا نشعرُ بها! هل 

خراجَ السهم، لا قلتَ هذا الكلامَ مرّةً واحدةً؟ دَعْ عنكَ إ
نُريدُه! فهذا لعليٍّ عليه السلام وأولاده. أن يُوخزوكَ بإبرةٍ 

فلا تشعرَ! فقط ألّا تخطرَ ببالك خاطرةٌ واحدةٌ ـ دَعْ عنكَ 

« الُله أكبر»الإبرةَ الآن! أن تُصلّيَ صلاةً من أوّلِ ما تقولُ 
لا تخطرُ ببالك « السلامُ عليكم ورحمةُ اللهِ »حتّى تقولَ 

ةٌ واحدةٌ من خواطر الحياة اليوميّة، هل قلتَ هذا خاطر
الكلامَ للناسِ طوالَ هذه الخمسين عامًا؟ أم أنّك قلتَ 

يجبُ أن «! السلامُ عليكم ورحمةُ اللهِ »فقط عندما تقولُ 

https://madrasatalwahy.org/


  17 
 

تكونَ عينكُ جيّدةً وحاؤك جيّدةً وصادُك وضادُك جيّدةً، 

 تمامًا وأن تحذرَ عندما ترفعُ من الركوع أن تكونَ مستقيمًا 

ورأسُك منتصبًا وقدمُك ثابتةً! ثمّ تذهبُ إلى السجود، 
نعم! ذلك الدينُ يوصلُ إلى مكان، وهذا الدينُ يوصلُ إلى 
مكانٍ آخر. ذلك الدينُ يأتي ويُخرَجُ السهمُ من القدم فلا 

يشعر الإنسان، ويتصدّقُ بالخاتم في الصلاة، فتنزلُ آيةٌ في 
 شأنه، تنزلُ آيةٌ.

 بصيرٌ بصيرٌ": كيف يرى الله أعمالنا؟"الناقدُ 

وأخلِصِ العملَ فإنَّ »الُله حسيبٌ، لقد قلتُ لكم: 
أخلِصْ عملَك، فالناظرُ دقيقٌ يُخرِجُ  1«الناقدَ بصيٌر بصيرٌ 

الشعرةَ من العجين، يُدقّقُ في كلِّ صغيرةٍ وكبيرة، ويُخرِجُ 
 كلَّ خصوصيّاتِ النفسِ واحدةً تلوَ الأخرى ويضعُها أمامَ 

ه،  رسولُ الِله  «بصيٌر بصيرٌ »الإنسان بحيث تُبهِرُه وتُحيّرُ

                            
به ابنه  أوصى : في حكم لقمان فيما341الصفحة  -الشيخ المفيد  -الاختصاص  1

 أنه قال:
يا بنيّ تعلمت بسبعة آلاف من الحكمة فاحفظ منها أربعة ومر معي إلى الجنة: 

الزاد أحكم سفينتك فإن بحرك عميق، وخفف حملك فإن العقبة كؤود، وأكثر 
 فإن السفر بعيد، وأخلص العمل فإن الناقد بصير

https://madrasatalwahy.org/


  18 
 

، يرى فجأةً أنّ  صلَّّ الله عليه وآله عندما يريدُ أن يصلّيَ

دعوةَ الحقِّ لاتّحادِ العبدِ والمعبودِ قد جاءت هنا، دعاه: 

تعالَ اندكّ! تعالَ لنصَِّْ واحدًا وتعالَ نَصِلْ إلى مقام 
ظهر، اخرجْ من الكثرة، فما كان الاتّحاد، الآن وقتُ ال

يسبّبُ الاثنينيّةَ بيني وبينك هو الكثراتُ التي كنتَ مُبتلًّ 

بها حتّى الآن، تتحدّثُ مع هذا وتتكلّمُ مع ذاك وتقومُ بهذا 
العمل، الآن أريدُ أن ألطُفَ بكَ، أريدُ أن أجعلَكَ موضعَ 

، هذا يصبحُ  كَ إليَّ مقامَ عنايتي ورحمتي، ماذا أفعلُ؟ أضمُّ

 الصلاة.
 حقيقةُ الصلاةِ عند العارفين: قصةُّ العلامّةِ مع السيدّ الحدّاد

لذلك كان المرحومُ العلامةُ يقولُ إنّه عندما كان 

ينظرُ إلى وجه السيّد الحدّاد رحمه الله وقتَ الصلاة، كان 

يرى أنّه لا يوجدُ مُصلٍّ أصلًا، هي حقيقةٌ واحدةٌ تقوم، 
السلامُ »وتقعدُ وتركعُ حتّى تقولَ  ونفسُ الحقيقةِ تسجدُ 

، هذا هو المعنى، فلماذا يجبُ «عليكم ورحمةُ الِله وبركاتُه
« إجلالاً لشأنه العظيمِ!»أن تُصلّّ هذه الصلاةُ؟ لماذا؟ 

بسبب هذه المكانةِ العظيمةِ التي نالها هذا العبدُ واتّحدَ 

https://madrasatalwahy.org/


  19 
 

أميُر  بالمعبود، الآن يشكرُ تقديرًا لهذا الاتّحاد. ماذا قال

 1«أفلا أكونُ عبدًا شكورًا؟»المؤمنين عليه السلام؟ 

فمعناه هو هذا، أن يشكرَ هذا الاتّحادَ والانضمامَ والاقترانَ 
والفناءَ والانمحاءَ. هناك، الساجدُ والراكعُ والقاعدُ 
والقائمُ واحدٌ، القارئُ واحدٌ، المخاطَبُ هو نفسُ 

ا، هذا ا، عجيبٌ جدًّ هو مقامُ الصلاة.  القارئ، عجيبٌ جدًّ
حسناً، نسألُ الَله أن يرزُقَنا ذلك، نحن فقط تكلّمنا عنه 
ونقلنا أقوالَ الأعاظم، ولا ينبغي أن نيأسَ، كرمُ الِله 

عظيمٌ، عندما نذكرُ هذه الأمورَ، قد يخطرُ ببال الرفقاء: يا 
عزيزي، ما هذا الكلامُ الذي تقوله؟ أين نحنُ من هذه 

! مع الأعاظم، مع الكُرماء، الأمورُ المسائل؟ لا يا عزيزي

                            
إنَِّ  ": قَالَ الامام عَلِيُّ بْنُ الْحُسَيْنِ ) عليه السلام ( :  ۸۸2/  6۱بحار الأنوار:   1

مَ مِنْ ذَنْبهِِ وَ مَا  ي رَسُولَ اللّهِ ) صلّ الله عليه و آله ( قَدْ غَفَرَ الُلّه لَهُ مَا تَقَدَّ جَدِّ
اقُ وَ وَرِمَ الْقَدَمُ، تَأَخَّ  ي حَتَّى انْتَفَخَ السَّ رَ، فَلَمْ يَدَعِ الِاجْتهَِادَ لَهُ وَ تَعَبَّدَ بأَِبِي هُوَ وَ أُمِّ

رَ؟! مَ مِنْ ذَنْبكَِ وَ ما تَأَخَّ  وَ قِيلَ لَهُ أَ تَفْعَلُ هَذَا وَ قَدْ غَفَرَ الُلّه لَكَ ما تَقَدَّ
  " شَكُوراً قَالَ: أَ فَلَا أَكُونُ عَبْداً 

مَتْ  4۸36صحيح البخاري : قَامَ النبيُّ صَلَّّ الُله عليه ]وآله[ وسلَّمَ حتَّى تَوَرَّ
رَ، قالَ: مَ مِن ذَنْبكَِ وما تَأَخَّ أفلا أكُونُ عَبْدًا  قَدَمَاهُ، فقِيلَ له: غَفَرَ الُلّه لكَ ما تَقَدَّ

 شَكُورًا.

https://madrasatalwahy.org/


  20 
 

. أيّها الرفقاء، لا  ليست صعبةً. يجبُ علّ الإنسان أن يهتمَّ

تستسهلوا الهدفَ ولا تجعلوا هذه الأمورَ الدنيئةَ هدفًا، 

 والِله سنخُدَع، لا تجعلوا هذه المسائلَ الدنيئةَ مقصدًا. 
فكِْرِ بهشت وحوري وغِلمان كجا كند *** دلداده »

 « كه نگِارش برابر است عاشقي

يقول: أين يفكّرُ عاشقٌ متيّمٌ بحور الجنةّ وغِلمانّا 
 *** ومَن كان معشوقُه حاضًرا أمامه؟!

 قصتّان متقابلتان: أمنيةُ الحورِ العين وأمنيةُ لقاءِ الله

رحمَ الُله أحدَ الأفراد، أحدَ أسلافنا، لم يكن مهتماًّ 
كثيًرا بالمسائل العرفانيّة وهذا الكلام، وكان يتحدّثُ مع 

المرحوم العلامةِ في هذا الموضوع ويُناقشُه ويقولُ إنّ 
هذه الأمورَ خاصّةٌ بالأئمّةِ عليهم السلام ونحنُ في هذه 

يقول له: لا! ما  المسائل الدنيئة. فكان المرحوم العلّامة

المانعُ أن نكونَ نحن أيضًا؟! وعندما كان علّ وشك 
الموت، سُئلَ: ما هي رغبتُكَ الآن؟ قال: الآن رغبتي 
ا ولم تكن حياتُه سيّئةً في  فقط... وكان رجلًا موفّقًا جدًّ

الدنيا! نعم! نعم! علّ ما نُقِل، كان خيُره يصلُ إلى الجميع! 

https://madrasatalwahy.org/


  21 
 

أن أجدَ نفسي بجانبِ الحور قال: أُمنيتي الوحيدةُ هي 

العين بمجرّدِ أن أضعَ رأسي علّ الأرض! لقد أرادَ هذا 

العبدُ أن يتنعّمَ بنعمِ اللهِ كما كان في هذه الدنيا!! بالطبع كان 
رجلًا متديّناً وصالحاً وعظيمًا. علّ كلِّ حال، هذا أحدُهم، 
 وهناك آخرُ عندما يُوضَعُ في القبر ويأتي إليه منكرٌ ونكيرٌ 

ليسألاه، يقولُ لهما: ما شأنُكما بي؟! لقد قضيتُ حياتي معه 
وأنتما تأتيان لتسألاني عنه؟! فيصلُ الخطابُ إلى منكر 
ونكيٍر: اتركا هذا العبدَ لي، فإنّه لم يلتفت إلى غيري، فأين 

هذا من ذاك؟! في أيِّ عالمٍ يسيُر هذا ويتحرّكُ؟! وفي أيِّ 
 رٍ وخصوصيّاتٍ هو؟!أمورٍ يمشي ذاك وفي أيِّ أفكا

 الوثوقُ بالدليل: أيُّ معرفةٍ توُرثُِ الاطمئنان؟

الآن هذه معرفتي، يقولُ الإمامُ السجّادُ عليه السلام 

ـ ما أريدُ أن أذكره لكم هو بسبب الفقرة التالية ـ هذه 

وأنا واثقٌِ مِن »المعرفةُ هي تلك التي يقولُ عنها الإمام: 
مئنٌّ أنّ هذا الدليلَ سيهديني إليك، ، أنا مط«دَليلي بدِلالَتكَِ 

أيٌّ من هذين؟ أيٌّ من شِقّيِ المسألة؟ ذاك الذي يقولُه 

، أم ذاك  ذلك السيّدُ والذي يفعلُه الناسُ ويتعاملُ به العوامُّ

https://madrasatalwahy.org/


  22 
 

الذي تفعلُه شخصيّةٌ مثلُ أميِر المؤمنين عليه السلام 

يصيح صيحةً ويسقطُ علّ الأرض « الُله أكبر»عندما يقولُ 

حتّى أنّ أبا الدرداءِ يقول: ذهبتُ فرأيتُ عليًّا عليه السلام 
ساقطًا كأنّه خشبةٌ يابسة، فجئتُ مُسِرعًا إلى البيت وطرقتُ 
البابَ، فخرجت فاطمةُ عليها السلام، فقلتُ: أدرِكي عليًّا 

فقد مات! قالت: كيف؟ فشرحتُ لها الأمرَ. قالت: هذا 
ذلك بهذه الليلة. فهذه  دأبُ عليٍّ كلَّ ليلةٍ! ولا يختصُّ 

المعرفةُ، وهذا الإدراكُ، يثقُ الإنسانُ بأنّه يوصلُه إلى 

المقصود، فقد انتهى الأمرُ، ولكن في ذلك الإدراكِ 
، لماذا  الآخر، هل يثقُ أيضًا؟! كلَّ لحظةٍ يُساورُه الشكُّ
حدثَ هذا؟ لماذا حدثَ ذاك؟! لماذا حدثَ اليومَ كذا 

ليومَ ولماذا لم يحضر هذا درسي ولماذا أعرضَ هذا عنيّ ا

اليومَ ولماذا لم يسلّم عليَّ ذاك ولماذا لا تسيُر الأمورُ علّ ما 
يُرام؟ لماذا ولماذا ولماذا ولماذا؟ كلُّ الحياةِ تساؤلاتٌ، لماذا؟ 

لأنّ المعرفةَ التي لديه عن وجوده وعالمِ الوجود وحقيقةِ 
عرفةٌ تخيّليّة، الوجود هي معرفةٌ طفوليّة، معرفةٌ حسّيّة، م

معرفةٌ معلولةٌ ومتأثّرةٌ بالمُسبِّباتِ والكثرات، لا معرفةٌ 

https://madrasatalwahy.org/


  23 
 

عِلّيّةٌ ومتأثّرةٌ بالأسبابِ والعِلَلِ الكلّيّة، تلك المعرفةُ هي 

التي يُصاحبُها الشكُّ دائمًا، لم يَعُدْ يرى السببَ الكلّيَّ هو 

ولأرَ  المؤثّرَ الأصليَّ وهو في حالةِ اضطرابٍ دائم، لأرَ هذا
ذاك، لأترضّّ هذا ولأترضّّ ذاك، لأضربَ هذا ولآخذَ 
كًا، لماذا؟ لأنّ معرفتَه معرفةٌ  ا وشَرَ ذاك، ولأنصِبَ لهذا فخًّ

في الأوهام، وهذا لم يَعُدْ لديه معرفةٌ بالعِلَلِ الكلّيّة، لم يَعُدْ 
يرى الأشياءَ من العالم العُلويّ. لم يَعُدْ يُشاهِدُ الحقائقَ 

. متأثّرةً   بالمؤثّرِ الواقعيِّ والحقيقيِّ
 قصةُّ منَ يتحدثُّ عن الموتِ وهو يخشاه

لذا هو دائمًا في اضطرابٍ وقلق، يقولُ الموتُ جسٌر 
ولكنّ الأمرَ لم يستقرَّ في نفسه، حتّى إذا أصابَه صداعٌ ليلةً 

واحدةً وقيلَ له إنّ الصورةَ التي أخذناها لك تُظهِرُ مسألةً 

موت! يا سيّد، هذه القضيّةُ التي حدثت خطيرةً! يسقطُ وي
لكَ، ليس لديكَ مهلةٌ أكثرَ من شهرين! قبلَ الشهرين، 

يموتُ قَهْرًا بعد أسبوعين! هو نفسُه الذي كان يتحدّثُ 
عن الموت، هو نفسُه الذي كان يُنشِدُ الشعرَ الجيّدَ للناسِ 

حتّى الآن! قيل: أنتَ الذي تُجيدُ حفرَ الأرضِ بالمِجرفة، 

https://madrasatalwahy.org/


  24 
 

ماذا لا تحفرُ حديقتَكَ جيّدًا؟ فاذهبْ أوّلاً وأنقِذْ نفسَك، ل

اذهبْ أوّلاً وانظرْ كم صدّقتَ بهذه الأمورِ التي تقولُها؟ 

هل تُريدُ أن تأخذَ ساعةً من وقتِ الناسِ أم تُريدُ أن ترفعَ 
 التكليفَ عن نفسك؟

 اريّ حالُ المؤمنِ المتوكلِّ عند سماعِ خبرِ الموت: قصّةُ الشيخ الأنص

مَن يؤمنُ بعالمِ الأسبابِ والمُسبّبات، مَن يرى كلَّ 
المسائلِ من الأعلّ، الإنسانُ الذي انفتحَ قلبُه علّ 
المسائل الكلّيّة، مَن يرى نورَ الوجود ساريًا في كلِّ 

الأشياءِ ويشعرُ بإرادةِ الِله ومشيئتهِ القاهرةِ فوقَ كلِّ شيءٍ، 

ه ستموتُ بعد شهرين، له حالٌ وأجواء أخرى. إذا قيلَ ل
يقول: يا للهول، شهرانِ آخرانِ! لو قلتَ غدًا أو بعد غدٍ 

كان أفضل، علّي أن انتظرَ شهرين! يقولُ أميُر المؤمنين 

لولا الأجلُ الذي كتبَ »عليه السلام في وصف المتّقين: 
! 1«الُله عليهم لم تستقرّ أرواحهم في أجسادهم طرفة عين

يخ الأنصاريُّ رحمه الله يقولُ لماذا ي يبقون؟! كان الش
لرفقائه: ما هذا الدعاءُ الكثيُر الذي تدعونَه لي؟ هل في هذه 

                            
 93۱نّج البلاغة، الخطبة   1

https://madrasatalwahy.org/


  25 
 

الدنيا غيُر المصائبِ لي؟ لماذا تدعون بهذا المقدار؟ لماذا 

تنذرون بهذا المقدار وتُريدون أن يتأخّرَ الأمرُ؟ لنفترضْ 

ا أنّني بقيت ليوميِن إضافيّيِن في الدنيا...، هؤلاءِ كانو
أولياءَ الِله وكانوا هم أنفسُهم الذين يُعتبرون مُنحرفين في 
نظر الكثير من الناس! كانوا يُقدّمونّم علّ أنّّم خارجون 

عن الإسلام! نعوذُ بالله! خارجون عن الإسلامِ 
ا كناّ نسمعُ أمورًا  ومُنحرفون وأفرادٌ...! نعوذُ بالله! حقًّ

 ذكرِها الآن.مُخجِلةً في ذلك الزمان لا نقدِرُ علّ 

وأنا »هذه المعرفةُ، يقولُ الإمامُ السجّادُ عليه السلام: 
، لديَّ وُثوقٌ، أثقُِ، أقولُ بقطعٍ وجزمٍ «واثقٌِ  ، قلبي مُطمَئنٌّ

إنّ هذه المعرفةَ تُوصِلُني إليك، لا أنّي أشكّ وأتردّد! ولا 

 أدري الآن ما هو مصيري!
 علمِ قصةُّ منَ يقولُ "لا أدري" ولا يبحثُ عن ال

جاءَ أحدُهم إلى المرحومِ العلّامةِ في حياته، في السنةِ 

أو السنتيِن الأخيرتين، كان إنسانًا له مسؤوليّةٌ أيضًا، 
تحدّثَ معه المرحومُ العلامةُ فتغيّرت حالتُه قليلًا، قال: يا 

؟ لا ندري «لا ندري أإلى الجنةِّ أم إلى النارِ »سيّد، ادعُ لنا، 

https://madrasatalwahy.org/


  26 
 

 الجنةِّ أم إلى النار؟ إن كنت لا تدري هل طريقُنا ينتهي إلى

فقِفْ يا عزيزي، إن كنت لا تدري فلا تمضي! تقولُ: لا 

ندري وفي الغدِ تُكرّرُ العمل نفسه؟! فبمَِن تسخرُ؟! 
بنفسِك؟! إن كنت لا تدري فقِفْ وتابعِِ الأمرَ، لم يُعطَ لكَ 
ضمانٌ بأنّك ستبقى ما دامتِ السماواتُ والأرضُ، غدًا 

ونَك، إمّا أنّكَ تمزحُ فالويل لكَ! وإن كنتَ صادقًا سيأخذ
أإلى الجنةِّ أم »فلماذا لا تُتابعُِ الأمرَ؟ هكذا لا ندري يا سيّد، 

؟! هل طريقُنا إلى الجنةِّ أم إلى النار؟! انتهى الأمرُ «إلى النارِ 

وذهب؟! وهو أيضًا يبتسمُ ويقول: إن شاءَ الُله يوفّقُكَ 
نتَ هكذا، هو يُجيبُ هكذا، قيل: الُله! عندما تكونُ أ

جوابُ الكلامِ الأعوجِ أعوجُ! أنتَ تقولُ كلامًا هكذا 

وهو يقول: إن شاءَ الُله أخذ الُله بيدِ الجميعِ ووفّقُهم، 

ولكن عندما تقولُ بصدقٍ: يا سيّد، ماذا أفعلُ؟ هو أيضًا 
لا يقولُ هذا الكلامَ ويقول: قِفْ حتّى أقولَ لكَ ماذا 

نها يضعُ أمامَكَ برنامجَ عملٍ ويقول: أوّلاً، تفعلُ؟ حي
يجبُ أن تفعلَ كذا، وثانيًا، افعلْ كذا، وثالثًا، يجبُ أن تفعلَ 

كذا، فهل أنتَ مستعدٌّ أم لا؟ المسائلُ ليست مِزاحًا. 

https://madrasatalwahy.org/


  27 
 

حسناً، الُله وملائكتُه يعلمون ما القضيّةُ، هم علّ عِلْمٍ بكلِّ 

مِنا وإراداتنِا ومِقد ارِ إخلاصِنا وصِدقِنا في نوايانا وهِمَ

الأمور، هذانِ المَلَكانِ اللذانِ يُقالُ إنّّما يجلسانِ واحدًا 
إذِر يَتَلقََّى ﴿عن اليمين وواحدًا عن الشمال. هما مُطَّلِعان. 

ا يلَرفِظُ مِن  مَالِ قَعيِدٌ مى ِ َمِيِن وعََنِ الش  يَِانِ عَنِ الْر رمُتَلقَ  ال
يرهِ رَقيِبٌ  . فأيُّ كلامٍ يخرجُ مناّ يُسجّلُه 1﴾ عَتيِدٌ قوَرلٍ إلَِّى لَََ

الرقيبُ والعتيدُ ويُدوّنانهِ، هل خرجَ هذا الكلامُ من الفمِ 
ه وباطلَِه، ولكن هما  بحقٍّ أم بباطلٍ؟ نحنُ لا نفهمُ حقَّ

يفهمان، لديهم وسائلُ تحتَ تصّّفهِم، لديهم تردّداتٌ 
ه! فهذه وموجاتٌ تمرُُّ عبَر هذا اللفظِ وتُصوّرُ باطنَ 

الموجاتُ التي لدينا تصطدِمُ بالأذُُنِ فقط ولا تستطيعُ أن 

تخترقَ اللفظَ والكلامَ وتُصوّرَ ذلك الباطنَ، هذه 

الموجاتُ لا تستطيعُ إلّا أن تحصلَ علّ مقدارِ انخفاضِ 
جْعِ وجمالِ الألحانِ  وارتفاعِ الصوتِ والوزنِ والقافيةِ والسَّ

موجاتٌ أخرى ليست تحتَ وعدمِ جمالِها، ولكن تُوجَدُ 
تصّّفنِا وهي تحتَ تصّّفِ الملائكة. عندما يستخدمون 

                            
 ۱۸-۱۷( الآيتان 5۰سورة ق ) 1

https://madrasatalwahy.org/


  28 
 

تلك الموجاتِ، يحصلون علّ مقدارِ صِدْق أعمالنِا 

ومعنويّة سُلوكِنا وروحانيّتهما وكُدورتهما، فما مقدارُ 

دْقِ في هذا العمل؟ ثلاثةٌ بالمائة، سبعةٌ وتسعون بالمائةِ  الصِّ
ةً بالمائة. وكم هو الإخلاصُ في هذا منه عبثٌ، اكتبوا ثلاث

العمل؟! خمسةَ عشَر بالمائة، خمسةٌ وثمانون بالمائةِ منه لأجلِ 

أمورٍ دُنيويّة، هذا العملُ ثلاثون بالمائة وستون بالمائة، 
يصلُ الأمرُ إلى درجةٍ أنّ الملائكةَ لا يَعُودون قادرين علّ 

الُله » الكتابة! فمن هو هذا؟ هذا هو الذي عندما يقولُ 

لا يشعر بشيء بعدَه، هناك حتّى موجاتُ الملائكةِ « أكبر
هذهِ لا تلتقِطُ شيئًا، هم أيضًا لا يستطيعون تسجيلَ هذا 

ِ ﴿العمل،  ا يصَِفُونَ إلَِّى عِبَادَ اللَّى ِ عَمى سُبرحَانَ اللَّى
لصَِينَ  رمُخر أولئكَ العبادُ الذين بلغوا مرتبةَ الإخلاص،  1﴾ال

مٍ ومرتبةٍ لم تَعُدِ الملائكةُ قادرةً علّ وصلوا إلى مَقا
الوصولِ إليها وتسجيلِها، تسعون بالمئاة ومائةٌ بالمائة 

ومائتان بالمائة، هل تستطيعُ الملائكةُ السيطرةَ علّ الفِعلِ 
؟  ؟ هل تستطيعُ الملائكةُ الاستيلاءَ علّ إرادةِ الحقِّ الإلهيِّ

                            
 ۰6۱-59۱( الآيتان ۷3سورة الصافات ) 11

https://madrasatalwahy.org/


  29 
 

لو »مقامِ الذات؟!  هل تستطيعُ الملائكةُ أن تِجدَ طريقًا إلى

لو اقتربتُ بمقدارِ رأسِ إبرةٍ   1«دَنَوْتُ أُنْمُلَةً لاحترقتُ!

إجلالاً »لاحترقَ ريشي هناك. المكانُ الذي يقولُ فيه 
هو هنا، المكانُ الذي لم يَعُدْ جبرائيلُ قادرًا « لشأنه العظيمِ 

علّ تسجيلِ هذه الصلاة هو هنا، لقد قيلَ لنا هذا الكلامُ 

اية، لو لم يُقَلْ لكناّ معذورين، جاؤوا وقالوا إنّ مثلَ في النه
هذه الأمورِ موجودةٌ أيضًا، كيف كناّ نُفكّرُ حتّى الآن وما 

 هو تصوّرُنا للعبادة؟

 هل معرفتنُا كمعرفةِ الإمامِ السجاّدِ عليه السلام؟

في النهاية، هذا الإمامُ السجّادُ عليه السلام الذي يقولُ 

معرفتي هي دليلي نحوَكَ وأنا أثقُِ بأنّ هذه بقطعٍ وجزمٍ إنّ 
المعرفةَ تُوصِلُني إليك، لم يَقُلْ هذا عن هوىً، ويجبُ أن 

نسألَ الإمامَ السجّادَ عليه السلام: هل تقصِدُ هذه المعرفةِ 

عينها التي لديَّ أنا وأمثالي؟ فيقول: هيهاتَ! أن تَصِلَ إلينا 
ست معرفةً. هذه كلُّها الأيدي...! أينَ؟ أيُّ معرفةٍ؟ هذه لي

                            
 ،9۸3 ، رقم۸۱3، ۷۸3، 4۱۸، ۱2۱و  ۰2۱مرصاد العباد  1

https://madrasatalwahy.org/


  30 
 

جهالةٌ، هذه ضلالةٌ، هذه ليست معرفةً، ذاكَ الذي تتكوّنُ 

ة معرفةٍ لديه؟ فلِيَكُنْ  كلُّ كلماتهِ من الدعوةِ إلى نفسِه، أيُّ

علّ الأقلِّ واحدٌ بالمائةِ من الإخلاصِ في كلامِك، لنقُلْ إنّ 
لديكَ بعضَ المعرفة، أنتَ الذي لديه مائةٌ بالمائةِ في 

لجانبِ الآخر، ذاكَ الذي يتكوّنُ كلُّ هدفهِ من المادّةِ ا

نيويّة،  والمادّيّاتِ والرئاساتِ والأهدافِ والمقاصِدِ الدُّ
، هل رأيتَ بعضَهم يلتقطون «الُله أكبر»عندما يقولُ 

، لكان قد يلطمُِ رأسَه  صُوَرَهم، لو كان في بيته وقيلَ له صَلِّ

تقاطَ صورتهِ، يُغمِضُ عينيهِ بالتراب! بمُجرّدِ أن يُريدوا ال
بشكل متقن، وبينما يداه موازيتان « الُله أكبر»هكذا ويقولُ 

لشحمة أذنه، تلتقطُ الصورة، حتّى إذا انزاحتِ العباءةُ 

قليلًا، يُسوّي العباءةَ فورًا ويُنظّفُها لتظهرَ الصورةُ جميلةً، 

نا؟ هذه أيضًا صلاةٌ. حينها، هل يمكنُ لهذه المسألةِ أن تَدُ  لَّ
 لا والِله.

 نعمةُ معرفةِ مدرسةِ أولياءِ الله: ماذا كناّ نصنع لولاها؟

الحمدُ للّهِ أنّ الَله قد أوضحَ لنا طريقَه، الشكرُ للهِ الذي 

وفّقَنا وعرّفَنا بهذه المدرسة. فلو لم نتعرّفْ عليها، ماذا كناّ 

https://madrasatalwahy.org/


  31 
 

ا من  سنفعلُ ومَن كناّ سنتبعُ ومَن كناّ سنتّخِذُ أُسوةً؟ أيًّ

ا من هؤلاءِ؟! أولئكَ الذين يُصلّون وتدورُ في  هؤلاء؟ أيًّ

ا  رؤوسِهم كلُّ الأشياءِ إلّا الُله؟! هل هؤلاءِ أُسوة لنا؟ حقًّ
لقد قلتُ للرفقاء، لو لم تكن هذه الأيّامُ القليلةُ ولو لم تكن 
هذه الأمورُ التي وصلت إلى أسماعِنا وأبصارِنا ولو لم تكن 

والمرحومِ العلامةِ، فماذا كناّ سنفعل؟ إلى كتاباتُ الأعاظمِ 
أيِّ نصٍّ كناّ سنرجعُ؟ بأيِّ أمرٍ كناّ نستطيعُ أن نتمسّكَ؟ 
حسناً، أقوالُ الأئمّةِ عليهم السلام وآياتُ القرآنِ كلُّها 

محفوظةٌ في مكانّا، لا معنى لكلامٍ فوقَ كلامِ الإمام، نحنُ 
ه وآله، وتفصِلُنا عنهم ألفٌ لم نَرَ الإمامَ والنبيَّ صلَّّ الله علي

وأربعمائة سنةٍ وألفٌ ومائتَا سنةٍ، فلو لم نَرَ هؤلاءِ الذين 

تجلّتْ في وجودِهم الولايةُ بالعَيانِ ولم نُشاهِدْ تصديقَ 

أقوالِهم لأفعالِهم، فماذا كناّ سنفعل؟! لَمَا فهمنا هذا التطابُقَ 
ةُ فينا، نعم ولَمَا فهمنا هذا الإحساسَ ولما كانت هذه الحقيق

الأئمّةُ عليهم السلام كانوا موجودين حتّى ألفٍ ومائتَيْ 
سنةٍ مضت وقالوا أمورًا وأقوالُهم صحيحةٌ وكلُّها 

موجودة، ولكن من ناحيةِ المُشاهدةِ بالعَيان، لو لم تكن 

https://madrasatalwahy.org/


  32 
 

هذه المعاني التي قالها الأئمّةُ عليهم السلام والأمورُ التي 

موجودةً في هؤلاء، لكناّ جاءتنا من ناحيةِ المعصومين 

ا عن الأمر، هؤلاءِ همُ الذين بيّنوا لنا  بالتأكيد بعيدين جدًّ
تلكَ الحقائق بصورةٍ خارجيّة وعلميّة معًا، سواءً بالصورةِ 
الخارجيّةِ في قالبِ الأفعالِ والأعمالِ وكيفيّةِ المُعاشَرةِ 

والعلاقات، أو بالصورةِ العلميّةِ في قالبِ الكُتُبِ 
 ياناتِ والكتابات، بطريقةٍ أتمتِّ الحجُّةَ علينا.والب

لذا يمكننُا نحنُ أيضًا أن نقولَ بقطعٍ وجزمٍ أنّنا نثقُِ 

بالطريقَ الذي أُرِيناه، وإن كناّ نحنُ أنفسُنا لا نزالُ بعيدين 
هوديِّ  مسافةً كبيرةً عن الإدراكِ الباطنيِّ والإدراكِ الشُّ

والمَسِّ الوِجْدانّي، حسناً واللَّمْسِ الخارجيّ واللَّمْسِ 

هناك مسافة تفصلنا عن ذلك، ولكن ما وُضِعَ أمامَنا وما 

درِ هذه  مَ لنا وما وُضِعَ في مُتناوَلِ أيدينا من سَعة الصَّ قُدِّ
در، يجعلنا نقولُ مثلَ الإمامِ السجّادِ عليه  وانشِراحِ الصَّ

إلى المَقصود،  السلام إنّنا نثقُِ تمامَ الثِّقةِ بأنّ هذا يُوصِلُنا
يُوصِلُنا قطعًا ولا شكَّ فيه، لماذا؟ لأنّا رأينا بأنفُسِنا 

وشاهَدْنا. فنحنُ لم نأكلْ خُبزَ القمحِ ولكن رأيناهُ في أيدي 

https://madrasatalwahy.org/


  33 
 

الناس! في النهاية، نحنُ لم نَصِلْ إلى هذا الأمرِ بأنفُسِنا 

ولكننّا شاهَدْنا بأعيُننِا صِحّةَ الطريقِ وإتقانَه في وجودِهم 

اتّضحت لنا المسألة. لذا يقولُ الإمامُ عليه السلام: هذا و
هو الأمرُ الذي أثقُِ بهِ تمامَ الثِّقةِ من هذه الناحية، انتهى 

 الأمرُ.
 أهميةُّ الوثُوقِ بالطريقِ حتىّ لو خالفََ الظاهرَ 

ا، وقد قلتُ للرفقاء مرارًا، إذا خطا  وهذا مهمٌّ جدًّ
ل أحدُهم خطوةً باطلةً ولكنهّ خطاه ا بثقةٍ، فإنّّا تُسجَّ

صِحيحة وواقعًا، وإذا خطا أحدُهم خطوةً صحيحةً بشكٍّ 

وتردّدٍ، فلا قيمةَ لها، وعلّ الإنسان دائمًا أن يكونَ واثقًا من 
طريقه، أمّا أنّه لا يعملُ فهذا أمرٌ آخر، سواءً عملَ أم لم 

 يعملْ، اهتمَّ أم لم يهتمّ، فهذا أمرٌ آخرُ وله بحثٌ آخر، ولكن

يجبُ أن يكونَ واثقًا من صِحّةِ طريقهِ ومدرستهِ ومسارِه، 
وماذا يعني الوُثوق؟ يعني عندما يقومُ بعملٍ يكونُ مُطمَئنًّا 

بأنّ طريقه صحيحٌ، وإذا جاؤوا بعد ذلكَ وقالوا: يا فلانُ 
تفضّلْ! أنتَ الذي كنتَ تقولُ هكذا، الآن رأيتَ كيف 

ان معنا! حينها لا أصبحتِ الأمورُ ورأيتَ أنّ الحقَّ ك

https://madrasatalwahy.org/


  34 
 

 ، بهةُ إلى ذهنهِ، ولا يطرأُ عليه الشكُّ يتزعزعْ، ولا تدخُل الشُّ

ولا يقول: آه! لو كان الطريقُ معنا ولو كان المسارُ معنا 

حّةُ والإتقانُ معنا، لما حصل هذا، فلماذا  لو كانتِ الصِّ
أصبحَ الأمرُ الآنَ هكذا؟ نحنُ كناّ نرى هذه الفئةَ علّ 

هم علّ باطلٍ، والآنَ يبدو أنّ كلامَهم هو باطلٍ وطريقَ 

السائدُ، فلماذا تحقّقَ مُرادُهمُ الآن؟ ألم تكونوا تقولون إنّ 
 ، هؤلاءِ ليسوا علّ حقٍّ وإنّ مسارَهم ليس مسارَ الحقِّ
فلماذا انتصّوا في هذه المواجهة؟ ألم تكونوا تقولون هذا 

رٌ  ، مُنوَّ بنورِ الإيمان الكلامَ؟ ولكن ذاكَ الذي قلبُه قويٌّ
اتِ  لاتِ والتغيرُّ يعلمُ أنّه في عالمِ التكوينِ وفي عالمِ التبَدُّ
لات، لا يسيُر الزمانُ دائمًا علّ وتيرةٍ واحدةٍ، أحيانًا  والتحوُّ

يتّجِهُ إلى ذلكَ الجانبِ وأحيانًا إلى هذا الجانب، هو يعلمُ أنّ 

ه، فيومًا كلَّ الحوادثِ والأمورِ تنشأُ من جانبِ الله ومشيئتِ 
ينتصُِّ معاويةُ علّ عليٍّ عليه السلام ويومًا ينتصُِّ عليٌّ عليه 

السلام علّ معاوية، هو يدرك هذا. هو لا ينظرُ إلى أنّ 
معاويةَ انتصَّ علّ عليٍّ عليه السلام، إذا كان الأمرُ كذلكَ، 

بِ الأمرَ كثيًرا، لنقُلْ أصلاً إنّ الحقَّ مع ابنِ مُلجَمٍ! ألم  فلنقُرِّ

https://madrasatalwahy.org/


  35 
 

يأتِ ويقتُلْ أميَر المؤمنين عليه السلام وجعله يستشهد؟ 

في ذلكَ القرارِ الظُّلْمانيِّ والجاَهِلِ والمَشْؤُومِ الذي اتّخذَه 

أولئكَ الثلاثةُ، أيُّ نتيجةٍ من تلكَ النتائجِ الثلاثِ تحقّقتْ 
فقط؟ فقط ضربةُ أميِر المؤمنين عليه السلام. ذهبَ 

 عمرَو بنَ العاصِ، فصادَفَ أنّ أحدُهم إلى مِصَّْ ليقتُلَ 

عمرَو بنَ العاصِ لم يذهبْ إلى المسجدِ تلكَ الليلةَ وأرسلَ 
قاضيًا مِسكيناً بائسًا للصلاة، فضربَه السيفُ في رأسهِ وبلغ 
أجله، وذهبَ آخرُ إلى الشامِ، فالضربةُ التي ضربَها بدلاً من 

بعلاجٍ  أن تُصيبَ رأسَ معاويةَ أصابتْ قدمَه، ثمّ عالجوهُ 
ودواءٍ ونجا معاويةُ بحياته، من أولئكَ الثلاثةِ، الذي 
جاءتْ ضربتُه وأصابتِ الهدفَ هو ابنُ مُلجَمٍ الملعونُ 

الذي جاءَ وقتلَ أميَر المؤمنين عليه السلام وحقّق 

شهادتَه. أصابتِ الضربةُ رأسَ أميِر المؤمنين عليه السلام 
 واحد، في نفسِ المكانِ الذي تمامًا دون مَيْلٍ بمقدارِ مِلِّيمِتْرٍ 

أصابتْهُ ضربةُ عمرِو بنِ عبدِ وُدٍّ في غزوةِ الخندق، فإذا كان 
الأمرُ كذلكَ، فالحقُّ مع معاويةَ وأبي سُفيانَ وعمرِو بنِ 

العاصِ، هم نَجَوْا بحياتِهم وأميُر المؤمنين عليه السلام 

https://madrasatalwahy.org/


  36 
 

ريقَه قتل بهذه الكيفيّة. كلا، بل ذاكَ السالكُِ الذي جعلَ ط

مُتْقَناً، يجبُ عليه فقط أن يُفكّرَ في المسارِ لا في كيفيّةِ 

 اختلاف الحالات.

قصةُّ صلُحِْ الحُديَبْيِةَِ: كيف يُمتْحَنَُ الوُثوقُ بالنبيِّ صلىّ الله 

 عليه وآله؟

لعلَّ حكمةَ الِله تقتضي أن ينصَُّ جيشَ الكُفّارِ يومًا، 

مًا[؟! قد تكونُ مَن قال ]يجب أن ينتصّ المسلمون دائ
إرادةُ الِله قد تعلّقتْ بأن يغلِبَ هذا الجانبُ علّ ذاكَ 

الجانبِ الآخرِ اليومَ، وغدًا تتعلّقُ إرادةُ الِله بتغييِر الأمر، 

كلُّ هذه امتحاناتٌ في عالمِ الامتحانِ والإنسانُ رهيُن هذه 
دَ في قلبه، ولو كانت  التقلُّباتِ التي تُثيُر الشكَّ والتردُّ

حوالُ الزمانِ دائمًا تسيُر وفْقَ المُرادِ، لكان الجميعُ أ

مُسلمين، لمَا كان هناك كافرٌ ومؤمنٌ. ولو انتصَّ النبيُّ صلَّّ 
الله عليه وآله في كلِّ حربٍ وفي كلِّ قضيّةٍ وأشارَ فحدثَ 
زلزالٌ وابتلعَتهمُ الأرضُ وأشارَ فجاءت ريحٌ وحملتْهم 

 شيءٌ، لا امتحانٌ ولا شكٌّ ولا جميعًا إلى الهواءِ، لمَا بقيَ 

صُلْحُ الحدَُيْبيَِةِ ولا تشكيكُ عُمَرَ وأمثالِ عُمَرَ ليأتوا إلى 

https://madrasatalwahy.org/


  37 
 

ما شككنا في رسالتكَِ النبيِّ صلَّّ الله عليه وآله ويقولوا: 

نا اليوم ، يقولُ رسولُ اللهِ صلَّّ الله عليه وآله: احلِقوا 1شَكَّ

رؤوسَكم، فيقولون: لم نُؤَدِّ الحجَّ فلن نَحْلِقَ! لماذا تحدثُ 
هذه الامتحاناتُ؟! كانوا يظنوّن أنّه عندما يذهبُ رسولُ 
الِله صلَّّ الله عليه وآله يجبُ أن يدعوَ فيتحوّلَ كلُّ 

لهواء، كلّا! ليسَ الأمرُ المُشركين إلى دُخانٍ ويتطايروا في ا
كذلكَ. يأتي المُشركون ويَقِفون في وجهِ النبيِّ صلَّّ الله 
عليه وآله والنبيُّ صلَّّ الله عليه وآله أيضًا لا يستطيعُ فعلَ 

شيءٍ، لماذا؟ لأنّه ليس مأمورًا بإعمالِ القُوى القاهرة، ليس 
 تَقُولُ إذِر ﴿مأمورًا، نفسُ الإلهِ الذي يقول في غزوةِ بَدْرٍ: 

كُمر رَبُّكُمر بثَِلاثةَِ  نر يمُِدى
َ
فيَِكُمر أ  لَنر يكَر

َ
للِرمُؤرمِنيَن أ

لينَ  َ رمَلائكَِةِ مُنْر أرسلنا لكم ثلاثةَ آلافِ   2﴾آلَّفٍ مِنَ ال

مَلَكٍ لنصِّكم وانتصارِكم فدمّروا كلَّ الكُفّارِ وقَضَوْا 
 عليهم، نفسُ هذا الإلهِ يأتي ويقول: قِفوا بجانبِ مكّةَ 

                            
: قال عمر والله ما 53/  5، سبل الهدى والرشاد ۷۷/  6الدرّ المنثور   1

  شككت منذ أسلمت إلاّ يومئذ
 .۱24( الآية 3سورة آل عمران ) 2

https://madrasatalwahy.org/


  38 
 

ويُغلِقُ طريقَ القهرِ والغَلَبةِ والنصِّ، نفسُ هذا الإلهِ يفعلُ 

هذا. يقول: ألستُ أنا الَله؟ أُريدُ أن أفعلَ هذا، ما هو 

قولُكم؟ أنا في غزوةِ بَدْرٍ أُرسِلُ الملائكةَ ـ كلُّ هذه نقِاطٌ 
مهمّة، أنا لا أحكي قِصَصًا هنا، أنا أذكرُ الحالاتِ التي قد 

يُّ إنسان، هذا هو المقصودُ ـ نفسُ الإلهِ الذي يُواجِهُها أ

يأتي هناكَ وبملائكتهِ يُنهي غزوةَ بَدْرٍ لصالحِ المُسلمين، 
هو نفسُه يأتي في صُلْحِ الحدَُيْبيَِةِ ويقول: قِفوا ولن 
تستطيعوا وعودوا إلى بُيوتكِم بدونِ قهرٍ وغَلَبةٍ وانتصارٍ، 

رؤوسَنا أمامَ نسائِنا فيقولون: لم نَعُدْ نستطيعُ أن نرفعَ 
وأطفالنِا! يقولون: ما شاءَ الُله علّ شَجاعتكِم! ماذا فعلتُم 
في غزوةِ بَدْرٍ وماذا فعلتُم في غزوةِ أُحُدٍ والأحزابِ؟! ماذا 

فعلتُم في سائرِ الُحروبِ؟! بمُجرّدِ أن جاءت قضيّةُ فتحِ 

سَنا مكّةَ عُدتُم جميعًا خائبين إلى بُيوتكِم؟! لن نَحلِقَ رؤو
َ شَعْرَنا، نأخذُ من أظافرِِنا ونَقُصُّ شَعْرَنا، ماذا  ولن نُقصِّّ

يفعلُ النبيُّ صلَّّ الله عليه وآله بهؤلاءِ؟ هؤلاءِ هم الذين 
حاربوا، ليسوا حَديثي إسلامٍ، لا! بل شاركوا في غزوةِ بَدْرٍ 

يوفِ في كلِّ هذه الحرُوب،  وأُحُدٍ والأحزابِ، حاربوا بالسُّ

https://madrasatalwahy.org/


  39 
 

مِقدارُ معرفتهِم؟ ما مِقدارُ إيمانِّم بكلامِ النبيِّ ولكن ما 

صلَّّ الله عليه وآله؟ حاربوا، حربٌ بدونِ إيمانٍ، هذا هو. 

حربٌ بدونِ وُثوقٍ بالطريق! لأنّّم لو كانوا واثقِين، 
فعندما يقولُ النبيُّ صلَّّ الله عليه وآله: احلِقوا، يَحلِقون، لم 

هامِ نفتحْ مكّةَ؟ الأفضلُ ألّا نفت حَها! نعودُ، لا نُصابُ بالسِّ

يوفِ فنكونُ أكثرَ راحةً، فلنعَُدِ الآنَ، لقد قلتُ  والسُّ
هَبِ!  لزوجتي سأذهبُ وأُحضِرُ لكِ كيلوغرامًا من الذَّ
نذهبُ إلى مكّةَ ونفتحُ بيتَ أبي سُفيانَ وأبي جَهْلٍ ونُخرِجُ 

هَبِ الذي لم أشتِرهِ  هَبِ، وكلُّ هذا الذَّ لكِ حتّى  أكياسَ الذَّ
هَبِ  الآن، الآن سأذهبُ وأملُأ كلَّ أكياسي بالذَّ
والمُجوهراتِ والألماس وأُغطّي جَسدَكِ من رأسِكِ إلى 

هَبِ، والزوجةُ جالسةٌ في المدينةِ تعدُّ الأيّامَ  قدَمَيْكِ بالذَّ

هَبِ، والآن  لعودةِ زوجِها وإحضارِه عِدّةَ أكياسٍ من الذَّ
فعلتَ؟ لا شيءَ، ذهبنا إلى هناكَ تراهُ يعودُ، حسناً ماذا 

رةَ رؤوسِنا  وبقينا بضِعةَ أيّامٍ وحَكَكْنا لِحانا وحَكَكْنا مُؤخِّ
قليلًا، ثمّ وقّعوا اتّفاقيّةَ صُلْحٍ وقالوا: عودوا إلى أماكِنكِم، 

ما شاءَ الُله! هل يُقالُ لكم رِجالٌ؟! يضعُ كلَّ هذا في ذهنه! 

https://madrasatalwahy.org/


  40 
 

الأمورَ الواحدة تلوَ  ها! ما هذا؟ وَسْوَسةٌ. يضعُ هذه

الأخرى في ذهنهِ فتتوقّف النَّفْسُ فجأةً! لقد كان الطريقُ 

مفتوحًا بينهَ وبيَن النبيِّ صلَّّ الله عليه وآله حتّى الآن، 
فيُغلَقُ فجأةً، يا للهولِ، ألم يحدثْ لنا هذا من قبلُ؟ يُغلَقُ 

ويقول:  فجأةً، وعندما يُغلَقُ يأتي النبيُّ صلَّّ الله عليه وآله

هولةِ رؤوسَنا؟!  احلِقوا، ماذا نَحلِقُ؟! هل نَحلِقُ بهذه السُّ
لٌ وقد  مجموعةٌ ممنّ آمنوا يَحلِقون رؤوسَهم، والأمرُ مُفصَّ
سمعتُموهُ وقد قلتُه لكم بنفسي، حسناً الحقُّ مع النبيِّ صلَّّ 

الله عليه وآله أم مع أبي سُفيانَ؟! أبو سُفيانَ يقول: تفضّلوا 
صادقين تعالَوْا، ألستَ أنتَ رسولَ الِله؟ وهو  إن كنتم

أيضًا يأتي إلى هناكَ ويستعرِضُ قوّتَه ويزيدُ من إغاظتهِم! 

ا المُسلِمون! إن كنتم صادقين فتفضّلوا! أنتمُ  يقول: أيهُّ

الذين كنتم تقولون حتّى الآن إنّ الملائكةَ خلفَنا وأمامَنا 
 ملائكةُ؟!وعن يَميننِا وشِمالنِا، فأينَ ذهبتِ ال

، يقول: لو جئتُم عشَر  ولكن ذاكَ الذي هو ثابتٌ، قويٌّ
مرّاتٍ أخرى، فهذا الكلامُ لا يدخُلُ عقولَنا، لدينا هذا 

النبيُّ والسلامُ! لو جِئنا مائةَ مرّةٍ وهُزِمنا وصَعِدنا ونزَلنا، 

https://madrasatalwahy.org/


  41 
 

فإنّا نضحكُ، أصلًا نُريدُ أن نُّزَمَ، ومَن قالَ يجبُ أن 

؟! أصلًا أ صابَنا مَرَضٌ كَرِهْنا معهُ الانتصارَ! النبيُّ ننتصَِّ

صلَّّ الله عليه وآله يُريدُ هؤلاءِ وهذا النوعَ من الناس. 
هؤلاءِ ينفعون النبيَّ صلَّّ الله عليه وآله والطريقَ. هؤلاءِ 
لوكِ. هؤلاءِ ينفعون لهذا الهدفِ، ذاكَ الذي  ينفعون للسُّ

، يفرحُ عندما يُهزَمُ يضحكُ أكثرَ مماّ يضحكُ  عندما ينتصُِّ
أكثرَ ويقول: ما شاءَ الُله، كم كان جيّدًا! هُزِمنا، فلنعَُدِ الآنَ 
مسرعين إلى بُيوتنِا. لذا قال إنّ المسألةَ ليست بكون النصّ 

 حليف هذا الجانبِ أو ذاكَ. 
هداءِ عليه السلام عندما تحدّثَ مع أصحابهِ  وسيّدُ الشُّ

فقاء، في تلكَ الليلةِ الأخيرة، كان  ا الرِّ حديثُه هذا، قال: أيهُّ

عوا الحلَْوَى هنا، غدًا هزيمةٌ ظاهريّةٌ وبحسب  غدًا لن يُوزِّ

تقدير عامّة الناس، فماذا قال الأصحابُ؟ قالوا: ماذا تعني 
الهزيمة؟ أينما كنتَ أنتَ قُلْ لنكُنْ معكَ. سيقتلونكَ! هذا 

حيًّا  أفضلُ! الآن أولئكَ الذين عليهم دُيونٌ، لو بقيتُ 
يْنَ، وغدًا سنتخلّصُ من  لعشِر سنواتٍ لكنتُ سَدَدتُ الدَّ

يْنِ أيضًا، وذاكَ الذي لديه مُشكِلةٌ مع بيتهِ يقول:  عِبْءِ الدَّ

https://madrasatalwahy.org/


  42 
 

الحمدُ لِله! لن أعودَ لأرى هذه الأمورَ الباطلةَ! الجميعُ في 

تلكَ الليلةِ كانوا مُستمتعِين ويضحكون ويمزَحون، قَتْلٌ! 

 ذه المسائلُ؟!شَهادةٌ! ما ه
المؤمنُ عندما يُريدُ أن يبدأَ طريقًا يجبُ أن يكونَ هذا 
هو هدفُه، أوّلاً كان المرحومُ العلامةُ يقول: مَن يُريدُ أن 

خَ الهدفَ في ذهنهِ ثمّ  لوكِ فيجبُ أوّلاً أن يُرسِّ يدخُلَ في السُّ
يدخُلَ، لا أن يأتي بسُِرعةٍ. كلّما رسّخَهُ في البدايةِ أكثرَ، 

كلّما فكّرَ فيه أكثرَ، وكلّما حلّلَ المسألةَ أكثرَ، وكلّما أخذَ و

في الاعتبارِ تقلُّباتِ الطريقِ ـ فهي ليست دائمًا حَلْوَى ـ 
وكلّما تصوّرَ تقلُّباتِ الطريقِ بشكلٍ أفضلَ، كان طريقُه 
سهلًا، يسيُر بسُِهولةٍ أكبر. هذا أيضًا من مسائلِ وبرنامجِ 

 قتُ.الليلةِ وقد مضى الو

إن شاءَ الُله نأمَلُ أن يوفّقَنا الُله بأن يَهَبَنا هو بَصيرتَه، 
تَه، ويأخذَ هو بأيدينا، وهذا المِقدارُ يمكننُا أن  ويَهَبَنا هو هِمّ

https://madrasatalwahy.org/


  43 
 

مالِ بد « »آش كَشْكِ خاله ات است...»نقولَه للّه، يا الله 

  1«بيخ ريش صاحبش!

أكله فهو هذا حساءُ خالتكَِ فسواء أكلته أم لم ت»يقول: 
فنحن محسوبون عليك علّ كلّ حال. « محسوب عليك

ديئةُ تبقى عندَ صاحبهِا!»و وهو مجبر علّ « البضِاعةُ الرَّ

الاهتمام بها دون غيره، فلو شئت لما أفهمتنا، والآنَ بعدَ أن 
أفهَمْتَنا، فعليكَ أن تتحمّلَ عِبْء ذلك! لو شئت لما 

ا! في النهاية، هذا الطعامُ أفهمتنا، ولكنكّ في النهايةِ أفهَمْتَن

هيُّ والمطلوبُ أنتَ أعددتَه لنا، وهذا البُستانُ أنتَ  الشَّ
أريتَناهُ، وهذه النِّعَمُ أنتَ أظهرتَها لنا، وهذه الألطافُ أنتَ 
فعلتَها بنا، وأنتَ سمّيتَ نفسَكَ كريمًا، وحاشا لكرمِكَ أن 

أن يأخذَ هو تُخيِّبَ عبدَكَ عن بابكَِ. فإن شاءَ الُله نأمَلُ 

نفسُه بأيدِينا في ظلِِّ مقامِ ولايتهِ، وبكِرَمِه وعظمتهِ يغفِرَ 
عُيوبَنا ونقائِصَنا بِقلمِ العفوِ والغُفران، ويتعاملَ معنا 

                            
ن في اللغة الفارسيّة يعنيان أنّه علّ أيّ حال أنت مسؤول عن هذا مثلان شعبيّا  1

 العمل، وأنّ الأمر المنسوب إليك أنت مجبر علّ رعايته. )م( 

https://madrasatalwahy.org/


  44 
 

بفِضلِه وكرَمِه لا بِعدْلهِ وقضائِه. وأن يجعلَنا دائمًا شاكرين 

 لهذه النِّعَمِ. 

  

 اللَّهمَُّ صلِّ على محمدٍّ وآلِ محمدٍّ 

https://madrasatalwahy.org/

	المعرفة ودلالتها على الله وشروطها
	مسؤوليّة العالم أعظم، لماذا؟
	أيّ معرفةٍ تُوصلُ إلى الله؟ قصّة العجوز مثالاً
	قصّة السيّد الحدّاد وتفسيره لمعنى التوحيد في الصلاة
	صلاةُ عليّ عليه السلام وصلاةُ العجوز: هل هما سواء؟
	"أرِحنا يا بلال": لماذا اشتاق النبيّ للصلاة؟
	هل اكتفينا بظاهر الصلاة أم سعينا لجَوْهرها؟
	"الناقدُ بصيرٌ بصيرٌ": كيف يرى الله أعمالنا؟
	حقيقةُ الصلاةِ عند العارفين: قصّةُ العلاّمةِ مع السيّد الحدّاد
	قصّتان متقابلتان: أمنيةُ الحورِ العين وأمنيةُ لقاءِ الله
	الوثوقُ بالدليل: أيُّ معرفةٍ تُورِثُ الاطمئنان؟
	قصّةُ مَن يتحدّثُ عن الموتِ وهو يخشاه
	حالُ المؤمنِ المتوكّلِ عند سماعِ خبرِ الموت: قصّةُ الشيخ الأنصاريّ
	قصّةُ مَن يقولُ "لا أدري" ولا يبحثُ عن العلمِ
	هل معرفتُنا كمعرفةِ الإمامِ السجّادِ عليه السلام؟
	نعمةُ معرفةِ مدرسةِ أولياءِ الله: ماذا كنّا نصنع لولاها؟
	أهميّةُ الوُثوقِ بالطريقِ حتّى لو خالَفَ الظاهرَ
	قصّةُ صُلْحِ الحُدَيْبِيَةِ: كيف يُمْتَحَنُ الوُثوقُ بالنبيِّ صلّى الله عليه وآله؟

