
 
 

 

  

 هو العليم

  

 إلى ماذا ينظر الله وملائكته من أعمالنا؟ 

 ضرورة إعداد القلب لتلقيّ الحق

  

 الجلسة الثانیة -هـ. ق  ۱٤٢٩سنة  -شرح دعاء أبي حمزة الثمالي 

  

 محاضرة القاها

 آية الله الحاج السيدّ محمدّ محسن الحسينيّ الطهراني 

 قدسّ الله سره

  

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 أعوذُ باِللهَ منَِ الشَّیطانِ الرَّجیم

 بسِمِ اللهَ الرَّحمنَِ الرَّحیم

 وصلَّى اللهَ علَىَ سيّدنا و نبیّنا أبي القاسم محُمَدّ  

 وعلى آله الطّيبين الطاّهرين و اللعنة علَىَ أعدائهِمِ أجمعَينَ 

  

  

أدعوك یا ربّ راهبًا راغبًا راجیًا خائفًا إذا رأیت »

 «. فزعت وإذا رأیت كرمك طمعتمولاي ذنوبي

یا ربّ أدعوك وآتي إلیك بهذه الحالة، وبهذا الوضع 
وبهذه الكیفیّة، وحالتي هذه لیست حالة تصنعّ، لست 
أمثّل، فالإنسان یمثّل أمام الناس، ویتلاعب أمام الناس، 

أمّا مع الله فلا یمكنه أن یمثّل، فإنّه سیكون قد أتعب نفسه 
ام الناس ونتظاهر بالحالة الجیّدة أمامهم عبثًا، نحن نمثّل أم

بحیث نكون على النحو المطلوب ولا یرد علینا اعتراض 

 …ولا یظهر من عملنا نقص، هكذا

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

 إلى ماذا ينظر الله وملائكته من صلاتنا؟

أمّا مع الله فلا، وكذلك الملائكة وتلك النفوس 
المسیطرة والمسلّطة على النفوس فإنّ تلك الحقائق 
العلویّة والمجرّدة لا تصدّق هذه التمثیلیّات والألاعیب 

والنفاق، وآذان هؤلاء لیست على هذه الأمور، فلو رتّبنا 

أنفسنا ألف مرّة وقت الصلاة ورتّبنا طرفي العباءة بشكل 
بحیث لو التقطت لنا صورة وكانت شفّافة ودقیقة لما  جیّد

رأینا هذه العباءة تمیل إلى هذا الجانب أو ذاك میلیمتًرا 
واحدًا! فهؤلاء لا ینظرون إلى هذه الأمور، لا ینظرون إلى 

هذه الأمور، هؤلاء ینظرون إلى قلبك لمن تصلّّ؟ هل 

 . تصلّّ لأجل الكاميرا أم لأجلنا؟ إلى هذا ینظر هؤلاء

 صلاة مع تقويم ظهر المصلّي )قصّة(

لقد ذكرت للرفقاء مرّة أنّّ وقبل أن ألبس العمامة 

بأن أشارك  المرحوم العلّامةوكنت أدرس في قم أوصانّ 
في صلاة الجماعة للشیخ محمّد علّ الأراكي عند المساء، 

وكنت أذهب كلّ لیلة إلى هناك، وكان یعطي هو درسًا في 
كنت أدرس كتاب المعالم حینها، المدرسة الفیضیّة، و

https://madrasatalwahy.org/


  4 
 

وكنت مع ذلك أشارك كمستمع في درس الخارج الذي 

ا، فقد كنت أذهب  كان یلقیه أیضًا، وكان الأمر مضحًا جدًّ

حینها ولم تكن المدرسة الفیضیّة كما هي الآن حیث 
أصلحت ورمّّت، بل كان لها حالتها السابقة، فكان یلقي 

وكنت واحدًا من  دروسه هناك، وكنت أنا أذهب أیضًا

تلامذته! فلو قیل لي الآن هل كنت تشارك في درس 
الخارج لآیة الله الأراكي؟ أقول: نعم. وكلامي صحیح 
أیضًا، فقد كنت أشارك في درسه والحال أنّّ كنت أدرس 

 كتاب المعالم حینها.
شیئان عجیبان هما ابرد من یخ *** شیخ یتصبّى 

 صبيّ یتشیّخ

ا أبرد من الثلج *** شیخ یقول: شیئان عجیبان هم
 یتصابى وصبيّ یتشیّخ

وبعد أن ینتهي الدرس كان یصلّّ جماعة، في الصیف 

في باحة المدرسة وفي الشتاء في مكان الدرس نفسه، 
 وكنت أشارك في صلاة الجماعة التي كان یقیمها.

https://madrasatalwahy.org/


  5 
 

ا،  وذات یوم كنت جالسًا في الخارج وكان الهواء حارًّ

نیت قلیلًا فلم أكن مستقیمًا، وأثناء التشهّد كنت قد انح

وكان إلى جانبي عالم كبير في السنّ، ولا یزال الآن على قید 
الحیاة وهو من المعروفين أیضًا، فلو ذكرت اسمه ربّما 
عرفه الجمیع، كان جالسًا فمدّ یده الیسرى وجلّس ظهري 

فاستقمت قلیلًا، وبعد بضع ثوان أحنیته من جدید فقد 
لثانیة مدّ یده وجلّس ظهري، فقلت كنت هكذا، وللمرّة ا

بما أنّه هكذا دعني أجعلها لعبة، فكنت أنحني وأستقیم 

لخمس أو ستّ مرّات، قلت من الجیّد أن نرى نتیجة هذا 
الفقه الذي درسوه، دعني ألقّنه درسًا، فدراستهم للفقه 

هذه تتضمّن هذه الأشیاء، وعندما انتهت الصلاة غضب! 

وقعت على الأرض: لماذا تفعل ذلك آه آه وكأنّ السماء قد 
 في الصلاة؟! 

 : وماذا جرى؟! فقلت

 : لقد انحنیتَ هكذا.قال

https://madrasatalwahy.org/


  6 
 

: لا مكان للانحناء والاستقامة فأنا أتشهّد. قلت

وطبعًا ینبغي أن یكون الإنسان مستقیمًا أثناء التشهّد ولكن 

 لا إشكال في قلیل من الانحناء. 
 …: یا سیّدفقال

نت موظّف لتقویم انحنائي : لديّ سؤال: هل أفقلت

أثناء التشهّد أم أنّك تتشهّد؟ اهتمّ بعملك واقرأ تشهّدك 
وانظر ماذا تقول فما معنى أن تكرّر تقویم انحناء ظهري 
بیدك، فهذه لیست صلاة! فهل التفتّم؟! حسناً فهذه القصّة 

 نقلتها لتسلیتكم.
هذه الصلاة لا تصل إلى الله، هذه الصلاة التي 

قوّم انحناء الآخرین أثناءها لا ترفعها الملائكة تصلّیها وت

ا انظروا إلى هذا التشهّد بعد  فأین هو تركیزك أنت؟! حقًّ
التشهّد وبعد الصلوات: السلام علیك أيّّا النبيّ ورحمة 
الله وبركاته، السلام علینا وعلى عباد الله الصالحين، 

السلام علیكم ورحمة الله وبركاته لو أردت أن أتكلّم 
حول هذه السلامات الثلاث فإنّّا تحتاج إلى شهر كامل، 
وأنّه كیف أنّ هذه الصلاة التي هي لله أدخل الله فیها 

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

نبیّه؟! كیف دخل فیها العباد الصالحون؟ وكیف دخل هذا 

المصلّّ نفسه فیها؟! فنحن في النهایة نصلّّ لله فما معنى 

 السلام على النبيّ؟! وما معنى السلام على عباد الله
الصالحين؟! ونحن أنفسنا؟ نحن الذین نقوم بهذا العمل 
ما معنى دخولنا؟! ولكن بدلاً من أن نفكّر في هذه الأمور 

والالتفات إلى هذه المعانّ ننظر هل استقام هذا أم انحنى 
بظهره؟! وهل أمال هذا برأسه وذاك من أین یصدر 
صوته؟! فما هذا؟! هل هذه صلاة؟! نعم؟! أهكذا نعلّم 

ناس الصلاة نحن؟! هكذا؟! أم مثل أولیاء الله والعرفاء ال
الذین عندما یقولون الله أكبر لا تعود تدرك في أيّ حالة 

 هم! لا تعود تدرك! 

 كيف كانت صلاة السيدّ الحداّد رضوان الله عليه؟

 السیّد الحدّادیقول: عندما كان  المرحوم العلّامةكان 

یقول: الله أكبر، فعندما كناّ ننظر إلى عینه كناّ نرى وكأنّ 

عینه لا ترى أيّ مكان! فهذا نوع من الصلاة أیضًا، تنظر 
العين ولكن لا ترى شیئًا هل رأیتم مثل هذا؟! أحیانًا 

یسرح فكر الإنسان وهو ینظر في اتّّاه معيّن، ومهما تحدّثت 

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

لى مكان معه وحرّكت یدك فلا یرى، ففكره منصبّ ع

آخر. هل رأیتم الأطفال أحیانًا یسرح فكرهم في شيء ولا 

یتمكّن الإنسان من تنبیههم ولفت نظرهم فعندما یقول: 
الله أكبر ینظر ولكن لا یرى، لا یرى أمامه جدارًا، لا یرى 
أفرادًا فلا یعرف أین مضى فلان، أن ذهب فلان؟ أین 

تي یقول ذهب هذا الإنسان؟ إلى أین؟ هذه الصلاة هي ال
الأولیاء علّموها للناّس، هذه الصلاة هي صلاة تنهى، 
وهؤلاء الذي یعترضون ویقولون: نحن نصلّّ بهذا 

إنِ َّ ﴿المقدار فلماذا نعصي إلى هذا الحدّ؟! ألیس لدینا 
رِ 
المُْنكْ  اءِ و  حْش  نِ الفْ  ٰ ع  ة  ت نهَْ  لَ  ؟ نعم یا عزیزي! 1﴾الص َّ

ن لیست هذه الصلاة إنّ الصلاة تنهى عن الفحشاء، ولك

التي نرتّب أثناءها العباءة حتّى لا تقع العمامة ولا نتحنّك 
من تعمّم ولم یتحنكّ »أثناءها كما لدینا في الروایة: أنّ 

 2«فأصابه داء لا دواء له فلا یلومنّ إلا نفسه

                            
  .45سورة العنكبوت، الآیة  1
 .46٠، ص 6لكافي، ج ا 2

https://madrasatalwahy.org/


  9 
 

فیا أيّّا الذین یقولون للناّس إنّ التحنكّ من الأمور 

بالكراهة الشدیدة في أن لا المؤكّدة حتّى إنّ بعضهم قائل 

یتحنكّ المعمّم أثناء الصلاة، والتحنكّ یعني أن نأتي 
بطرف العمامة من الأعلى ویمرّ تحت الحنك والفكّ 
الأسفل، هذا معنى التحنّك، ثمّ بعد أن نقول للناّس ذلك 

نقف نحن للصلاة ولا نتحنّك، وأنا أرى في هذه 
شبيري الزنجانّ الصلوات التي شاركت فیها أنّ آیة الله 

حفظه الله یتحنكّ أثناء الصلاة، فقد رأیته یفعل ذلك وكم 

 هو عمل جیّد.

 إلى ماذا تنظر الملائكة من حديثي هذا؟ 

حسناً، فإلى ماذا تنظر الملائكة؟ هل تنظر الملائكة 
إلى الدیكور أم إلى الحقیقة؟! إلى ماذا تنظر؟ هل تنظر 

لرفقاء والأصدقاء الملائكة إلى أنّنا الآن أتكلّم مع ا

وأشرح لهم دعاء أبي حمزة الثمالي وقلوبنا مستأنسة بأنّا نقرأ 

ونردّد عبارات الإمام السجّاد وذلك في لیالي شهر رمضان 
المبارك، وبمستوى فهمنا نحن، وإلا فإنّ الوصول إلى 

ا عنيّ وعن أمثالي! فنحن نجلس  هذه المبادئ بعید جدًّ

https://madrasatalwahy.org/


  1٠ 
 

ؤلاء الأعاظم یقولون: ونتكلّم بمستوى فهمنا نحن، وه

لا بأس، تعال وتكلّم بمستوى فهمك فنحن نقبل منك، 

ولم یقل أحد إنّ علیك أن تبيّن هذه الكلمات تمامًا كما 
قصدها قائلها، كلّا فلا معنى لهذا، ولا یمكن أن یتوقّع 

 شيء من هذا القبیل أبدًا، فنحن نأتي ونتكلّم. 

ل أنا أم والآن الملائكة یأتون وینظرون ماذا أقو
ینظرون إلى هذا المسند، فأنا لدي هنا مسند من نوع 

وهذه  …خاصّ وهو نوع من الدیكور وأمثال هذه الأمور

الألاعیب وأن تصوّرنا الكاميرا بشكل جیّد، والحمد لله 
لا وجود هنا للكاميرا، ونحن مرتاحون، ولا یمكن 

 للملائكة أن تطالبنا بذلك، فهذا أمر لا وجود له في الوقت

الحالّي، أمّا من هذه المسجّلات وأمثالها فهناك إلى ما شاء 
الله، وربّما يجدون فیها شیئًا يخلّ بالصفاء والإخلاص 
والصدق وأمثال ذلك، وإلا فالحمد لله لا وجود للكاميرا 

حتّى تأتي الملائكة وتنظر وتقول: الآن أنت تأتي إلى هذا 
ة؟ كنت جالسًا المكان وتفتح كتاب مفاتیح الجنان بأيّ نیّ 

في غرفتك في الأعلى تكتب فماذا نویت؟! وماذا كان 

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

قصدك حين المجيء إلى هنا؟! النزول إلى هنا والحدیث 

مع الرفقاء والأصدقاء وبثّ شجون القلب وبیان 

المعارف ماذا كان يجري في ضميرك؟! نعم یأتون إلیه، 
فیأخذونه ویقولون له: انتهى الأمر، ولم یعد هناك دیكور 

 فهذا ما یرتبط بي أنا. …مظاهر وأمثال هذه الأمور وو

 إلى ماذا تنظر الملائكة من مشاركة الحاضرين؟

وأمّا بالنسبة إلى الرفقاء فإنّّم یقولون لهم الأمر نفسه، 

ولكن بطریقة أخرى، أنا یسألونني بنحو، وهم یسألونّم 
بنحو آخر، فكلّ إنسان بنحو، فالمستمع یسألونه بطریقة، 

دعون، ویسمعون في آن والمتك لّم یسألونه بطریقة، ولا يخخ

واحد بدقّة، أیعقل ذلك؟! فمثلًا لو تكلّم معكم جناب 
السیّد فلان من هذه الجهة فإنّكم تصغون إلى كلامه بدقّة، 
ولو تكلّم من جهة أخرى أیضًا فلان فإنّ أذنًا منك تسمع 

هذا وأذن أخرى تسمع ذاك، فهذا لا یمكن، ولو أردتم أن 

تسمعوا نصفًا لهذا ونصفًا لذاك فلن یكون استماعكم 
دقیقًا، ولكنّ هؤلاء الملائكة الذین هم على أكتافنا 

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

دقیقون إلى درجة تّعلهم یسجّلون في آن واحد كلّ ما 

 يخطر في أذهان الحاضرین، فأیّة قدرة هذه؟! 

سبب قدرة الملائكة على تسجيل ما في قلوب الجميع في آن  

 واحد

ع إلى التجرّد، فلیس في عالم التجرّد تزاحم، إنّّا ترج

ولیس في عالم التجرّد تمانع، ولیس فیه تنازع، وأنتم إذ 

جلستم هنا فلن یعود بإمكان رفیقكم أن يجلس في 
مكانكم؛ لأنّ هناك بين المادّتين تمانعًا وتنازعًا، فللمادّة حدّ، 

مكان حدّ مكانّّ، ولها كمّ، ولها بأیّن، والتأیّن مكان، وال

محدّد بحدّ، ویسبّب التنازع والتزاحم، ولكن لیس الأمر 
هكذا في المجرّدات، بل یوجد أمران مجرّدان في آن واحد، 
وكان المرحوم العلّامة یقول: ألا ترون في جلسات الذكر 

أنّ أمرًا واحدًا یأتي فتأخذه دفعة واحدة تلك النفوس التي 

رى أنّ ستّة من لديّا قابلیّة لأن تأخذه، وفي آن واحد ت
الحاضرین قد استقبلوا أمرًا واحدًا. وكان یقول: إنّ من 

مؤیّدات وحدة الوجود وحدة الواردات التي تحصل 
لأفراد مختلفين في آن واحد. فلو لم تكن هناك حقیقة واحدة 

https://madrasatalwahy.org/


  13 
 

لشيء ما فكیف یمكن أن يحصل لاثنين؟ المفروض أن 

ك، والأمر يحصل لهذا شيء أولاً ثمّ بعد دقیقتين يحصل لذا

نفسه أیضًا يحصل لثالث بعد دقیقتين، وهكذا، ولا یمكن 
أن يحصل في آن واحد، فالماء الواحد الذي يجري في ساقیة 
إذا أراد أن یدخل مزرعة فإنّه لا یمكن أن یصل إلیها دفعة 

واحدة ویرويّا، بل هو یصل أوّلاً إلى هذ المزرعة ثمّ الماء 
ذا واحدًا تلو الآخر، اللاحق یأتي إلى مزرعة أخرى وهك

أمّا أن یأتي الماء دفعة واحدة وفي آن واحد فيروي هذه 

 الأرض وتلك فهذا ما لا یمكن.
ولكن هنا یمكن أن تأتي واردة واحدة ودفعة واحدة 

تستقرّ عند خمسة أفراد في مكان واحد، هؤلاء الخمسة 

المتّصلون، ویمكن أن یكون أحدهم في المجلس ولكنّ 
في طبق الخضار الذي تعدّه زوجته وتضعه  فكره في البیت

على المائدة، فهو من داخل الجلسة یفكّر في طبق الخضار، 

فهذا لا تحصل له تلك الواردة، وهكذا المسائل الأخرى 
بعد طبق الخضار، أمّا الذین هم في حالة من الذكر ولا 
یفكّرون في طبق الخضار أو غيره وقد نظّفوا قلوبهم من 

https://madrasatalwahy.org/


  14 
 

ت ولا تتّصف نفسه إلا بشيء واحد، فإنّك جیمع التعلّقا

ترى أنّ تلك الواردة تستقرّ عنده وذاك أیضًا وذاك. فلماذا 

ذلك؟ لأنّه لا معنى للتزاحم والتنازع في المجرّدات، إنّّما 
للمادیّات، فهذه المنازعات والمشكلات هي لعالم المادّة، 

معنى وكلّ هذا الصراع والاقتتال هو للمادة، أمّا هناك فلا 

 لذلك. 

 ماذا ترفع الملائكة من صلاتنا وأعمالنا؟

فما ترفعه الملائكة وتسجّله هو تلك الحقائق الخفیّة 
عن الأنظار والتي یشتغل بها كلّ إنسان في نفسه، 

فالملائكة تهتمّ بهذا، ولا شأن لهم بأنّك صلّیت صلاة 

العشاء أربعين ركعة بدلاً من أربع ركعات، صلّ أربعين 
ركعة بدلاً من ركعتي صلاة الصبح أو مائتي ركعة، صلّ 

فلا شأن لي بذلك، ما يّمّني هو تلك الحقیقة التي ما شئت، 

على أساسها تصلّّ، وذلك المقدار من الخلوص الذي 

وقفت بين یدي الله على أساسه، وتلك الذهنیّة وتلك 
الخواطر وذلك الوضع والحضور في هذا الجوّ وفي هذا 

الاستقبال لحضرة الله، هذا الحضور هو الذي تسجّله 

https://madrasatalwahy.org/


  15 
 

من الحضور؟ في أيّ أفكار أنت؟! الملائكة. فكم لدیك 

في أیّة حالة أنت؟ بأيّ شوق تصلّّ؟ تصلّّ متعبًا تقول: 

، حسناً …الویل لي إن لم أصلّ فسأعاقب غدًا یوم القیامة
كان بإمكان الله أن یرفع هاتين الركعتين وأن يجعل 
المغرب خمس ركعات، فلو فعل ذلك لنمنا حتّى الظهر، 

 بهذه النیّة. فلا فائدة من هذه فكم هو جمیل! فنقوم فنصّلّ
 النیّة، قال الشاعر: 

اى *** غير تسلیم و در كف شير نر خونخواره

 اى؟!رضا كو چاره
والمعنى: أنت في ید ذكر أسد سفّاك للدماء *** 

 فماذا بیدك من حیلة سوى التسلیم والرضا؟! 

فهذا ما یأخذه الملائكة ویمضون به، هذا هو المقدار 
ه من الصلاة، یقولون: لقد صلّى صلاة لا الذي یأخذون

رأس لها ولا باطن، فهذا یصلّّ هكذا خوف العقاب غدًا، 

والله قال: حسناً فهذا حدّه بهذا المستوى! وهناك صلاة 
صلّاها أمير المؤمنين بذلك الوضع وتلك الحالة التي 
جعلت الملائكة غير قادرین على أخذها وحفظها 

https://madrasatalwahy.org/


  16 
 

لله لا تستطیع الملائكة تقبّلها، وتقبّلها، فصلاة أولیاء ا

 فاعلموا أنّ هناك اتّصال بذات الله. 

وإن كان الرفقاء یذكرون یبدو أنّنا تحدّثنا على ما أذكر 
حول هذه المسائل، ویبدو أنّّ لم أصبح عجوزًا كثيًرا! ولا 

یبدو أنّنا تحدّثنا حول كیفیّة  …یزال لديّ شيء من الذاكرة

بد الذي وصل إلى مقام الفناء لا الصلاة وكیف أنّ هذا الع
یرى معبودًا، ورؤیة معبود وأنّك أنت في هذا الجانب وهو 
في ذاك الجانب یسمع، یرى الإنسان في العبادة شخصًا 

فیعبده فهذا الكلام كلّه خطأ. فهذه عبادات العوامّ، ففي 
عبادة العوامّ یرى الإنسان الله، أي يحسّ به، ثمّ یصلّّ له، 

لعوامّ ینظر الإنسان إلى عابد ومعبود من وفي عبادة ا

حیثیّتي العبادة ومن جانبين، وفي عبادة العوامّ یصوّر 
الإنسان لنفسه مخاطبًا ثمّ يخاطب هذا المخاطب الذهنيّ 

وهذا جیّد    1﴾إيَّاك نعبد وإيَّاك نستعين﴿له فیقول له: 

أیضًا، وینبغي أن یكون الأمر هكذا وفق القواعد، لأنّّم 

                            
  .5سورة الفاتحة، الآیة  1

https://madrasatalwahy.org/


  17 
 

النهایة، والاسم على المسمّى، فهم أناس لا  عوامّ في

 . …یملكون فهمًا للمعانّ والمسائل الرفیعة

التي تحدّثت عنها والتي لا  السیّد الحدّادفما هي صلاة 
یرى فیها إلى أین ینظر؟ ماذا یرى هنا؟ ماذا یرى؟ بماذا 

وهنا روایة عن  …یشعر؟ ذلك الذي عندما یقول الله أكبر

یه السلام وأنّ الإمام كان أثناء قراءة الإمام الصادق عل
الحمد فوصل إلى إیّاك نعبد وإیّاك نستعين، وفجأة أغشي 
علیه وسقط على الأرض وأغمي علیه، ثمّ قال: عندما 

قلت إیّاك نعبد وإیّاك نستعين تكرّر ذلك على لسانّ وتكرّر 
وتكرّر حتّى رأیت أنّ من أخاطبه بإیّاك نعبد وإیّاك نستعين 

فهذه هي الصلاة التي ینقلها  1ه یقولها على لسانّ.هو نفس

                            
: وَ عَنهْخ 352، ص ۱نقلًا عن المحجّة البیضاء ج  3۰6، ص ۱معرفة الله، ج 1

لَاةِ حتى خَرَّ مَغْشِیَّاً عَلَیْهِ؛ فَلَماَّ أفَاقَ  أنَّهخ »علیه السلام:  قَتْهخ في الصَّ ئِلَ عَنْ حَالَةٍ لَحِ سخ
دخ هَذِهِ الآیَةَ عَلَى قَلْبيِ حتى سَمِعْتخهَا مِنَ قِیلَ لَهخ في ذَلكَِ، فَقَ  الَ: مَا زِلْتخ ارَدِّ

دْرَتهِِ  عَایَنةَِ قخ تَكَلِّمِ بِهَا، فَلَمْ یَثْبختْ جِسْمِي لمِخ  .«المخ
]ص « فلاح السائل»وفیه أیضًا: یقول السیّد ابن طاووس رحمه الله في كتاب 

وِيَ أن مَوْلَانَا ۱۰۸و  ۱۰۷ ادِقَ ]عَلَیْهِما [: فَقَدْ رخ دٍ الصَّ مََّ لَامخ جَعْفَرَ بْنَ محخ [ السَّ
ئِلَ: مَا الذي أوْجَبَ مَا انْتَهَتْ  شِيَ عَلَیْهِ. فَلَماَّ أفَاقَ سخ رْآنَ في صَلَاتهِِ، فَغخ كَانَ یَتْلخو القخ

: كَ إلیه؟ فَقَالَ مَا مَعْناَهخ رْآنِ حتى بَلَ » حَالخ رخ آیَاتِ القخ غْتخ إلَى حَالٍ مَا زِلْتخ اكَرِّ

https://madrasatalwahy.org/


  18 
 

المرحوم الوالد عن أستاذه، فأیّة صلاة هي هذه؟! فهنا لا 

یعود الإمام الصادق یرى معبودًا، یرى أنّه هو یقول: إیّاك 

 نعبد فمن الذي یراه إذن؟! لا أحد، لا یرى أحدًا. 

 الأمل برحمته للوصول إلى مراتب الولاية الرفيعة

لیس لنا نحن، أمّا نحن فلنقرأ بشكل صحیح ما  وهذا

هو للعوامّ، والباقي معفوّ عنه، فذاك لیس لنا، ولكن أرید 
أن أقول إنّ هذه الأمور موجودة وعلینا أن لا نیأس، فهذا 

خطأ، علینا أن لا نیأس من رحمة الله ومن لطف الله، علینا 
 أن لا نیأس، علینا أن لا نیأس. 

إلى هنا كانوا في البدایة مثلنا  وهؤلاء الذین وصلوا

فهم لم يخرجوا من بطون أمّهاتهم عارفين، بل كان یصدق 
يئًْا﴿علیهم قوله:  ُ ﴿كغيرهم من الناس ﴾لَ  ت عْل مُون  ش  اللَ َّ و 

يئًْا اتكُِمْ لَ  ت عْل مُون  ش  ه  م َّ
ُ
كُمْ مِنْ بُطُونِ أ خْر ج 

 
الله  1﴾أ

دًا صفرًا، كنتم في أخرجكم من أمّهاتكم لا تعلمون شیئًا أب

                            
ةخ  یَّ ةخ البَشََِ وَّ مِ القخ كَاشَفَةِ وَ العِیَانِ، فَلَمْ تَقخ شَافَهَةً مَِّّنْ أنْزَلَهاَ، عَلَى المخ كَأنَّنيِ سَمِعْتخ مخ

یَّةِ  كَاشَفَةِ الجلََالَةِ الإلَهِ  «.بمِخ
 . ۷۸سورة النحل، الآیة  1

https://madrasatalwahy.org/


  19 
 

الفناء المحض، الفناء المحض، لا إدراك ولا إحساس 

ولا شيء آخر، ثمّ وشیئًا فشیئًا وبواسطة الریاضات وشیئًا 

فشیئًا بواسطة العبادات، وشیئًا فشیئًا بواسطة المراقبات، 
شیئًا فشیئًا مع القیام بذلك عن فهم لا عن تقلید أعمى، 

ات شرعیّة وریاضات عن فهم وعقل واختیار ومراقب

شرعیّة وأوامر واردة عن الأئمّة المعصومين صلوات الله 
وسلامه علیهم أجمعين، وبواسطة هدایة ومراقبة أولیاء 
الله، وصلوا إلى حیث كانوا تحت لواء وولایة الإمام علیه 

السلام، وصدرت منهم تلك الحالات. یمكن ذلك 
 یمكن، لماذا لا یمكن؟! 

 يأخذنا إلى مقامه الإمام هو إمام لكي

ا للمرحوم العلّامة أنّ  من العبارات العجیبة جدًّ
الإمام علیه السلام أتدرون لماذا هو إمام؟ أتدرون؟! لكي 

یتمكّن من إیصالنا إلى حیث هو، ولو لم یتمكّن فما هو إمام، 

سیكون إمامًا إلى هذه المرحلة ومنها فصاعدًا سیقول: أنا 
مام هو إمام لنا أزلاً وأبدًا، أي لست إمامًا. والحال أنّ الإ

في جمیع الأحوال إلى یوم القیامة وبعد یوم القیامة، في جمیع 

https://madrasatalwahy.org/


  2٠ 
 

ذلك هو إمام. فأئمّتنا هم أئمّة لنا لیس فقط في الدنیا، بل 

هم أئمّة لنا في ذاك العالم أیضًا، فما معنى ذلك؟ معناه أنّا 

 تحت ولایتهم في تلك المرتبة التي نملك لیاقتها، فهم
يجعلوننا فیها، أي في ذلك العالم أیضًا نحن أیضًا تحت 
ولایة إمام الزمان ولیس فقط في هذه الدنیا، فلا تظنوّا أنّ 

الأمر ینتهي، وإذا جاء عزرائیل یغلق الملفّ، كلّا فهذه 
الولایة لیست ولایة، بل الولایة متى تشَع؟ تشَع الولایة 

تاج واحدًا من الملیار للتوّ ابتداء من القبر فما بعده، فهنا نح

واحدًا من الملیار، هذه الستون یومًا من أیّام الدنیا لا 
تحتاج إلى ولایة، وطبعًا لا أرید أنّّا لا تحتاج إلى ولایة، بل 

أرید أنّّا لا تستحقّ شیئًا بالقیاس إلى سیطرة ولایة الإمام 

في ذاك العالم، فهناك هو المهمّ، وهذه مجرّد ستون سنة 
نة. كان المرحوم العلّامة یقول إنّ الإمام علیه وخمسون س

السلام إمامته في أن یأخذ الإنسان، كلّ من یرید، وأمّا من 

لا یرید فهو لا یرید في النهایة، فهذا تقصيره هو، فكلّ من 
 یرید یأخذه إلى حیث هو.

https://madrasatalwahy.org/


  21 
 

 الفرق بين الإمام والمأموم في السعة

 في وطبعًا سعة الإمام تختلف عن سعتنا، ولا شكّ 
ذلك، فالإمام بحر ونحن حوض، لا بأس ولكن ماء 
الحوض هو عين ماء البحر، هذا هو الكلام. سعتنا التي 

هي سعة حوض لن تصبح یومًا ما بحرًا، والبحر لن 

یصبح محیطًا، فلكلّ حسابه، للبحر حسابه، وللبحيرة 
حسابها، وللنهر حسابه، وهكذا حتّى نصل إلى الحوض 

وب الصغير وأمثال ذلك، ولكنّ والكأس والصحن والك
الكلام هو في أنّ تلك المادّة وذلك السائل وذلك الشكل 

وتلك الحقیقة التي لا بدّ أن یمتلكها الإنسان یوم القیامة 

هي عين ما یمتلكه الإمام علیه السلام، غایة الأمر أنّه 
بحسبه، فبعضهم یمتلك كوبًا، وبعضهم قدرًا كبيًرا، 

نّرًا، والإمام علیه السلام هو  وبعضهم حوضًا وبعضهم

في نفسه محیط، وكلّ إنسان بحسب مرتبته، فهذا ما یرتبط 

 بالمؤمنين. 
أمّا غير المؤمنين فلا، فهؤلاء لديّم مزیج من النور 

ومن حیثیّة النقصان تشكّل لهم وجودهم في تلك المرتبة، 

https://madrasatalwahy.org/


  22 
 

فإذا وصلوا إلى مقام الفناء واندكّوا في ولایة الإمام علیه 

 سلام وذابوا فیها اختلف حسابهم. ال

فالإمام إذن هو إمام لكي یأخذنا إلى تلك النقطة 
وتلك الحالة التي هو علیها، وهناك تصريحات في 

 الروایات حول هذا الأمر، والروایات فیه كثيرة. 

 معنى دعاء الإمام لله راهباً راغباً

أدعوك یا ربّ راهبًا »والإمام علیه السلام یقول: 

فعندما أتوجّه إلیك یكون لديّ جانبان وحیثیّتان:  «راغبًا
حیثیّة رهبة وحیثیّة رغبة. لدي جهتان: إحداهما القلق 

والأخرى الشوق والمیل. القلق، فأنا قلق، أنا قلق على 

وضعي، قلق على حالتي، قلق بسبب تلك المدركات التي 
وصلت إلیها وبواسطتها تغيّرت نظرتي إلیك وشعوري 

المدركات تّعلني قلقًا، تلك المدركات نحوك، فهذه 

تّعلني في نوع من التشویش، وفي نوع من الاضطراب. 

فالرهبة تعني القلق، فأنا لا أدري وأنا على حالتي هذه هل 
أنا مرضّي عندك أم غير مرضّي؟ هل تقبل الملائكة عملّ 

ا لا أدري. فلنلق نظرة على أنفسنا نحن  أم لا تقبله؟ حقًّ

https://madrasatalwahy.org/


  23 
 

ا في أنفسنا أمر كهذا الرفقاء الجال سون هنا، ونرى هل حقًّ

أم لا؟ فلو كان هناك جهاز الآن یقیس أعمالنا ويجعلها في 

میزان ویمیّز الخلوص فیها والغشّ ویظهر أفكارنا 
ونفوسنا أفلا یسیطر علینا الخوف دفعة واحدة؟! ألا تتغيّر 
ألواننا؟! حول مجیئنا إلى هنا، وحول الأعمال التي نقوم بها، 

الصلاة التي نصلّیها وعمل الخير الذي نقوم به، و
والإنفاق الذي ننفقه والمساعدة التي نساعد بها والخدمة 
التي نقدّمها، فلو أتي بجهاز یفحص ذلك، أو أنّ ولیًّا من 

أولیاء الله أو إنسان لدیه شيء من الإخبار عمّا في النفوس 
فنتقدّم  وأمثال ذلك ویقوم بالإخبار عناّ واحدًا تلو الآخر

بالتدریج ویأمرنا بالجلوس هنا، فنقول لا لا، بالله علیك 

لا تخبر، الرجل الثانّ لا یتقدّم، من الذي یتقدّم؟! جمیعنا 
نجلس مطأطئي الرؤوس. فهذه هي الرهبة، هذا معنى 

 الرهبة.

ما دام لا خداع فلا داعي للقلق، ومن كان نظیف 
، نحن هكذا، الحساب مّنّ يخاف؟ نعم تارة نقول لا ندري

بكل صراحة ودون أن یكون لدینا شعور بشيء، أصلًا 

https://madrasatalwahy.org/


  24 
 

أخبر أنت وأخبر عن نقاط الضعف، قل لنا عن موارد 

الضعف ولكناّ لسنا في مقام الادّعاء. كان أحد الكتّاب في 

مقام المدح لأحدهم في كتابه، فقد كنت أقرأه السنة 
الماضیة، فكان یبيّن فضائل أحد الناس والذي بنى 

درسة المرویّة في طهران، فعندما أراد أن یضع الحجر الم

الأساس لها، وذلك قبل مائة سنة، جمع العلماء الذین في 
طهران وأئمّة الجماعة والطلاب وغير الطلاب من التجّار 
وأهل السوق، جمعهم كلّهم وقدّم لهم طعام العشاء أو 

الغداء بكرم، فقد أراد أن یضع الحجر الأساس، فأمسك 
ل بیده ویرید أن يحفر به فقال: يجب أن یمسك بهذا المعو

المعول ویضرب الضربة الأولى لتأسیس هذه المدرسة 

 من لم تفته صلاة اللیل منذ بلوغه إلى الآن!
أنت مخطئ إذ تقول هذا، عبثًا تقول هذا، فهذا بعنوان 
مدح، لقد كتب الكاتب ذلك ولم یعترض علیه أحد، فقد 

بنفسه وضرب به، یعني فلینظر أمسك ذاك العالم المعول 
فلو كنت أنا هناك لتقدّمت  …الجمیع أنّّ أنا منذ بلوغي

وقلت له: ماذا تقول؟ فلنفترض أنّا لم نصلّها أبدًا، أو لم 

https://madrasatalwahy.org/


  25 
 

نصلّها مرّتين، كنت سأقول له: أنا حاضر. ولقال: ماذا؟! 

 ائت بالقرآن! 

ـ امض وشأنتك، فأنت ترید إنسانًا صلّاها، فأنا أقول 
صلّیتها من السنة الخامسة من عمري وأنت لم تصّلها،  إنّّ 

أنت من حين بلوغك وأنا من الخامسة. فماذا كلّ هذا یا 

عزیزي؟! كلّه لعب، لعب من النفس، إظهار! فما معنى 
ذلك؟! فما معنى إنّ من يحمل المعول ویضرب الضربة 
الأولى بهذه المدرسة لا بدّ أن یكون منذ بلوغه إلى الآن لم 

ك صلاة اللیل! فما معنى ذلك؟! الله لم یقبل منك صلاة یتر
واحدة، فما هذه الأعمال؟! ترید أن تتباهى أمام الناس 

بأنّك منذ بلوغك صلّیت صلاة اللیل؟! فأنت إذ صلّیت 

صلاة اللیل منذ بلوغك لم یوقظك إلا الله، وإلا لبقیت 
 نائمًا إلى الظهر، فما هذا الكلام؟

لها تأتي وتتظاهر أمام الآخرین  وبما أنّك الآن وفّقت

وتخطّئهم أمام بعضهم؟! أنت هكذا وذاك هكذا، هذا على 
رأسه عمامة، وذاك الحاج من أهل السوق، وذاك كذا 
الحكماء، فهؤلاء لم یعمل أيّ واحد منهم بذلك وأنا وحدي 

https://madrasatalwahy.org/


  26 
 

من عمل بذلك! بالله علیك لو كانت قد فاتتك صلاة 

الكلام؟ كلّا! ماذا اللیل هل كنت ستتكلّم بمثل هذا 

تصنع هذه النفس؟ ترید أن تظهر نفسها بنحو معيّن، 
فكیف تظهر نفسها؟ تستر تحت مظلّة عبادتها وتختبئ تحت 
نقاب العبادة، فلیس لديّا شيء آخر تقدّمه، لو كنتم أنتم 

أيّّا الرفقاء هناك لأنزلتموه على الفور من ذلك العرش إلى 
لیل التي صلّیتها الأرض، ولقلتم له: تلك صلاة ال

وتتظاهر أمام الجمیع بها هل فهمت ماذا قلت فیها؟ لا بدّ 

أنّه سیقول: نعم أعي ما أقول، فقولوا له: ما الفرق بين ولا 
الضالّين وغير المغضوب علیهم؟! حینها سیطأطئ رأسه، 

فنقول له: امض وشأنك، دع الحجر الأساس یوضع بید 

لا أن تقرأ هكذا ماء  من یدرك على الأقلّ معنى ما یقوله،
ماء كالأغنام حتّى النهایة، تعال وقل للآخرین ذلك، حتّى 
نأتي نحن ونكتبه في كتبنا كتعریف عنك وأنّ هذا الرجل 

عمل هذا! كلا یا عزیزي لا فائدة من ذلك، لا نتیجة 
 لذلك.

https://madrasatalwahy.org/


  27 
 

لا بدّ أن یضع الحجر الأساس من كان قلبه منكسًرا، 

لا بدّ أن یضع الحجر الأساس للمدرسة من كان لدیه 

صفاء، لا بدّ أن یضع الحجر الأساس للمدرسة من لا 
يحسب لنفسه حسابًا، لا بدّ أن یضع الحجر الأساس 
للمدرسة العلّامة الطباطبائي، لقد كان صافیًا صافیًا، 

من يجب أن یقوموا بهذه الأعمال، وقد  الخلوص له، هؤلاء
كنت ذات یوم في خدمة المرحوم العلّامة رضوان الله 
علیه وكنت قد أخذت له إلى مشهد صورة من قم، صورة 

عن وضع الحجر الأساس للمدرسة الحجّتیة، وقد كان 
ا، السیّد محمّد حجّت الكوه  السیّد حجّت رجلاً جلیلاً جدًّ

ا وعالمًا كثير العلم، وفقیهًا كمري، كان رجلًا جلیلًا  جدًّ

حسن الفهم ومتنوّرًا وصاحب حالات، وكان المرحوم 
الوالد يحكي عنه حكایات ویقول: لا أحد یعرف ذلك. 
وقد بیّنها لي بنفسه، المرحوم العلّامة بیّنها لي، وقال إنّه 

عندما ارتحل السیّد محمّد من هذه الدنیا حكى لي أحد 
ذا یكشف عن أنّه هو بنفسه كان العلماء هذا الأمر وه

مصدّقًا بذلك، فقد رأى في المنام أنّه ذهب إلى حرم الإمام 

https://madrasatalwahy.org/


  28 
 

الرضا علیه السلام، ذهب إلى مشهد، وكان هو من العلماء 

الذین یسكنون طهران وقد توفّي الآن، ذهب إلى مشهد 

لأجل الزیارة فرأى في المنام أنّه ذهب لزیارة الإمام الرضا 
رم رأى أنّ الإمام الرضا لیس في وعندما دخل الح

الضریح، الإمام لیس في الضریح، فسأل فقیل له: لقد 

ذهب الإمام علیه السلام إلى قم لیشارك في مراسم السیّد 
حجّت، وأحتمل أنّ هذه القصّة ذكرها المرحوم العلّامة 
في أحد كتبه لا أذكر في أيّ منها، ولكنهّ حكى لي هذا الأمر 

العالم ـ ولم یكن حینها إعلام عن الأخبار بنفسه، فقام ذلك 
وأمثال ذلك، وكانت الأخبار تصل متأخّرة ـ وأخبر عن 

وفاة السیّد حجّت، ثمّ بعد ذلك وصل الخبر أنّ الأمر هو 

كذلك. فانظروا فالسیّد حجّة رحمة الله علیه رجل جلیل 
 القدر مخلص.

وقد نقل لي المرحوم الوالد أنّه عندما أشرف السیّد 

ت على الوفاة جمع من حوله من الأقارب والأرحام حجّ 
وأمرهم أن يحضروا الختم الذي كان يختم به الرسائل 
ویستلم به الحقوق الشَعیّة من الناس، وأتلفه بیده أمام 

https://madrasatalwahy.org/


  29 
 

الجمیع، قال لیأت الجمیع ولیجلسوا، فلمّا حضر الجمیع 

وجلسوا ضرب بذلك الختم وكسره وقال: أرید أن لا یقع 

بید أحد من بعدي، ولا بدّ أن تنتهي هذه الأمور  هذا الختم
بعدي ولا تستمرّ. فاقرأ بنفسك الحدیث مفصّلًا من هذا 

 المجمل، فقد كان رجلًا جلیل القدر.

وهناك صورة لوضع الحجر الأساس للمدرسة 
الحجتیّة وربّما كان بعض الموجودین فیها من الأعاظم 

لى تلك الصورة والأعلام من الأحیاء الآن، عندما ننظر إ

نرى أنّ جمیع الرؤوس مرتفعة وأحدهم قد رفع رأسه أكثر 
حتّى یظهر بشكل جیّد في الصورة! ومن بين هؤلاء جمیعًا 

كان العلّامة الطباطبائي قد طأطأ رأسه، وكان قد وقف 

منحنیًا شیئًا ما ومائلًا ورأسه غير ظاهر أصلًا. فالتفت 
خلاص، هذا هو المرحوم العلّامة وقال: انظر إلى الإ

الإخلاص! انظر إلى الجمیع ـ وكان قد قال لي: إنّ السیّد 

حجّت كان مستثنى ویقف بنحو متعارف ـ انظر إلى 
الجمیع قد رفعوا رؤوسهم لیظهروا، وانظر إلى هذا 
العلّامة قد طأطأ رأسه وانحنى ومال قلیلًا كي لا یبدو، 

https://madrasatalwahy.org/


  3٠ 
 

 هذا من یقال إنّه إنسان مخلص، هذا هو، سواء ظهرت

صورته أم لم تظهر، فهذا لیس بشيء ولا يختلف الأمر 

 بالنسبة إلیه.

 ضرورة إعداد القلب لتلقيّ الحق

یقول الإمام علیه السلام: آتي إلیك بحالة من الرهبة 

والقلق وأنّّ كیف هي حالتي؟ آتي إلیك بحالة لا أطمئنّ 
معها إلى نفسي أنّ لي القابلیّة أن أكون مخاطبًا لك وأن 

وأجیبك وأدعوك، هذه الحالة هي حالة قلق على  تخاطبني
حالتي، على العمل الذي أقوم به، على خیالاتي وتصوّراتي، 

على مستوى إخلاصي، علینا أن نقوّي هذه الحالة في 

أنفسنا، ودائمًا علینا أن نواجه هذا الأمر، وقد كرّرت هذا 
الأمر مرارًا على الرفقاء وقلت لهم: إنّ من البرامج التي 

ان یأمر بها الأعاظم تلامذتهم لتزكیة النفس هو أن أعدّوا ك

أنفسكم دائمًا لتقبّل أيّ أمر، أي افعلوا ما يجعلكم 

مستعدّین لتقدیم الجواب في أيّ وقت من الأوقات حقّق 
معكم، مهما استطعتم، ولا تكونوا أبدًا إذا سئلتم فررتم، 

مًا كونوا فهذا أمر واضح، لا یمكن ذلك، لا یمكن، دائمًا دائ

https://madrasatalwahy.org/


  31 
 

في حالة بحیث إذا سئلتم لماذا فعلتم ذلك؟ قولوا لأجل 

 كذا، ولو كنت مخطئًا. یقولون إنّ عملك كان خطأ. 

 ـ نعم كان خطأ، هذا صحیح.
 ـ لا بدّ أن تصحّحه. 

ـ حاضر لا مشكلة هل سیحدث شيء؟ هل في هذا 

 مشكلة؟
فأن نكون في حالة بحیث إذا سئلنا أجبنا يحتاج إلى 
عمل ولیس بالأمر الیسير. أمّا أن نكون في حالة بحیث إذا 

قیل لنا: یا فلان لقد أخطأت! نخجل وننطوي على أنفسنا 
ونصاب بكارثة، فهذا خطأ، هذا لا یسمح للإنسان أن 

ا،  …یكون منفتحًا على الواقع فتلك حالة مهمّة مهمّة جدًّ

لینا أن نعمل علیها. هذه لا تدع الإنسان مرتاحًا عند وع
مواجهة الحقیقة، ولا تدعه یفتح جمیع أبواب قلبه أمام 
الحقیقة في جمیع الأحوال وأن یستقبل الحقیقة والواقع 

بالترحیب ويحتضنها. لماذا؟! لأنّ هذا الخجل الذي یعیشه 
یعني أنّّ أحتفظ لنفسي بشيء، وإلا فالأمر لا یستحقّ 

https://madrasatalwahy.org/


  32 
 

الخجل، یقولون: یا فلان لقد كان عملك الذي قمت به 

 خاطئًا، لماذا قلت لرفیقك هذا الكلام؟ لقد أخطأت! 

فنقول: حسناً لقد كان خطأ وسأصلحه، لا بأس. 
فلماذا يجب أن نصاب الخجل ونقول یا ویلاه لقد أریق ماء 
وجهنا؟! لقد أریق ماء وجهنا! فلو ذهبت الآن إلیه وقلت: 

كنت أفتخر علیه وأتظاهر أمامه، ما شاء الله لقد أخطأت و
 لقد تربّیتخ لدى السیّد خمسة عشَ عامًا أو عشَین عامًا! 

ـ وأنا جئت قبل یومين وأقول لك أرأیت؟! ألم أقل 

 لك إنّك مخطئ؟ 
ـ أقلت لي أنا أنّّ مخطئ؟! لقد تربّیتخ لدى السیّد 

ولدى العلّامة عشَین سنة وأنت فرخ ابن یومين وتملّ 

 علّّ التعالیم.
ا  فلو أنّك الآن تنهض وتقول له: لقد كان كلامك حقًّ
وكنت أنا مخطئًا في رأیي، فآه آه ولكن على الإنسان أن 

ا في هذا الأمر وقد أخطأت  ینهض ویقول: لقد كنت محقًّ
ا، وربّما أخطئ مرّة أخرى أیضًا، نعم  أنا وأنا مسرور جدًّ

لإنسان؟ من هل هناك مشكلة؟! هل يجب أن لا يخطئ ا

https://madrasatalwahy.org/


  33 
 

الذي قال ذلك؟! الملائكة لا تخطئ والمعصومون 

وهؤلاء الذین وصلوا فمن قال أنّه يجب أن لا نخطئ؟! 

هذا رأیك أنت واعلم أیضًا أنّ علیك أن لا تظنّ أنّ علیك 
أن تفخر علّّ لمجیئك قبلّ بیومين، فالأمر لیس بالمجيء 

لذي قبل یومين أو عشَین یومًا أو مائتي یوم، فالحقّ ا

عرفته جاءك من مكان آخر، فلا تفخر علّّ ولا تمنّ علّّ، 
لقد كان ما قلتخه خطأ وكلامك أنت صحیح، والسلام. ثمّ 

 تصافحه وتقبّله وتنصرف وانتهى الأمر.

 الاستعداد لتقبلّ الحقّ هو سرّ السلوك 

هذه الحالة وهذا الوضع هو سّر السلوك، سّر السلوك 

سّر؟ السّر سّر المراقبة وسّر وسّر المراقبة، فما معنى ال
التزكیة وسّر التغیير والتحوّل هو في هذا، لقد قلت لكم، 
لقد أخبرتكم بأنّ على الإنسان أن يّیّئ قلبه للحقّ، أن لا 

یغلق النوافذ، وأن لا يحفظ لنفسه مكانًا أمام الحقّ، لا 

يحفظ لنفسه مكانًا، إنّه الحقّ. ما كنت أشعر به في حیاتي 
الآن، ما كنت أشعر به بالنسبة إلى المرحوم  أعترف به

العلّامة هو أنّه كان یمتلك هذه الصفة، فعندما كان یشعر 

https://madrasatalwahy.org/


  34 
 

أنّ هناك خطأ كان ینزعج! نعم فقد كان يخطئ هو أیضًا، 

وقلت لكم إنّه لم یولد واصلًا إلى الفناء، بل تكامل كغيره، 

خضع للتربیة والعلم والتزكیة وأمثال ذلك ووصل، ولأنّه 
كان لدیه صدق ولدیه هّمة ولدیه صفاء ولدیه هّمة ولدیه 
إرادة ولدیه عزم فقد سار، والآخرون هم هكذا أیضًا، كلّ 

 واحد من الحاضرین یمكنهم، كلّكم یمكنكم.
ما كان متحقّقًا فیه وكنت أراه ینسبة أقلّ في الآخرین 
هو علاقته مع أستاذه الشیخ الأنصاري وعلاقته مع 

الحدّاد، فقد كنت أرى، وكنت صغيًرا ولكن أستاذه السیّد 
في النهایة كانت الأمور أمام عیني، والآن أحلّلها والآن 

أرى أنّ ما كنت أدركه حینها لم یكن خاطئًا، فالتصوّرات 

التي كنت أتصوّرها آنذاك في طفولتي وفي عمر الرابعة 
عشَة وأمثالها، وتلك الذكریات التي لديّ عن تلك 

لتلك الأمور لم تكن بغير أساس، فقد الأحداث وفهمي 

كنت أشعر ببعض المشاعر تّاه بعض الناس وأزنّم 
بالنسبة إلى علاقتهم بهذا الأمر، هؤلاء الذین ذكر 

https://madrasatalwahy.org/


  35 
 

المرحوم العلّامة أسماءهم في كتابه ثمّ انحرفوا كنت أشعر 

 أنّ طریق هؤلاء خاطئ، هذا خاطئ.

 ابه انتقاد المحاضر لبعض تلامذة والده في أوائل شب

حتّى أنّّ قلت مرّة بصراحة وكان عمري حینها سبعة 

عشَ عامًا قلت: هذا الأمر خاطئ، وما قالوه لنا هو ما 

قلتخه، فنظروا إلّي وقالوا: أيّّا الفرخ أنت أتیت قبل یومين 
أمّا نحن فقبل ثلاثين عامًا، لقد قضینا عمرنا في هذا الكلام 

 والآن أنت تقول هذا؟! 
 الفرخ وبين الدجاجة وبين فقلت: لا فرق بين

النعامة، هذا العمل غير صحیح والسلام، العمل باطل 

وأنت تقول لي: فرخ! فلتقل فرخ، أو لتقل نعامة أو دیك 
قل ما شئت فأنا لست دجاجة بلا شكّ! قل ما شئت قل، 
فلا فائدة وهذا العمل أمام عظیم كهذا غيرخ صحیح، ثمّ 

لأمور تسير هكذا، كنت أرى أنه ـ ویا للعجب ـ كانت ا

وقد أضیفت هذه الأمور شیئًا فشیئًا وحدثت هذه الأمور 
 شیئًا فشیئًا وتقدّمت.

https://madrasatalwahy.org/


  36 
 

 كيف كانت علاقة المرحوم العلامّة مع أستاذه؟

لم یكن هكذا، وقد رأیت  المرحوم العلّامةولكنّ 
ذلك بعینيّ، ولا أدري ماذا كان الأمر في الواقع ولا أرید 

ن یرید في الواقع أن یفهمنا أن أحمل مسؤولیّة، هل كا

نحن؟ أم أنّه كان یرید أن یكون الأمر بطریقة أخرى؟ لا 

أدري، ولكن عندما كنت أرى بعیني أنّ أستاذه قد 
اعترض على أحد أعماله، لیس فقط لم ینزعج ولیس فقط لم 

ینفعل أمام أبنائه ـ وهذا ما أقوله لأوّل مرّة ـ ولیس فقط لم 
أوضح لنا بأنّ اعتراضه كان على تصدر عنه ردّة فعل، بل 

هذا الأمر وهذا الأمر وهذا الأمر، فقد زاد الأمر وضوحًا 

وحتّى الاعتراض الذي لم نفهمه أكّده، فنحن لم نكن قد 
الأمر ملفّقًا وبالكنایة، وهو  السیّد الحدّادفهمنا، فقد ذكر 

جاء وقال لي ولأخي الأكبر: أتعلمان على أيّ شيء یرید أن 

كلامه؟ على هذا الكلام الذي قلتخه في ذاك  یعترض في

المكان، لقد كان على ذلك. فقد جاء وأوضح الأمور 
وثبّتها. فهذا هو الصفاء، الصفاء یطلق على هذا، الصدق 

 هو هذا. 

https://madrasatalwahy.org/


  37 
 

وفي حادثة أخرى ترتبط بنشاطاته وأعماله في أحداث 

، فعندما حصل ذلك أرسل إلیه من هناك أنّ 42سنة 

ه الأعمال وهذه الأعمال وحدّد له كیف علیك أن تقوم بهذ
يجب أن یكون عمله ومنهجه ومسلكه، ولماذا أقدم فلان 
على أمثال تلك الخطوات من دون أن یطلعنا علیها؟ ونحن 

نرى أنّ أحواله قد تغيّرت ومنهجه وطریقه قد تغيّر ـ 
وطبعًا یرجع هذا إلى زمان قدیم وقد مضى علیه كثير من 

عين سنة، فنحن الآن في السنة الثامنة الزمان ما یقارب أرب

والثمانين أو التاسعة والثمانين الهجریّة الشمسیّة؟ فقد 
نسیت التاریخ الهجري الشمسي أیضًا! أذكر الهجريّ 

هـ فكم سنة مضى؟ خمس  ۱429القمريّ فنحن في سنة 

وأربعون سنة، فهذه الحادثة ترجع إلى ذلك الزمان، فقد 
وامر أستاذه، وفي مثل تلك كان حینها تحت مراقبة وأ

الأوضاع نجد فیه فجأة تغیيًرا وتحوّلاً، فذلك الإشراف 

الذي لدى ذلك العارف بالله وتلك الإحاطة والسیطرة 
أمّا لماذا يجب أن تصل  …التي لدى ذلك العارف

الأحداث إلى هنا ثمّ ومن هنا فصاعدًا تأتي تلك الرسالة؟ 

https://madrasatalwahy.org/


  38 
 

كان یمكن هذا الكلام فهذا من الأسرار، وإلاّ فمن الأوّل 

الذي یقال حول هذا الأمر الآن، وذلك العارف الإلهيّ لا 

يحتاج إلى رسالة ظاهریّة لأجل إیصال الفكرة، بل یمكنه 
أن یعلمه بها من خلال إلقائها في نفس تلمیذه، ألم یقل له: 
إن كنت في غرب العالم وأنا في شرقه فلا يختلف الأمر 

ي كان یقوله لتلامذته وقد لديّ؟! عين هذا الكلام الذ
سمعته أنا بنفسي سمعته منه یقوله لرجل آخر، وكنت أنا 
جالسًا، إن كنت في غرب العالم وأنا في شرق العالم فكأنّك 

جالس إلى جانبي كما تّلس الآن. وهذا هو الكلام الذي 
قاله أستاذه له عندما كان یرید أن یأتي من النجف، ولكن 

مر ویسر وفجأة یصل إلى أمور لا بدّ أن يحدث هذا الأ

وتتضح حقائق وتبرز أمور فیحين الوقت، فترى فجأة أنّ 
الأمور تغيّرت وتبدّلت، ودون أن ینزعج ویكون هناك 

 مشكلة یقول: نعم، حسناً، انتهى، انتهى الأمر. 

وكذلك كان أستاذه أیضًا مع أستاذه، هكذا كان 
، كلّا بل هكذا، فلیس هذا بالأمر الذي يختصّ بفئة خاصّة

https://madrasatalwahy.org/


  39 
 

كلّ واحد من أولیاء الله هؤلاء لديّم هذه الحالة بالنسبة 

 إلى أساتذتهم، وهكذا وصولاً إلى الإمام، فهكذا هو الحال.

 كيف يسهل على الإنسان الاعتراف بالخطأ؟ 

بقي نافذة قلبه صافیة  لذلك على الإنسان دائمًا أن یخ

ت یا ومفتوحة على الواقع، حتّى إذا قالوا له: لقد أخطأ

فلان ذلك الخطأ لا ینادي بالویل والثبور ویقول: ماذا 
أصنع؟ فمن جهة لا أعرف كیف أجیب، ومن جهة أخرى 

فقد عملت مدّة من الزمان وتقدّمت وصار لي شأن بين 
الناس وموقع، فیقول الناس: لقد أخطأ فلان، في حين أنّ 

 آخر لم یمرّ على التحاقه بالأستاذ إلا بضعة أیّام ومع ذلك

كلامه صحیح! فماذا سیقول الناس حینها؟ السیّد فلان 
 السیّد فلان!

ـ یا عزیزي دعك من هذا الكلام الفارغ الذي لا قیمة 

اءً ﴿له  مْآنُ م  بُهُ الظ َّ سْ  ةٍ يَ  ابٍ بقِيِع  إنّه فقّاعة ألم تروا  1.﴾سَ  

الفقّاعة على وجه الماء؟! هذا ما یقال له الفارغ، فإذا ما 

                            
  .39سورة النور، الآیة  1

https://madrasatalwahy.org/


  4٠ 
 

الماء فإنّ الفقّاعات تطفو على وجهه، إنّّا أخذت طشتًا من 

فارغة. كلّ هذه الألقاب فارغة، كلّها أهواء، وهذه 

الأهواء صارت هي الله، وهذه الآلهة صارت تنافس الله، 
هذه الآلهة هي التي وقفت أمام الله ولا تسمح له أن 
یدخل، وهذه الأهواء التي ترى الموقع بين الناس والحالة 

الآخرین والخصوصیّة، والحال أنّ كلّ ذلك  بالمقارنة إلى
أهواء، فما معنى الأهواء؟ تعني الإله وهذا الإله قد حلّ 
مكان الله وهو یقول: إمّا أن یكون المكان لي أو لك؟! 

والله غیور أیضًا فیقول: إنّّ أترك نصیبي إلى شریكي، 
الكلّ لذاك الإله، لتلك الآلهة التي في ذهنك: فالرفیق إله، 

شَیك إله، والزوجة والأولاد إله، والجار إله، والزبائن وال

إله، فقد جاءت كلّ هذه الآلهة وفتحت لنفسها أماكن، 
أماكن واسعة، وجعلت لنفسها حریمًا، وقالت: نحن لا 
نغادر من هنا، فقد أتینا إلى هنا ودخلنا القلب بقوّة، 

وأغلقنا جمیع نوافذه وكنسنا كلّ شيء وأخرجنا الله 
فلیذهب هو إلى عرشه، ونحن جلسنا هنا ولن  خارجه،

نخرج. فهذه الآلهة لا تسمح أن یدخل الله، فقد أغلقت 

https://madrasatalwahy.org/


  41 
 

الباب، فماذا يجب أن نصنع بها؟ لا بدّ أن نخرجها واحدًا 

 تلو الآخر.

إن أریق ماء وجهك أمام الرفیق مرّة فلیكن، وفي 
المرّة الثانیة أیضًا، في البدایة سیحمرّ لون الإنسان 

ضّ، ولكن لا بأس، وفي المرّة الثانیة یرى أنّه قد اعتاد ویبی

فیحمرّ ویبیضّ لونه بدرجة أقلّ، وفي المرّة الثالثة 
والخامسة والسادسة والعاشرة يجد أنّه لا إشكال لدیه 
أصلاً ویبلغ درجة أنّه إن لم تحصل هذه الأمور فإنّه ینتظرها 

 الأمور؟ویقول: ماذا جرى یا إلهي لم ترسل إلّي من تلك 
یتحدّث عن أحدهم ولن أذكر  المرحوم العلّامةكان 

اسمه ویقول: إنّه عندما كان یصل إلى جماعة یقوم بعمل 

یسبّب اعتراض الأستاذ، فلا تفعلوا ذلك أنتم بحیث إذا 
التقیتم سبّبتم اعتراض الأستاذ، فهؤلاء من یسمّون 
بالملامتیّة، ولا مجال لهذه الأمور في مدرسته، وهذه 

مسألة لا تستحقّ أن نتكلّم عنها، وإنّما ذكرتها للتوضیح ال
والتذكير وإلا فلا حاجة لذكر هذه الأمور، وقد كان 
أستاذه یعرف جیّدًا أيّ موضع منه یؤدّب! أفهل یعقل أن 

https://madrasatalwahy.org/


  42 
 

یقوم الإنسان بهذه الأعمال الفاسدة، كلّا بل على الإنسان 

أن یكون عمله صحیحًا وفي المكان المناسب، و 

ٰ ن فْسِهِ ب صِير ة  الِْ ﴿ انُ عَل   ، والطبیب الدوّار بطبّه یمكنه ﴾نسْ 
 أن یأتي ویصلح الأمر.

فإذا تكرّرت هذه الأمور شیئًا فشیئًا وشیئًا فشیئًا یرى 

الإنسان أنّه لا مشكلة كبيرة في الأمر، وسواء أخطأ أم لم 
يخطئ، فلا فرق بالنسبة إلیه، ولا یشعر بذلك الثقل 

تكرّر معه ذلك أمام رفیقه صار الأمر لدیه السابق، وإذا 

معتادًا. فیقول له رفیقه حینها: یا عزیزي كنت أظنّ أنّك 
شيء، تعال فأنت مثلنا. بماذا يجیب زوجته عندما یذهب 

إلى المنزل؟! هنا المشكلة، فقد صنع لنفسه برجًا وأعلن 

أنّّ كذا وكذا، وزوجته تقول: ما شاء الله ما شاء الله! لقد 
علّامة قبل عشَین عامًا وكذا وكذا والآن صرت  كنت

 هكذا؟!

 ـ لا تتكلّمي دعي الآخرین یقولون ما يحلو لهم.
فبماذا يجیب زوجته الآن؟ لا شيء، یقول: حسناً لقد 
أریق ماء وجهي أمامك، لا بأس فمن هو التالي الذي 

https://madrasatalwahy.org/


  43 
 

سيراق أمامه أیضًا؟! یأتي ابنه فینظر إلیه نظرة أخرى، 

م، فإذا انتهى الجمیع یقول: حسنًا فقد الجيران وغيره

حصل ذلك، فهل فهمتم أنّّ لا أعرف شیئًا؟ هل أدركتم 
جمیعًا أنّّ أخطأت فماذا بعد ذلك؟ حینها تشعر النفس للتوّ 
أنّّا تتحرّر، فإذا ما تغيّرت نظرة الرفیق والزوجة والأولاد 

والجيران والمعلّم والشَیك إذا تغيّرت نظرة هؤلاء جمیعًا 
رى الإنسان فجأة ومع هذه التغيّرات یبدأ الإنسان ی

بالهبوط من البرج ذي المائة طابق ويّبط ويّبط ويّبط إلى 

الأرض، فإذا وصل إلى الأرض یقول: آه لقد استرحت، لم 
أعد قلقًا على شيء، وطبعًا كلّ هذا الذي ذكرته هو درجة 

 واحدة فلا تظنّ أنّ الأمر قد انتهى، كلّا بل هناك أمور

أخرى، غایة الأمر أنّّ لن أذكرها هذه السنة، وسأكتفي 
لهذه السنة بما ذكرت لنرى ماذا یقدّر الله لنا للسنة القادمة. 

 ترون أنّه استراح. 

 …كیست مولا؟ كیست مولا؟
 …یقول: من هو المولى؟ من هو المولى

https://madrasatalwahy.org/


  44 
 

رحم الله مولانا الذي كلّ ما لدینا في الإسلام فهو 

 منه.

 كیست مولا؟ آنكه آزادت كند *** ...
 یقول: من هو المولى؟ إنّه الذي يحرّرك

هذه هي تلك الحریّة، هذه هي تلك الحریّة. عندما 

بعث النبيّ قال للجمیع یوم عید الغدیر، وقد جمع ثمانين 
ألفًا لأجل هذا، من یستطیع أن یوصلكم إلى الحریّة هو 

لا یستطیع أن هذا، وغيره لا یستطیع، غير علّّ هذا 

یوصلكم إلى هذه الحریّة، لا یمكنه أن یفكّ هذه السلاسل، 
لا یمكنه أن یفكّ هذه السلاسل التي تّرّ بها القطارات 

والسفن وقد ربطتم أنفسكم بها لا یستطیع أحد سوى علّّ 

فكّها، فاتّبعوا علیًّا، لا تتّبعوا أبا بكر فإنّه یزید یومًا بعد یوم 
 بعوا علیًّا. من تلك السلاسل، اتّ 

كیست مولا آن كه آزادت كند *** بند رقّیت 

 زپایت بگسلد
یقول: من هو المولى إنّه من يحرّرك *** ویفكّ قید 

 الرقّ من رجلك

https://madrasatalwahy.org/


  45 
 

فما معنى الرقّ؟ الاسترقاق یعني الإمساك بتلابیب 

الإنسان والتحكّم به اذهب إلى هناك وتعال إلى هنا، 

اجلس وقم، أمره بید غيره، الرقّ یعني العبودیّة، فهو تحت 
عبودیّته. فمن علّق بیده وجناحه سلاسل الرفیق والزوجة 
والأولاد والجيران والشَیك والمریض والطبیب 

ا والمهندس وا لتاجر وأمثال ذلك لا یمكنه أن یكون حرًّ
وأن یسير نحو الله، بل هو دائمًا مقیّد، أفعل هذا ولكن 
يجب أن لا یعلم فلان، أفعل ذاك ولكن يجب أن لا یعلم 

فلان، إن فعلت هذا سیكون الأمر جیّدًا، وإن لم أفعله 
سیكون سیّئًا، آه آه تفكّر بهذا وذاك أفعل هذا ولا أفعل 

إذ كان جمیع فكرك وذهنك في هذا وذاك متى  ذاك، أنت

تفكّر بنفسك؟ متّى تفكّر في أوضاعك؟ متى؟ من الذي 
یمكنه أن یفكّ هذه السلاسل الواحد تلو الآخر؟ إنّه علّّ 
فقط، فتعالوا أيّّا الناس وبایعوا علیًّا، إنّ بإمكانه أن یذیب 

لیس الحبل فقط بل تلك السلاسل التي تّرّ بها السفن 
عها قطعًا، لأنّه یعلم من أین یدخل وأین یضع الحرارة فیقطّ 

 وأین یضع الدواء.

https://madrasatalwahy.org/


  46 
 

كیست مولا؟ من هو المولى ـ ومولانا یتكلّم ـ یقول: 

أيّّا الحمقى لقد جمعتكم ثمانين ألفًا هنا لأقول لكم كما 

یقول الطبري إنّ ابن عمّي هذا حبیبي فأحبّوه! ما شاء الله 
ا لو  أنّ النبيّ فعل ذلك ألا یكون ماذا یفكّر هؤلاء؟ حقًّ

مجنونًا؟! سیقولون: نحن نحبّه في النهایة، فأبو بكر وعمر 

، يحبّان علیًّا، لا تتدخّل في أمرنا  لم یكونا یكرهان علًّّ
نحبّك، وكلّ الناس هكذا، فإن كان هناك من لا یتدخّل في 
أمور الآخرین فإنّّم يحبّونه في النهایة، ومن هنا تنشأ 

دما یتدخّل في أمرهم، من هنا، عندما یقول لهم: العداوة عن
 إنّ عملكم هذا غير صحیح.

فنحن ما دمنا ساكتين لم یكن لهم موقف تّاهنا، 

وبمجرّد أن بدأنا بالكلام بدأت المشكلة، فقالوا: 
 اصمت.

قلت: لو كنت أرید أن أصمت فلماذا فعلت ذلك؟ لما 

 كانت هناك حاجة إلى ذلك.
 .ومن هنا تبدأ العداوة

https://madrasatalwahy.org/


  47 
 

كیست مولا؟ آن كه آزادت كند *** بند رقّیت 

 زپایت بگلسد

یقول: من هو المولى؟ إنّه من يحرّرك *** ویفكّ قید 
 الرقّ من قدمك

تعالوا واستشعروا الراحة لمرّة واحدة، استشعروها 

لمرّة واحدة، لقد أریق ماء وجهك فلیكن، لا مشكلة، فقد 
ا وواقعًا، فلو لم  أریق في النهایة، لا أنّه أریق مجازًا بل حقًّ

یكن قد أریق لأردت أن تحافظ علیه ولقالت النفس في 

الخفاء: كلّا لم یرق بعد، ولكنكّ أنت تواضعت. ولكن إذا 
ا فقد أریق، ولا یمكن أن تصنع له شیئًا،  كان قد أریق حقًّ

إذا ما أریق وانتهى تقول: كم أنا حرّ! كم أنا مرتاح، فلم 

بهذا العمل بهذه الطریقة أم بتلك، أعد قلقًا حول أن أقوم 
لم أعد أسعى أن أفكّر في كلامي الذي أقوله كیف أقوله 
بنحو لا یؤذي الجالس في زاویة المجلس، بل أقول كلامي 

ومن تأذّى فلیتأذّ، ومن لم یتأذّ فشأنه، ثمّ أمضي وشأنّ. لا 
أعود قلقًا منزعجًا، ألیست هذه راحة؟! ألیست هذه 

 فلون! كم نحن بعیدون عن الحقائق. حریّة؟ كم نحن غا

https://madrasatalwahy.org/


  48 
 

لقد جاء أولیاء الله لیقولوا لنا: نحن نرید أن نحرّركم 

فنحن لسنا أعداء لكم، بإمكانك أن لا تأتي، إن شئت فلا 

تأت، قم وارجع من حیث أتیت، نحن نرید أن نحرّرك، 
أن نفكّ هذه القیود التي عقدتها في رجلك الواحد تلو 

 الآخر فتستریح. 

یبدو أنّ الوقت قد انتهى وأنا لا زلت أتكلّم  حسناً
هكذا والرفقاء ینظرون إلّي، فلیشَ إلّي أحدكم بإشارة أو 

 كنایة. 

ا ببركة هذه المعانّ وهذه الحقائق  نسأل الله حقًّ
والكلمات التي هي بحكم الإكسير ولها حكم الإكسير، 

 كلمات الأولیاء، فانظروا إلى شعر مولانا هذا:

نكه آزادت كند *** بند رقیت كیست مولا آ
 زپایت بگسلد

یقول: من هو المولى؟ إنّه الذي يحرّرك *** ویفكّ 

 قید الرقّ من قدمك
فهل نحن نجد هذا الشعر في مكان آخر؟! في كتاب 
آخر؟! في مجلس آخر؟! أم أنّ مجالسنا هي على النقیض من 

https://madrasatalwahy.org/


  49 
 

ذلك، ونحن فیها نزید من القیود، فلو كان ذلك المسكين 

یود لجعلنا لیه قیودًا، نجعل القیود والسلاسل بلا ق

ونضیفها، كم قدّم سماحة السیّد فلان من خدمات! وماذا 
كتب سماحة فلان وماذا بنى سماحة فلان، فماذا نفعل في 
مجالسنا؟ نقیّد بالقیود. أمّا مولانا فعلى العكس من ذلك، 

یقول: یا عزیزي فكّ هذه السلاسل واحدة تلو الأخرى، 
لس هو هذا؟! وأيّ كلام هو هذا؟! وأیّة محاضرة فأيّ مج

هي هذه؟! وأيّ نوع من أنواع اجتماع الناس هذا؟! فهذا 

كلّه یعود إلى یومي الدنیا، فلتفكّر في ما لا نّایة له مّا 
ستؤول إلیه، لقد جاؤوا بهذه الحقائق وطرقوا بها على 

صفحات قلوبنا لكي یذیقونا نحن أیضًا من ذلك الشَاب 

ور الذي سقى الله منه أولیاءه، ویطعمونا من تلك الطه
وموائد المستطعمين »الموائد التي أعدّها الله لأولیائه 

 1 «معدّة

فنسأل الله ببركة أولیائه أن یوفّقنا لأن نسير في ذلك 
الطریق والمنهاج الذي ساروا فیه ووصلوا إلى الغایة، 

                            
  مقطع من زیارة أمين الله. 1

https://madrasatalwahy.org/


  5٠ 
 

ا وسكروا من كأس فیوضات الجمال والجلال، وأن يجعلن

من المستطعمين على فختات تلك المائدة والمتّبعين 

 والمنقادین لأوامر أولیائه.

  

 اللهمّ صلّ على محمدّ وآل محمدّ

https://madrasatalwahy.org/

	إلى ماذا ينظر الله وملائكته من صلاتنا؟
	صلاة مع تقويم ظهر المصلّي (قصّة)
	كيف كانت صلاة السيّد الحدّاد رضوان الله عليه؟
	إلى ماذا تنظر الملائكة من حديثي هذا؟
	إلى ماذا تنظر الملائكة من مشاركة الحاضرين؟
	سبب قدرة الملائكة على تسجيل ما في قلوب الجميع في آن واحد
	ماذا ترفع الملائكة من صلاتنا وأعمالنا؟
	الأمل برحمته للوصول إلى مراتب الولاية الرفيعة
	الإمام هو إمام لكي يأخذنا إلى مقامه
	الفرق بين الإمام والمأموم في السعة
	معنى دعاء الإمام لله راهبًا راغبًا
	ضرورة إعداد القلب لتلقّي الحق
	الاستعداد لتقبّل الحقّ هو سرّ السلوك
	انتقاد المحاضر لبعض تلامذة والده في أوائل شبابه
	كيف كانت علاقة المرحوم العلاّمة مع أستاذه؟
	كيف يسهل على الإنسان الاعتراف بالخطأ؟

