
 
 

 

  

 هو العليم

  

 آثار الفطرة الإلهيةّ ومعنى فزع الإمام من ذنوبه

  

 الجلسة الثانية - ۱٤٣۰سنة  -شرح دعاء أبي حمزة الثمالي 

  

 محاضرة القاها

 آية الله الحاج السيدّ محمدّ محسن الحسينيّ الطهراني

 قدس الله سرهّ

  

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 أعوذُ باِللهَ منَِ الشَّیطانِ الرَّجیم

 بسِمِ اللهَ الرَّحمنَِ الرَّحیم

 وصلَّى اللهَ علَىَ سیدنا و نبيّنا أبي القاسم محُمَدّ  

 وعلى آله الطّيبين الطاّهرين و اللعنة علَىَ أعدائهِمِ أجمعَينَ 

  

  

عتُ، وَإذَا رَأیتُ كرَمَك » إذَا رَأیتُ مَولاى ذُنُوبِى فَزى

عتُ   .«طَمى

نّ الله تعالى يحاسب ذكرنا في الجلسة السابقة للرفقاء أ
على أساس الحقائق التي أودعها في فطرة الإنسان، وكلّما 
كان نصيبنا من تلك الحقائق والودائع أكثر كان الحساب 

أدقّ. فالحساب الذي يحاسب به الأنبياء يختلف عن 
حسابنا، وفي هذا المقام أبحاث وروایات وآثار تبيّّ أنّ 

وتحكي كلّ واحد من ذنوب الأعاظم والأولياء والأنبياء 

مراتب الطاعة والمعصية، وهكذا فإنّ التوبة التي على 

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

العبد أن یتوبها لا بدّ أن تكون متناسبة مع تلك المرتبة، 

نى اضْطىرَابى »حتّى إنّه لدینا حول الأنبياء:  فَتَوْبَةُ الْأنَْبىيَاءى مى

ا ودقيق، ونحتاج للوصول 1«السِِّ  ، ومعناها عجيب جدًّ
توفيق إلهيّ لنتمكّن بعد ذلك من ملامسة هذه  إليه إلى

 الحقائق. 

 الفطرة السليمة عند الأطفال

وذكرنا بالأمس أنّ مسألة الوجدان والفطرة أمر 

جعله الله للجميع، وهو موجود عند الأطفال بشكل 
ا دون أن یمسّ. فإذا أردنا أن نعرف  ا جدًّ واضح وبيّّ جدًّ

ما إن كان هذا الأمر موجودًا أم لا فعلينا أن ننظر إلى 

الأطفال، إلى حالاتهم وأطوارهم، لنرى إلى أيّ حدّ هم 
في علاقاتهم من ذلك، ففي النهایة عندما یكون  یستفيدون

هناك معاملة بيّ اثنيّ وعلاقة معيّنة فإنّّما یتعاملان على 

أساس ذلك الفهم والإدراك، ولا فرق في هذه المسألة بيّ 

الطفل والبالغ، الفرق فقط هو في أنّ الطفل یقدّم ما لدیه 

                            
 ۱3۱، ص: ۱2مستدرك الوسائل و مستنبط المسائل، ج 1

https://madrasatalwahy.org/


  4 
 

من دون تصّرف ومن دون غشّ، فلا يحرّف هذه الظاهرة 

الإلهيّة، ولا یطلق یدیه في تغيير تلك الودیعة الإلهيّة التي 

جعلها الله في وجوده، لا یتصّرف في ذلك السجلّ، لذلك 
لدینا في كتاب القضاء والشهادات أنّه عندما یشهد الطفل 
فإنّ شهادته الأولى هي الصحيحة، أمّا الشهادة الثانية 

ت أو الحلوى فيمكن أن تتغيّر بإعطائه شيئًا من المقرمشا
أو بتهدیده أو إعطائه ما یشتهي من الأطعمة التي تعطى 
للأطفال كالبطاطس والشوكولا، فاتركوا قوله الثاني 

فإنّّم لم یُروه بعد المقرمشات  …وخذوا بالأوّل
والبطاطس، ولم يهدّدوه ویطمّعوه، فالحقّ هو ما رآه هنا كما 

نكبر هو ونقله من دون تغيير ودون غشّ، ولكن عندما 

فرغم أنّ هذه الظاهرة الإلهيّة لا تزال موجودة فينا، ولكن 
 إذا أردنا نظهرها نتصّرف فيها ونعدّل.

لقد قال فلان هكذا كلامًا، ولكن لأنّنا نرى أنّه من 

أقاربنا وأرحامنا أو حزبنا أو المنتسبيّ إلينا، فإذا كشف 
لط، أمره فإنّ هذا مضّر لنا ولشخصيّتنا ولحزبنا، فنقوم بالخ

ونتصّرف بالملفّ ونغيّر الأمر، ونشوّه تلك الحقيقة 

https://madrasatalwahy.org/


  5 
 

الشفّافة ونجعلها مبهمة، وتلك الحقيقة الصافية التي يجب 

أن تطرح وتكون مؤثّرة نجعلها سوداء ونقلبها ونحرّفها 

ونطرحها على هيئة أخرى بحيث لا یكون لها ذلك الأثر 
الطفل السابق الذي كان، فما هو هذا الفرق بيننا وبيّ ذلك 

 الذي رأى هذا الأمر وشاهد تلك الحادثة؟

الفرق هو الفرق بيّ الصادق والخائن، نحن خائنون، 
نحن خناّ النعمة الإلهيّة، نحن خناّ تلك الظاهرة الإلهيّة 
التي أودعت في وجودنا والتي علينا بواسطتها أن نتكامل. 

فلو جئتم إلى هذه الحسينيّة إلى یوم القيامة وسمعتم كلامي 
فلن تتقدّموا خطوة واحدة، فلو جلستم إلى یوم القيامة ولو 

تكرّرت ليالي شهر رمضان إلى یوم القيامة وصارت 

الثلاثون ليلة ثلاثمائة مليون ليلة، وإن شاء الله تكون 
القيامة قریبة وفي جميع ليالي السنة القادمة آخذ من وقتكم 
الشریف اللطيف أيّها السادة والسيّدات الغائبون 

الغائبات، وفي جميع هذه الأوقات أتحدّث معكم عن و
علوم الإمام السجّاد عليه السلام ونبحثها معًا ونفصّل 
فيها فإنّكم لن تتقدّموا بمقدار رأس إبرة. لماذا؟ لأنّ 

https://madrasatalwahy.org/


  6 
 

الجلوس في الحسينيّة والاستماع إلى الكلام في هذا الجوّ 

المنعش حيث أمام كلّ واحد إبریق ماء بارد وهو ینتظر 

لى أمل أن ننهي الكلام باكرًا لكي یوزّع الشاي ع
والحلوى، ویفوز بالمواهب اللاحقة، فهذا الجلوس لن 

 يحلّ أیّة مشكلة. 

المشكلة إنّما تحلّ عندما یطبّق هذا الكلام عمليًّا في 
نفوسنا ویكون له تحقّق في الواقع الخارجي، حينها سيكون 

لنا وناجعًا، كلام الإمام السجّاد عليه السلام مفيدًا 

وسينتهي بهجرنا إلى الوصال وسيملأ خلأنا ویصلح ما 
فسد مناّ. فلو لاحظنا فجأة أنّ هناك أمرًا ما حصل في 

منزلنا مع زوجتنا وأولادنا فماذا علينا أن نفعل حينها؟ 

كيف علينا أن نقرّر؟ حدث أمر ما بحيث أنّا لو اخترنا هذا 
لّه أنّ القضایا الجانب لتأذّینا، فالله لم یكتب في سج

والحوادث لا بدّ أن تكون دائمًا في مصلحتنا، كلّا ليست 

هكذا أبدًا، والمسائل التي قدّرها الله لعباده ویقدّرها 
متنوّعة منها الحلو ومنها الحامض والمرّ ومنها ما هو بدون 
طعم، ففيها من كلّ شيء، فيها صعود وفيها هبوط، كلّ 

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

سجلّ، غایة الأمر أنّ هذه هذه المسائل مضمّنة في هذا ال

الليلة التي هي ليلة الجمعة المسائل فيها بنحو، وغدًا بنحو 

آخر، والسبت بنحو ثالث، فنحن لا نعلم ماذا یأتينا من 
الأعلى في كلّ یوم، هل سيأتي یوم السبت ما یسعدنا 
ویفرحنا أم ما یزعجنا ويحزننا؟ هكذا هي الحال. وهذا 

ء وللأولياء ولعموم الناس الأمر عام للجميع، للأنبيا
 أیضًا. 

فماذا نفعل نحن الآن مع هذا الإله؟ مع هذا الإله 

الذي لا یسمع كلامنا! ویا له من إله! مع هذه الإله الذي 
لا یقوم إلا بما یراه هو ولا یفكّر أبدًا في أنّ هذا العبد ماذا 

یرید، وأنّه یرید لنفسه وللآخرین في كلّ یوم وكلّ دقيقة 

ظة أشياء جيّدة عذبة لذیذة. یقول الله لو أردت أن وكلّ لح
أصغي لكلام عبادي لصار الوجود غابة، ولحكم هنا 
قانون الغاب، فكما أفكّر أنا الله بهذا العبد أفكّر بالعبد 

الآخر أیضًا، وأفكّر بذاك أیضًا أفكّر بكماله، وعندما أنظر 
 من حيث المجموع 

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

***  جهان چون چشم و خط و خال و ابروست

 كه هر چيزى به جاى خویش نيكوست

یقول: الكون كالعيّ والجفن والحاجب والخال 
 *** وكلّ شيء في مكانه جميل

فلو أراد الإنسان أن یعمل وفق الأهواء ووفق ميوله 

النفسيّة لانتهى الأمر وقرئت الفاتحة، یبدأ من الليلة بجعل 
 ولا حدّ كلّ شيء له سواء كان له أم لغيره، كلّ نعمة هي لي

یقف عنده لذلك، یأتي على الجميع هكذا ولا یتوقّف، یا 

 عزیزي لك اثنتان لا ثلاثة لا أربعة! 
أخبرني أحد الأصدقاء أنّه كان یقصد مكانًا وكان معه 

سائق فبدأ بالحدیث فقال: أتدري كم زوجة لديّ؟ لدي 

 ثمان زوجات. 
ربع فقلت له: ألا تعلم أنّه يحرم أن تكون لك أكثر من أ

 زوجات؟! 

 فقال: نعم معك حقّ، ولكن ماذا أفعل الآن؟! 
یبدو أنّه كان أینما ذهب وإلى كلّ مدینة سافر كان له 

 منزل ومقرّ ولم یكن ليبقى هكذا. 

https://madrasatalwahy.org/


  9 
 

فقلت له: لا یمكن أن تتزوّج ثمانية حتّى تترك 

 الأوائل. 

 قال: سأنظر أيّها أكثر نفعًا لي أحتفظ بها. 
بالتي تریدها والباقي احتفظ  فقلت له: قل له: احتفظ

بها على نحو الزواج المنقطع فليس من الجيّد أن تردّ 

 الأخریات!
وعلى كلّ حال فالمسألة هنا تختلف، والرؤى مختلفة، 
ولن ندخل في بحث فقهيّ حول أنّ ما یتزوّجه بالعقد 

الدائم فوق أربع هل هو باطل ویسبّب الحرمة الأبدیّة أم 
 لا؟

و طبع الإنسان، فهو لا یقنع أبدًا، لا وعمومًا فهذا ه 

یقنع بشيء، لا یقنع ویطلب دائمًا المزید، لماذا؟ لأنّه لم 
یصل بعد إلى مرحلة الفعليّة والكمال ولا یدرس الأمور 
من وجهة نظر عقلانيّة، بل یدرس الأمور على أساس 

الهوى، یدرس الأمور على أساس الهوس، یدرسها على 
ا الحكم الذي یأتي على أساس أساس التخيّلات، وطبعً 

 الخيال والهوى والهوس من الواضح إلى أین ینتهي. 

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

 الفرق بين الأطفال وبين الكبار 

ا هو أمر متحقّق عند الجميع،  وهذا الأمر، وكونه فطریًّ
فهذا أمر متحقّق عند جميع الناس، والأطفال والصغار 
 یطرحون ما أعطاهم الله كما هو من دون خيانة ومن دون

غشّ ومن دون تحریف، ومن دون زیادة ونقصان، فما یأتي 

من ذاك العالم الأرفع إلى أنفسهم یبيّنونه بمجرّد أن یأتي إلى 
نفوسهم من دون تصّرف وتخریب منهم وتحویله إلى ما 

يحقّق منافعهم الشخصيّة، فيبيّّ بلسانه ما تراه العيّ، أمّا 
نفسد؟ ولماذا  نحن فلا. ولماذا نحن نقوم بذلك؟ لماذا نحن

نحن نخون؟ لماذا نغيّر في تلك الظاهرة الإلهيّة؟ لماذا؟ 

لأجل جهلنا، فلو علمنا ما هي المفاسد التي تصيبنا من 
هذا التغيير لما فكّرنا إلى یوم القيامة بذلك التغيير. لو علمنا 
أیّة ضربة تحدث للنفس بواسطة هذا الغشّ لما أمكن أن 

ة التي أودعها الله في النفس وأن نخرّب هذه الظاهرة الإلهيّ 

 نظهرها في الخارج بنحو آخر.
لقد قتل هذا ذاك، فنقول لقد كان ذلك خطأ، أو قتله 

رجل آخر ومضى، وقد حقّقنا في الأمر وجئنا برجل بريء 

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

وجعلناه مكانه على أنّه قاتل، وبرّأنا ذلك الفاسق القاتل 

هذه ليمضي ویقوم من جدید بجریمة أخرى. فكم تتغيّر 

الفطرة ، وما هي الجنایات التي تحدث في وجداننا بواسطة 
هذا التحریف والخداع وماذا یؤثّر ذلك في الظواهر التي 

 أوجدها الله فينا؟ كم یؤثّر؟! 

ولكنّ ذلك الطفل ليس كذلك، یقول عيّ ما رأى، 
یقول رأیت هذا. لقد فعل فلان هذا، لقد فعل هذا، لقد 
 تكلّم بهذا، لقد عمل هذا، یبيّّ عيّ ما یأتيه، فماذا يحدث؟

 آثار التحريف ومخالفة الفطرة 

: لا تسقط نفسه بواسطة هذا التحریف وبواسطة أولاً 

هذا أوّلاً، ففي كلّ غشّ هذا الخداع من مرتبة الطهارة. ف
وخداع سقوط في مستنقع النجاسات، فضرر ذلك أوّلاً 
هو على نفس ذلك المسكيّ الذي یقوم بذلك. فانظروا 

بعد ذلك ماذا في هذا العالم وفي هذه العوالم، فهل یعلم 

هؤلاء ماذا يجلبون لأنفسهم؟! أفهل یستحقّ هذان 
ل بضعة اليومان أن تفعل ذلك یا عزیزي؟! أنت من أج

أیّام تسقط نفسك ولدیك في ذلك العالم ما لا نّایة له. فأیّة 

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

حماقة أكبر من أن تحتمل كلّ ذلك من أجل یوميّ في هذه 

الدنيا، من أجل یوميّ، من أجل نصف یوم، من أجل مدّة 

معيّنة، مثلًا من أجل سنة أو سنتيّ أو ثلاث، فكم یمكن 
عزرائيل بيدك  للإنسان أن یبقى في منصب معيّّ؟ فهل أمر

أیضًا؟! افترض أنّه أعطي وظيفة ما لعشر سنوات أو 

عشرین سنة، فهل أخذت ضمانًا وأمانًا من عزرائيل أن لا 
یأتيك خلال هذه السنوات العشرین؟! أم أنّه أمر آخر 
ليس بيدك أنت؟ فلنفترض أنّك أخذت أمانًا من عزرائيل 

؟ افترض أن لا یأتيك خلال هذه العشرین سنة فماذا بعدها
أنّك طویت هذه السنوات العشرین وجاءك عزرائيل 

الآن، فبماذا تختلف هذه العشرون سنة التي ستطويها عن 

العشرین سنة التي طویتها؟ بماذا تختلف من حيث الزمان؟ 
ليس هناك ثانية واحدة هنا أو هناك، ومن حيث حركة 
ا هل یمكنك؟! هذه  الكواكب لا فرق، فهل یمكنك؟ حقًّ

ن سنة التي قضيتها حتّى وصلت إلى هنا كأنّّا لم العشرو
تكن، لا یمكن أن تشعر بالزمان، الأمور التي جرت خلال 
السنوات العشر أو العشرین الماضية كأنّّا كانت بالأمس، 

https://madrasatalwahy.org/


  13 
 

حسناً فأنا أقول لو مضت عشر سنوات أخرى فإنّ حالتي 

هكذا ستكون، فكأنّي قضيتها، ابحثوا دائمًا في المعادلات 

النقاط المجهولة فيها، فالإنسان الذكيّ هو الإنسان عن 
الذي یبحث في هذه المعادلات عن هذه النقاط 
المجهولة. فقد جعل الله لدى الإنسان هذه القدرة، جعل 

 فيه هذه القوّة. 
والآن نصل إلى السبب في قول الإمام السجّاد عليه 

 هذا هو السبب، هذه هي النقطة المهمّة. «فزعت»السلام: 

في كلام الإمام السجّاد عليه السلام، فهو یرتّب 
المعادلات جنبًا إلى جنب، ویركّبها ويحصل على النقطة 

المجهولة والمعادلة المجهولة. ونحن یمكننا أن نفعل 

ذلك ولا نفعله، فلو كناّ لا نقدر فلا حساب ولا كتاب، 
لأنّا لسنا مكلّفيّ ولا نفعل، فالضرر الأوّل الذي یصيبنا 

تجاوز هذه المسألة، ففي البدایة نلتفت إلى أنّنا أسقطنا هو 

أنفسنا عن درجة الوجود، وعن درجة الطهارة، وعن 
التكامل، وعن الوصول إلى الحقائق والمراتب الأعلى، 
وأعددنا لأنفسنا الظلمة، وأعددنا لأنفسنا الغشاوة 

https://madrasatalwahy.org/


  14 
 

والحجاب بواسطة قيامنا بهذا العمل الخائن الذي لا محلّ 

 انون عالم الخلقة.له في ق

إنّ عالم الخلقة هو على أساس الفطرة، على أساس 
الصدق، والله تعالى یقول إنّا خلقنا السموات والأرض 
بالعدل وأرسلنا الرسل لإيجاد العدل، فآیات القرآن 

نزَْلْْا مَعَهُمُ ﴿تقول: 
َ
رسَْلنْا رسُُلنَا باِلَْْيناتِ وَ أ

َ
لقََدْ أ

نزَْلْْاَ الَْْدِيدَ الكْتابَ وَ المِْيزانَ لِ 
َ
قُومَ الَّْاسُ باِلقِْسْطِ وَ أ

هُ  سٌ شَدِيدٌ وَ مَنافعُِ للِنَّاسِ وَ لِعْلَمَ الَلَ مَنْ ينصُُُْ
ْ
فيِهِ بأَ

 1﴾وَ رسُُلَهُ باِلغَْيبِ إنَِّ الَلَ قوَيِ عَزِيزٌ 
فنحن أرسلنا رسلنا لكي يجعل الناس مسير حياتهم 

لطریق المستقيم على أساس القسط، والقسط یعني ا

والصراط المستوي في كلّ ظاهرة وفي كلّ حادثة، فهذا هو 
القسط، أن يختبر الإنسان نفسه في كلّ قضيّة فيسلك 
الطریق الصحيح المطابق للفطرة التي فطره الله عليها 

 ویعمل بها. 

                            
 25( الآیة 57سورة الحدید ) 1

https://madrasatalwahy.org/


  15 
 

 الفطرة وخطابات الإمام الحسين عليه السلام يوم عاشوراء

وما كانت كلمات سيّد الشهداء عليه السلام في یوم 
عاشوراء ونصائحه الكثيرة ودعوته للنّاس هو وأصحابه 
وأولاده وإخوته إلا ليقولوا لهم: أيّها المساكيّ أنتم لا 

تعرفون أیّة مصيبة تنزلون بأنفسكم لا بنا نحن، فنحن 

مقامنا معلوم، ووضعنا معروف، وطریقنا واضح ـ وطبعًا 
قول هذا على لسان حال الإمام مع ذلك الجيش الشقيّ أنا أ

القسّي ـ فقد أریت أصحابي جميع مراتبهم فعمّ تبحثون 
أنتم؟! لقد أریت أصحابي ليلة أمس وكشفت لهم الغطاء 

فهم اليوم یتسابقون للوصول إليها فأین أنتم من ذلك؟! 

كم على الإنسان أن یكون غافلاً عن نفسه وعن ربّه وبعيدًا 
الحقائق، الإمام الحسيّ یقول لهم: لقد كشفت لهم ليلة عن 

أمس حجابًا واحدًا، فقط حجابًا واحدًا وتركت سائر 

الحجب حتّى یصلوا إلى ذلك العالم، لأنّي لو رفعتها الآن 

لأصابتهم سكتة، ولما احتملوا البقاء في هذه الدنيا لحظة 
ابس واحدة، لم أكشف إلا قليلًا فأریتهم ليلة أمس وهذا ع

خلع الدرع ونزل إلى جيش عمر بن سعد بجسد عارٍ، 

https://madrasatalwahy.org/


  16 
 

فهكذا كانت حقيقة الحال، هذا هو وضعنا، وهذه هي 

حالتنا، ماذا عنكم أنتم أيّها المساكيّ ماذا تفعلون؟! وما 

هي حالتكم؟ تعالوا وأروني، لقد أریت أصحابي فتعال 
أنت وأرني. یا عمر بن سعد الذي هو قائد جيشهم! ألست 

ا خيل الله اركبي ـ عجيب التاریخ یعيد نفسه، تقول: ی

قوموا واركبوا ـ حسناً یا عمر بن سعد تعال وأرنا، فهذا 
الشمر الذي یرید أن یقطع رأسي أرنا مقامه في الجنةّ، 
ألست تقول إنّا أهل الجنّة، تعال وأرنا، أنت بنفسك قلت 

لي أمس إنّي أعلم أنّ مكاني یوم القيامة هو جهنمّ، فلماذا 
تتلاعب؟ أنت بنفسك قلت ليلة أمس. فهذه هي حالنا 

وأصحابنا وتلك هي حالكم، فلماذا تغطّي الحقيقة وتقف 

أمامها؟ لماذا تلقي ستارًا على الحقيقة؟! لماذا عندما أتكلّم 
معكم تثيرون الضجيج فلا یصل صوتي الحقّ إليكم؟! 
لماذا تواجهون اتّضاح إحدى الحقائق بإثارة الأجواء 

يّة والعاطفيّة حتّى لا یصل صوت حقيقتي إلى آذان الحماس
الناس؟ فمن تخدعون؟! إنّما تخدعون أنفسكم أنتم أوّلاً 
أيّها الأشقياء وأيّها المساكيّ وأيّها الذین أعطاهم الله هذه 

https://madrasatalwahy.org/


  17 
 

النعم الإلهيّة لكي یصلوا في هذه الدنيا إلى مكان ما، فلو لم 

الصدق  یعطكم الله هذه النعم، ولو لم یعطكم فهم

والحقيقة فأيّ مصيبة ستحلّ بكم؟ لو لم یعطكم الله تلك 
الحقيقة في داخل فطرتكم وداخل وجدانكم، ولو لم 
تفهموا مفهوم العدالة والقسط فأیّة مصيبة كانت ستحلّ 

بكم في هذه الدنيا؟ كيف كان بإمكانكم أن تصلوا إلى 
 الكمال؟ من كان بإمكانه إیصالكم إلى الكمال؟

هذه الأجهزة؟ لا فهم لديها ولا شعور،  ماذا تصنع

یمكنها أن تقوم بكثير من الأعمال ولكن لا فهم لديها ولا 
شعور، ولا أحد یتوقّع منها ذلك أیضًا. تقدّم ما أعطيَت. 

فلو لم أعطىكم أنا الله أيّها البشر بواسطة هذه الفطرة 

الإحساس بالعدالة ولمسها ومسّها فأیّة مصيبة كانت 
! كيف كان بإمكانكم الوصول إلى الكمال؟ ستحلّ بكم؟

لصرتم حدیدًا، لصرتم سجّادًا، لصرتم أعمدة، لما أدركتم 

فلا إدراك لدیكم، ما هو ذنب عمود الجدار هذا؟ لا ذنب 
له، فلو أخذته وضربت به رأس إنسان وكسّته فمات هل 
یقتصّ من هذا الحجر؟! يجب أن یقتصّ من هذا الحجر 

https://madrasatalwahy.org/


  18 
 

لا بدّ من تقطيعه؟! لا یفعلون له شيئًا،  لأنّه قتل إنسانًا؟!

بل يجعلونه أملس ویستفيدون منه، وإنّما يحاكمون ذلك 

الذي استفاد منه، لا ذنب لهذا الحجر، إنّه لا یفهم، فلو لم 
يجعل الله فينا هذا الإحساس من البحث عن الحقيقة 

 وإدراك الواقع فماذا كناّ سنصنع في هذه الدنيا؟ 

ي المشكلات التي نجلبها على فلنعلم إذن ما ه
أنفسنا؟ الأمر الذي هو وسيلة لتكاملنا نقضي عليه 
بأیدینا؟ یا لك من إنسان أحمق یتلف كلّ ما یقدّم إليه من 

إمكانات كالأب الذي يجعل لابنه مالاً فيلقيه في البحر 
كلّه، ویقول: لم یعجبني، رأیت أنّه كثير فألقيته في البحر! 

ب إليه؟! یقول: یا لخسارة الشعير فكيف سينظر هذا الأ

 الذي كنت أطعمك إیّاه حتّى كبرت. 
هذه الحالة هي حالتنا نحن، فنحن لا نختلف عن 
ذلك الطفل ابن السنوات الخمس أو السبع، كلانا نعيش 

هذه الحالة، إلا أنّنا بواسطة الكثرات وبواسطة التخيّلات 
مجازیّة وبواسطة الأمور الاعتباریّة وبواسطة الأمور ال

التي لا صلة لها بنا نتلف ما یرتبط بنا وما هو معنا ومنضمّ 

https://madrasatalwahy.org/


  19 
 

إلينا ومرافق لنا، وفجأة نلتفت إلى أنّ كلّ من سعينا وراءه 

 وتركنا الحقائق من أجله، قد سار في سبيله. 

 ـ لقد أتعبت نفسي من أجلك. 
سيقول: كان بإمكانك أن لا تفعل ذلك! یقولها 

 لا تفعل. بصراحة: كان بإمكانك أن 

ـ لقد بدّلت الحقيقة كذبًا من أجلك، وكتبت في هذا 
 السجلّ كذبًا. 

  …ـ كان بإمكانك أن لا تفعل

لا شيء، انتهى كلّ شيء ومضى. لقد أتلفت نفسه 
وحرّف التاریخ أیضًا. لقد أحلّ المصيبة بنفسه 

وبالمجتمع كما أسقط نفسه من الوجود، ومضى هو أیضًا 

 ه ساكناً. وذاك لا يحرّك من أجل
حينها یدرك أن یا لهول المصيبة التي أحلّها بنفسه، 
حينها یدرك أنّ عليه أن يجيب على هذه الأعمال التي قام 

بها كلّها، وإن لم يجب فإنّّم یذیقونه عذابًا یذكّره بزمان 
كونه رضيعًا. أفهل مملكة الله فوضى؟! یذیقون الإنسان ما 

  یذكّره بآبائه وأجداده من العذاب.

https://madrasatalwahy.org/


  20 
 

 الفطرة وقصةّ النبيّ مع الذي كان يريد قتله

لقد جاء ذلك الرجل إلى رسول الله، ذلك الرجل 
المشرك، وكان بإمكانه أن یفعل ذلك، كان بإمكانه أن 
یقتل النبيّ. فقال: یا محمّد من ینجيك منيّ؟ من ینجيك؟ 

فانظروا بقي النبيّ نائمًا كما هو ولم یكلّف نفسه حتّى 

ثلاث مرّات، بنوع من  «الله الله الله»ال: بتحریك رأسه وق
ا، وذلك الاطمئنان  الهدوء، وهذا الهدوء عجيب جدًّ

ا: الله،  للنفس والذي به وباليقيّ والاطمئنان یقول حقًّ
ولا یقول هزلاً. لا داعي إلى أن یمسك برأسه، ولا داعي 

إلى أن ینتهز فرصة ویقفز من وراء الشجرة ویمسك 

 حاله نائم: من الواضح أنّ الله هو برجله، یقول وهو على
الذي ینجيني، فأنا نائم كيف یمكنني أن أنجي نفسي 
وأنت مجرّد سيفك فوق رأسي؟! ما إن رفع سيفه هبّت ریح 

عاصفة وحرّكته فاصطدم بالشجرة وسقط السيف منه، 

من ینجيك »فأمسك به النبيّ ووقف فوق رأسه وقال: 
نّه سيفك وليس لي، ؟ وانعكس الأمر فقال: انظر إ«منيّ

فسيفي في الخيمة وقد جئتُ إلى هنا بدون سيف، فبدأ 

https://madrasatalwahy.org/


  21 
 

ا ولم  المشرك بالارتجاف، فهو لا یقيّ لدیه ولا یزال فجًّ

یلق تربية، فهذا المشرك لا بدّ أن يخضع للتربية، لم ترتبط 

نفسه بعد بصقع الملكوت لكي یقول بهدوء: الله. بل بدأ 
 تتتعتع! قل: الله. فقال: الله.بالتعتعة. فقال له النبيّ: لا 

فأعطاه النبيّ السيف وقال: تفضّل خذ السيف. ذلك 

السيف الذي كان بيده. فبما أنّك تعترف بأنّ الله ینجيك، 
وتلك الحقيقة التي هي واحدة عندي وعندك وليست 
عندي أكثر منها عندك، هي واحدة عند كلينا ومتساویة، 

التي أعترف أنا بها، وأنت اعترفت وأقررت بتلك الحقيقة 
وكلانا واحد، فإذا كان الأمر هكذا فلا مشكلة بيننا وخذ 

سيفك. فنظر الرجل وقال: أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد 

  أنّ محمّدًا رسول الله وآمن والتحق من حينه بجيش النبيّ.
فانظروا هكذا یتعامل أولياء الله مع المشركيّ 

یؤمنون بالله أصلًا، یعطيه والكفّار، مع الكفّار الذین لا 

السيف بيده ویقول له: خذه. فهل نحن هكذا أیضًا؟! نعم 
نحن أرفع من النبيّ بمائة درجة، أفهل یمكن لأحد أن 

https://madrasatalwahy.org/


  22 
 

یعترض علينا؟! نریه اعتراضًا يجعله یتذكّر أیّام طفولته! 

 نفهمه مع من یتكلّم. 

هذا المنهج هو منهج أولياء الله أولئك الذین قلوبهم 
لة، الذین ینظرون إلى الناس من تلك النافذة، من متّص

 نافذة الصفاء والطهارة.

 ما معنى: إذا رأيت مولاي ذنوبي فزعت؟

تقدّم أنّ الإمام السجّاد عليه السلام عندما یقول لله 

. عندما أرى "إذا رأیت مولاي ذنوبي فزعت»في الدعاء: 
ذنوبي أخاف وأضطرب ویرتعش بدني، ففزعت تعني 

لرعشة لا مجرّد القلق، بل یرتجف بدني، متى یأتي أصبت با

الفزع إلى الإنسان؟ عندما یشعر بتلك الحقيقة المخيفة في 
 وجوده. 

 قصةّ خوف أحد العلماء الواعظين من الموت

كان هناك أحد العلماء في مشهد وكان من الفضلاء 

وكنت ألتقي به أحيانًا وكان لي معه كلام، فقد كان هذا 
مع الناس وینصحهم ویرتقي المنبر، وكان  الرجل یتكلّم

رجلًا فاضلًا عالمًا، كان یتحدّث عن الله وعن النبيّ وعن 

https://madrasatalwahy.org/


  23 
 

المعاد والموت، وكان یكثر من الحدیث عن الموت 

وفراق الدنيا وأمثال ذلك، وكان رجلاً معروفًا، وذات یوم 

مرض وتوجّه إلى هنا وهناك ولكنهّ أدرك في النتيجة أنّ 
س مرضًا بسيطًا، فلم یكن یرضى، وكان مرضه حادّ ولي

بعضهم يحذّرونه فلم یكن یقبل، وكان یقول لمن حوله: 

لنذهب إلى ذاك المكان. في النهایة قالوا له: الجميع 
متّفقون على أنّ لدیك مرضًا من ذاك النوع ولن تعيش أكثر 
من ستّة أشهر، فلا تتعب الجميع واذهب وأنجز أعمالك 

 ا. فهذا وقت مناسب جدًّ 
عندما أدرك أنّ أمره قد انتهى، بدأ یرتجف وبقي لا یقرّ 

له قرار مدّة طویلة، ولم یكن أحد يجرؤ على الكلام معه 

لشدّة انزعاجه بسبب معرفته بالحقيقة، فحتّى تلك اللحظة 
كان یقول: ليت ولعلّ وربّما وإن شاء الله اخطأوا والجهاز 

 …و أعطاهم النتيجة خاطئة والمختبر فيه مشكلة

ولكنهّم قالوا الكلام الأخير ووقع هذا الأمر في قلبه 
وأحسّ بالموت بكامل وجوده فأصيب بصدمة، فلماذا؟ 
ا للمغادرة، لقد كان المسكيّ یتكلّم  لأنّه لم یكن مستعدًّ

https://madrasatalwahy.org/


  24 
 

عن الموت، ولكن فقط كان باللسان، وكان یسير في 

طریقه في هذه الدنيا، لم یكن المسير مسير السير نحو 

ة، بل كان مسير الإبقاء في الدنيا، یرید أن یبقي نفسه الآخر
فيها ویلصقها بها، فالإبقاء یعني الإلصاق، أن یلصق نفسه 
في هذه الدنيا، وإلاّ فقد كان عليه أن یفرح بالموت أن 

الحمد لله استرحنا، إنّّا ستّة أشهر وبعدها نستریح 
 ي. ونتخلّص، نصبر هذه الأشهر الستّة ففي النهایة ستنته

لقد أغلق الباب على نفسه ویقال إنّ الناس كانوا 

یریدون أن یعودوه ولكنهّم كانوا یواجهون بحالة تجعلهم 
یندمون على عيادته، فلم یكن یسلّم ولا يجيب ولا كانت 

له قدرة على التعامل مع الناس، كان غارقًا في نفسه، وبدلاً 

عجّل من أن یعيش ستّة أشهر لم یبق أكثر من شهرین وقد 
على نفسه بأربعة أشهر وأنقص من ذلك السجلّ، مات 
بعد شهرین الفاتحة مع الصلوات! ودّع دار الفناء شيخنا 

حجّة الإسلام ومضى، إن شاء الله اذهب وكان ینبغي أن 
تذهب قبل هذا ما دام وضعك هكذا وما دمت تمثّل على 

 الناس كلّ هذه المدّة. 

https://madrasatalwahy.org/


  25 
 

حقيقة، لا واقع لهذا  لماذا كلّ هذا؟ لأنّه لم یكن هناك

الكلام الذي یقوله، لو كان له واقع لما حصلت لدیه تلك 

الحالة من الفزع، فالإمام السجّاد عليه السلام یرى نفسه 
في حالة جيّدة وینظر إلى أنّه یطوي شهر رمضان هكذا 
وليالي شهر رمضان هكذا، والقرآن والدعاء، وهو یرى أنّ 

سلّم أنّ معرفة الإمام عليه هذا هو من الله أیضًا، فنحن ن
السلام ليست كمعرفتنا، فهو یرى أنّ هذا توفيق من الله، 
والهدایة من الله، والاهتمام بهذه الأمور هو من الله، كلّ 

ذلك هو من الله، ولكن في النهایة من أین جاءت هذه 
النظرة حيّ یقول: إذا رأیت مولاي ذنوبي فزعت؟ من أین 

؟ عندما أنظر إلى ذنوبي یسيطر علّي جاءت یاء المتكلّم هذه

إذا رأیت مولاي ذنوبي »الفزع، هكذا یقول الإمام: 
، فالإمام السجّاد لم یذنب، فلماذا؟ لماذا یقول "فزعت

الإمام هكذا؟ إلهي إذا نظرت إلى ذنوبي سيطر علّي الفزع، 

أستوحش، أستوحش من النتيجة، من العاقبة، مماّ أشعر به 
بعد هذا. فما هو المبّرر المنطقيّ  وأرى أنّه سيحلّ بي

لذلك؟ وهكذا سائر الموارد التي لدینا في دعاء أبي حمزة 

https://madrasatalwahy.org/


  26 
 

هذا حيث یقول ـ وإن شاء الله الرفقاء یقرأونه لاحقًا ولا 

أعتقد أنّنا نصل إليه أبدًا في السنة القادمة وما بعدها فضلًا 

عن هذه السنة، ففي كلّ سنة نتقدّم بمقدار نصف صفحة، 
ليقرأ الرفقاء حتمًا دعاء أبي حمزة ولا ینتظروا  ولكن

توضيحي وشرحي ولا يحرموا أنفسهم من فيوضات هذا 

الدعاء العجيبة الغریبة والتي هي إكسير حياتنا الأخرى، 
ا هي إكسير، وقد جعل الإمام السجّاد في دعاء أبي حمزة  حقًّ
الثمالي هذا كامل سجلّ حياتنا في أیدینا، فهذا نحن، فكلّ 

ما سنواجهه في حياتنا من علاقات وتعلّقات وقطع 
تعلّقات ومحيطيّ بنا الذین سيغادرون في یوم ما، حتّى 

أمس كانوا یقولون: نفدیك بأرواحنا، واليوم تسلّم عليهم 

فلا یردّون عليك السلام قربة إلى الله، فلا مصلحة في 
ذلك، هؤلاء منحرفون ومرتدّون وكفّار. ألم یقولوا 

یقولوا للبعض إنّّم ارتدّوا؟ ونحن أیضًا  ذلك؟! ألم

سمعنا، فكثير منهم إذا مشينا في هذا الجانب من الشارع 
مشوا في ذاك الجانب منه، فماذا حصل؟! أنا لم أتغيّر لم 
أنقص ولم أزد، وزني هو كما كان ليس فيه تغيير وتبدّل، 

https://madrasatalwahy.org/


  27 
 

فماذا حصل إذن؟! فهذه كلّها كانت بركات وقد حدّثنا 

م السجّاد في هذا دعاء أبي حمزة هذا شعرة عنها الإما

بشعرة، كيف هي زوجتك معك؟ وكيف هو زوجك 
؟ وكيف هو ابنك وكيف هو جارك وكيف هو  معكى
صدیقك وكيف هم معارفك ورفاقك وأقاربك والغرباء 

وغيرهم وخيالاتك؟ فالإمام عليه السلام یبيّّ جميع 
يه حسب وجودنا، لذلك فإنّ قراءة هذا الدعاء والتدبّر ف

اعتقادي لا يختصّ عند السالك بأیّام شهر رمضان، فالتدبّر 

في دعاء أبي حمزة الثمالي من أوجب الواجبات، فكما كان 
یقول المرحوم العلّامة حول حدیث عنوان البصري 

بالنسبة إلى سالك طریق الله، وأنّه يجب أن یقرأ في كلّ 

ى آخر أسبوع مرّتيّ وكان قد وضعه في جيبه وبقي معه حتّ 
عمره، وكنت قد رأیته، وكان یقول: أنا أطالع حدیث 
عنوان البصريّ عن الإمام الصادق عليه السلام في 

الأسبوع مرّتيّ، فالإنسان يحتاج إلى التكرار، يحتاج إلى أن 
تضرب المطرقة على رأسه بانتظام، يحتاج إلى التنبيه 

  …والتذكير بشكل دائم وإلا

https://madrasatalwahy.org/


  28 
 

 أهميةّ الرفيق

نّنا بحاجة إلى الرفيق وإلى هذه فكم أوصي أ
المجالس، فلماذا؟ لأنّ الإنسان إذا ما خرج عن هذه 
الدائرة حلّت مسائل أخرى شيئًا فشيئًا، فهذه ليست أمورًا 

یمكن أن تترك الإنسان وشأنه، فشئت أم أبيت تأتي 

وتجذب الإنسان شيئًا فشيئًا، وبمقدار ما ینجذب من هذا 
 مه في ذاك. الجانب فإنّه یقل من اهتما

محرم دل نيست جاى صحبت اغيار *** دیو چو 
 بيرون رود فرشته درآید 

یقول: ليس حرم القلب موضعًا لكلام الغرباء إذا ما 

 خرج الشيطان جاءت الملائكة
لا یمكن أن یكونا معًا هنا، لا یمكن أن یسكنا معًا 
هنا، فإمّا أن یكون المكان لهذا أو لذاك، فكم أكّد الأعاظم 

مرارًا أنّ على الرفقاء أن یكونوا معًا، وعلى الرفيق أن لا 

یشّرق ویغرّب، وعلى الرفيق أن لا يجلس في أيّ مجلس، 
قال فيها، فاذهبوا الآن إلى هذه المجالس وانظروا ماذا ی

طبعًا لا حاجة إلى الذهاب إليها، فهو ليس بجيّد، نعم لا 

https://madrasatalwahy.org/


  29 
 

بأس بأن يختبر الإنسان أحيانًا فيرى أنّ ما یقال ليس بعيدًا 

عن الواقع كثيًرا، فيذهب الإنسان إلى أهل الصلاح 

والصلاة، أمّا أهل غير الصلاة فلهم شؤونّم وربّما كانوا 
 عن أنفسنا، ربّما كان كثير خيًرا مناّ بكثير، علينا أن لا نرضى

 منهم أطهر منّا أصفى. 
 معنى حديث: النظر إلى وجه العالم عبادة

فليذهب الإنسان إلى هذه المجالس وليستمع إلى 
كلامهم وحدیثهم وینظر حول ماذا یتحدّثون؟ یتكلّمون 

معًا لساعتيّ حول ماذا؟ فلينظر بعد ساعتيّ هل یتعب أم 
ول انقبض قلبي فيضحكون! لا؟ انقبض قلبه أم لا؟ تق

فنحن لا ندرك شيئًا! انقبض قلبه! حصلت لدیه حالة 

انقباض! فما هذه الأشياء التي اخترعتموها وألصقتموها 
بالإسلام وبالدین؟! لقد جئتم بأشياء جدیدة! ما معنى 
انقباض القلب؟! أم أنّ لها حقيقة وأنت المسكيّ مخدّر فلا 

بالسكيّ وأدخلت إلى تشعر، فلو ضرب الإنسان المخدّر 
بطنه لما أحسّ، وكأنّه ملقى كالحجر، نعم لو ذهبنا نحن 
لتخدّرنا بواسطة تلك الأحوال والأجواء، فلا ندرك قبضًا 

https://madrasatalwahy.org/


  30 
 

ولا بسطًا، لا روحانيّة ولا ظلمة، لا نفهم شيئًا، فتأكيد 

الأعاظم أنّ على الإنسان أن یكون دائمًا مع رفيق، أن یكون 

. 1النظر إلى عالم یذكّرك الجنةّ عبادةمع إنسان ینطبق عليه: 
هذا معناه، معناه النظر إلى عالم والحدیث ومجالسة عالم 
یذكّرك بالجنةّ، لا بمعاملات الدنيا والتجارة. ولدینا في 

النهایة، أليس لدینا علماء تّجار؟! ما شاء الله تّجار وأيّ تّجار، 
لدینا المقدار الذي ترید، النظر إلى هذا العالم لمائة سنة 

ك به هو الجنةّ، یذكّرك بألف الشيء الوحيد الذي لا یذكّر

شيء آخر غير الجنةّ، وما أقوله أنا بنفسي كنت مبتلى به، 
فلندع ذلك، فهذا هو معنى العبادة، وهذا معنى ما یقوله 

الأعاظم من أنّ على الإنسان أن يجلس مع الرفيق مع 

إنسان مع عالم الجلوس معه عبادة، فنظرة إلى العلّامة 
                            

: عَنْ أَبيى عَبْدى اللّٰهى عليه السلام، قَالَ: 95، ص: ۱دار الحدیث(، ج -الكافي )ط  1
، مَنْ » ونَ لىعىيسٰى: یَا رُوحَ اللّٰهى یُّ قَالَ رَسُولُ اللّٰهى صلى الله عليه و آله: قَالَتى الْحَوَارى

كُمْ مَنطْىقُهُ، وَیُرَغِبُكُمْ فيى  لْمى یدُ فيى عى هَ رُؤْیَتُهُ، وَیَزى نُجَالىسُ؟ قَالَ: مَنْ تُذَكِرُكُمُ اللّٰ
رَةى عَمَلُهُ   .«الْآخى

بَادَةٌ وَ النَّظَرَ إىلَى »: 2۰5، ص: 2ه، جمن لا يحضره الفقي النَّظَرَ إىلَى الْكَعْبَةى عى
ى  بَادَةٌ وَالنَّظَرَ إىلَى وَجْهى الْعَالمى نْ غَيْرى قىرَاءَةٍ عى بَادَةٌ وَ النَّظَرَ فيى الْمُصْحَفى مى الْوَالىدَیْنى عى

دٍ صلى الله عليه وآ بَادَةٌ وَ النَّظَرَ إىلَى آلى مُحمََّ بَادَةٌ عى  .«له عى

https://madrasatalwahy.org/


  31 
 

اول التحليق خارج بدنك، الطباطبائي تجعل روحك تح

وبنظرة واحدة وكلام واحد من العلّامة الطباطبائي تشعر 

أنّك لست في هذا العالم، فهذا هو مراد روایة المعصوم، 
 معناها أن تجلس دقيقتيّ عند المرحوم العلّامة. 

كان هناك رجل رحمه الله كان فاضلاً وعالمًا كان یلقي 

أیّام شهر رمضان المحاضرات في مسجد القائم في مثل 
هذه في بعض السنوات، وكان رجلًا صالحاً وعالمًا، 
وحيث إنّه كانت له أعمال أخرى سوى زيّ العلم 

والمعنویّة وكانت له اشتغال في الحقوق، لم یكن زیّه وهيئته 
مناسبًا بالكامل لشأن رجل الدین، وقد دعاة المرحوم 

ان ذلك العلّامة في إحدى السنوات إلى مسجد القائم، وك

في زمان الشاه في الزمان السابق، فكان یتكلّم وكانت 
محاضراته جيّدة، وكان من أهل الفضل وعالمًا یستفاد منه، 
فكناّ نرى أنّه هيئته كانت تتغيّر شيئًا فشيئًا ففي اليوم 

الخامس واليوم السادس كانت لحيته تطول، وفي اليوم 
اشة وفي العاشر كان یلبس قباءً ولا یقتصر على الدشد

اليوم الثاني عشر والثالث عشر كان كلامه یتغيّر، إلى أن 

https://madrasatalwahy.org/


  32 
 

حدث أمر ما واعترض واحد من الناس على آخر، فغضب 

ذلك الخطيب، ولمّا جاء في اليوم التالي إلى المسجد وصعد 

المنبر بدأ بتمجيد إحدى الشخصيّات رغم أنّه كان یتأذّى 
شكل جادّ على من ذلك ولم یكن یسّّه التمجيد وكان ینبّه ب

أنّ هذا المنبر منبر رسول الله، وأذكر أنّ بعضهم كان یرید 

أن یمجّده فكان یقول هذا منبر رسول الله فلا تلوّثه 
بمسائل الدنيا وبهذا الكلام الحادّ. والحال الآن هو هكذا 
د الداعي لا یدعى الخطيب مرّة أخرى، وینقص  فما لم یمجَّ

ولم یكن  …دمة لا یدعىله من الهدیّة، وفي السنة القا
أسلوب ذلك الخطيب هكذا، وقد ذكرت لكم بعض 

الشيء حوله، ولكنهّ عندما صعد المنبر بدأ بالتمجيد 

لذلك الرجل الذي لم یكن حاضًرا ولكن حيث إنّ الناس 
كانوا قد شاهدوا في اليوم السابق بعض الأمور وسمعوا 
 بعض الكلام، قال لهم: أفهل أنتم عمي؟ ألا ترون أنّ 

شخصيّة كهذه تجلس هنا وقد قضى عمره في هذا الكتاب 
وهذه العلوم؟! أفهل أنتم عمي حتّى تحاكموا العلماء 
هكذا؟! وكان ینقل عن أحد المنحرفيّ الذین تحدّثوا عن 

https://madrasatalwahy.org/


  33 
 

العلماء، فأدّى ذلك إلى تشویش المجلس، ثمّ قال ضمن 

كلامه هذه العبارة اللطيفة: أنا لا أعرف هذا الرجل في أيّ 

ال هو من حيث شخصيّته، ولكن یكفي أنّي أشعر أنّ من ح
ا، لا  يجلس معه یتغيّر شاء أم أبِ. وكانت عبارة جميلة جدًّ
أدري ما هو التأثير الذي یتركه هذا الرجل سواء تكلّمت 

معه أم لم تتكلّم، بمجرّد أن تجلس معه تتغيّر. فقلت في 
نفسي: نعم هذا واضح، فأنت بنفسك شاهد صدق على 

ك بالمقارنة بيّ یومك الأوّل الذي جئت فيه وكلامك ذل

 الآن. 
فهذا الرجل یصبح مصداقًا لهذه الروایة: النظر إلى 

عالم یذكّرك الجنّة. أعني المرحوم العلّامة، هذه هي 

المسألة، انظر إلى عالم یذكّرك الجنّة، یذكّرك الآخرة، 
يخرجك من الكثرات ویغيّر حالك وأجواءك، یغيّر 

تك ویصحّح ميولك، فمن هو هذا؟ من كان من تعلّقا

البدایة حتّى النهایة في مستنقع التوهّّات والتخيّلات 
والتكالب على أمور الدنيا؟ من؟ من كان في كلامه ألف 
ریاء وخدعة، یتساقط من كلامه عن الله الریاء والخداع 

https://madrasatalwahy.org/


  34 
 

 "الله"والنفاق؟ أهذا یذكّرك الجنةّ؟ أم ذاك الذي إذا قال 

فإنّه  "الحقّ "ولها بكامل وجوده؟ عندما یقول: فإنّه یق

یقولها بجميع وجوده وخلایا بدنه، فهذا هو من یذكّرك 
الجنةّ، ولا بدّ من اتّباعه، فإذا لم یتّبعه الإنسان فماذا 
سيحصل؟ سيبتعد ویبتعد وهذا الابتعاد یسلب منه 

الحقيقة شيئًا فشيئًا وقليلًا قليلًا وبهدوء وبطء وكما یقول 
ويحلّ بدلاً من ذلك  "شویة شویة"اننا العرب: إخو

 المجاز، وتنقص الحقائق. 

وبعد مدّة من الجلوس یرى أنّ ميله إلى هذا الأمر لم 
یعد كالسابق ولا یدري من أین حصل ذلك؟ وهو ینظر 

إلى هذا الأمر نظرة مختلفة، ویعطي حولها رأیًا مختلفًا، فقد 

لكنهّ الآن بصعوبة كان سابقًا یقول إنّ الحقّ مع هذا، و
یقول: الحقّ مع هذا، یعرف ولكن یقول بصعوبة، فماذا 
حصل حتّى صار یقول بصعوبة؟ أیّة حادثة اتّفقت حتىّ 

صار یقول بصعوبة؟ ذاك هو السبب، فالجلوس مع أهل 
الدنيا یؤدّي إلى أن یصعب ذلك عليه، الجلوس مع أناس 

ها ميلهم ورغبتهم وإرادتهم هي الدنيا والوصول إلي

https://madrasatalwahy.org/


  35 
 

والتقدّم على الآخرین وسدّ طریقهم وتحصيل المنافع، 

والقول علينا أن نقوم بهذا لنمنعهم، علينا أن نقوم بهذا 

قبلهم فلا یتمكّنون من القيام به، فهذا كلّه دنيا، وإن كان 
شكله مختلفًا، فلا یشترط أن تكون الدنيا مالاً ورئاسة، فقد 

نا قبله فلا یتمكّن تكون كتابًا وطباعة كتاب، فلنطبع كتاب

من منافسته، فهذا دنيا، هذا دنيا بلا شكّ، خذ الكتاب 
واطبعه فإن طبعته قبله فبها وإن تأخّر فقد تأخّر، قم بما 
عليك. فهنا تؤثّر هذه النيّة في العمل. ولندع الحدیث عن 

 هذا الأمر. 
فما هي الحقيقة التي رآها الإمام السجّاد عليه السلام 

لله: إذا رأیت مولاي ذنوبي. فأنت لم  حتّى صار یقول

ترتكب ذنبًا، هل هو تصوّر الذنب؟ فتصوّر الذنب ليس 
ذنبًا، بل الإمام السجّاد عليه السلام يجعل نفسه موضع 
أحد المذنبيّ. لا بدّ من تفسيرها بهذا لأنّ الإمام لم یذنب، 

فالذنب هو ما جاء في الرسائل العمليّة مثل الزنا وشرب 
 …لواط والسّقة والشطرنج والموسيقى والخمر وال

و]ترك[ الواجبات كالصلاة والصيام والخمس والزكاة 

https://madrasatalwahy.org/


  36 
 

والحجّ وفروعها مماّ قرأناه، فأيّ من ذلك ارتكبه الإمام 

السجّاد؟! فعلينا أن نقول إنّ الإمام یضع نفسه موضع 

إنسان مذنب وهو یتكلّم مع الله بلسانه! یقول: إلهي أنا 
لاّ فحتّى لو كان الأمر هكذا فلا ینبغي مثل هذا المذنب. ك

أن یقول الإمام أنا مذنب، بل عليه أن یقول: إنّ وضعي 

یشبه وضع المذنب، والحال أنّ الإمام لا یقول ذلك، 
الإمام یقول: إذا رأیت مولاي ذنوبي فزعت. فنحن ليس 

 لدینا ذنوب سوى هذه المحرّمات. 

أجلنا! ماذا بعضهم یبّرر ذلك بأنّ الإمام قال ذلك من 
ماذا قال من أجلنا؟! فما هذه الدموع؟! فإذن هو یمثّل أمام 

الله! یمثّل مسّحيّة! مثل الفناّنيّ الذین رأیتموهم مثلًا 

فمن أین  …عندما یموت ابنه یبكي والحال أنّ ابنه لم یمت
تأتي هذه الدموع؟! یتحيّر الإنسان من أمره وكأنّه قد دفن 

الفنّ فنّ التمثيل، وقد كان یسمّى  ابنه أمام عينيه، فهذا هو

سابقًا بالرقص والآن یسمّى التمثيل ولم یتغيّر إلا الاسم، 
فيقال فلان ممثّل، طبعًا لا إشكال فيه في الأمور التربویّة، 

 وليست كلّ موارده باطلة. 

https://madrasatalwahy.org/


  37 
 

للممثّل حالة یمكنه معها أن يجعل نفسه مكان 

ها، فهل الآخرین وأن يخلق في نفسه آثاره ویوجدها في

الإمام هكذا؟ یعني يجعل نفسه في مكان الآخرین؟ فأنت 
عندما تجعل نفسك مكان آخر فقد تخلّيت عن هویّتك ولم 
تعد أنت الإمام السجّاد، أنت شخصيّة أخرى كما أنّ هذه 

الممثّلة الآن تمثّل دور الأمّ التي فقدت ابنها فتذرف الدمع 
ا فالمشاهد بحيث إذا نظر أيّ إنسان إليها بكى لأجله

أیضًا یبكي ویبكي، فإذن أنت تخلّيت عن هویّتك وتبدّلت 

إلى إنسان آخر، فلست أنت الإمام السجّاد، وصرت إنسانًا 
آخر، والحال أنّ الإمام یقول: أنا الإمام السجّاد علي بن 

الحسيّ بهذه الخصوصيّات عندما أنظر إلى ذنوبي أفزع، 

 فالمسألة دقيقة فما هو السبب؟ 
ید انتهى الوقت وإن شاء الله نكمل لاحقًا، من جد

ومن جدید بقي لليلة أخرى، لا تقلقوا لدینا عشرون ليلة 

أخرى أو أكثر فلسنا مثل السنة الماضية حيث سافرت إلى 
 هنا وهناك وجئت أواسط شهر رمضان. 

https://madrasatalwahy.org/


  38 
 

فكم جلسة كانت لنا السنة الماضية؟ كانت خمس أو 

ه السنة أن أسافر ستّ ليال. وطبعًا كان من المقرّر هذ

أیضًا ولكن فجأة تغيّر الأمر وحصل بدا، فالله یرید أن 
 نستفيد أكثر من خدمة الرفقاء. 

وعلى كلّ حال دعونا نفكّر في هذه المسألة لنرى إلى 

أین ینتهي تكفيرنا، وكيف نبّرر هذا الأمر، وكيف نحلّ 
هذه المشكلة لأنفسنا، فإذا ما حلّت هذه المسألة 

دركنا الحقيقة، وسّر الأمر وسّر الحقيقة الذي فسنكون قد أ

هو مقام العبودیّة والذي هو متحقّق في الأئمّة على النحو 
الأوفى والأكمل، فأدعية الأئمّة وبكاؤهم من الإمام 

السجّاد عليه السلام والإمام الصادق عليه السلام وأمير 

إلهي أنا الفقير وأنت الغنيّ »المؤمنيّ وسيّد الشهداء: 
في مناجاة أمير المؤمنيّ في  1«ل یرحم الفقير إلا الغنيّ وه

الليالي القادمة ألا نقرأ تلك التي في مسجد الكوفة حيث 

یقرأها الإمام وهو یبكي بكاء شدیدًا فهل كان الإمام یقول 

                            
مَوْلَايَ یَا مَوْلَايَ أَنْتَ الْغَنىيُّ وَ أَنَا »: ۱۷4المزار الكبير )للمشهدي(، ص:  1

يَر إىلاَّ الْغَنىيُّ  يُر، وَ هَلْ یَرْحَمُ الْفَقى  .«الْفَقى

https://madrasatalwahy.org/


  39 
 

ذلك لأجل الآخرین؟! أم أنّه هو نفسه كان یناجي الله؟! 

ا؟! أفهل إن لم یقل الإمام حقيقة الأمر لله فلمن یقوله

یمكن أن یتكلّم مع الله بالمجاز؟! أفيمكن أن أتكلّم مع 
الله بالمجاز؟ یقول الله: شكرًا لك تتكلّم معي بالمجاز 
والاستعارة والكنایة وأمثال ذلك، أم أنّك إذا أردت أن 

تتكلّم مع الله فلا مجاز ولا كنایة، إلهي هذا أنا بصراحة، 
لقد قمت بما يخالف  لقد أذنبت بالأمس، ارتكبت حرامًا،

رضاك ویوجب غضبك وما نّيت عنه، هكذا يجب أن 

یتكلّم مع الله بهذا النحو الذي كان أمير المؤمنيّ یتكلّم 
به وكان سيّد الشهداء یتكلّم به والذي لو بحثت في الدنيا 

كلّها ]لما وجدت غيرهم یقول ذلك[، خلافًا لمن یقول 

نا نحن، أفيمكن من أجل …إنّ الغمم كان یقول أنا الذي
أنا الذي أعطيت »أن یقول الإمام في الصحيفة السجّادیّة: 

؟ فمتى وفي أيّ زمان وأین؟ 1«على معاصي الجليل الرشا

هذا الإمام السجّاد الذي لم یكن في طفولته یلعب مع 
الأطفال وكان یقف جانبًا وینظر إليهم، ومن البدایة كانت 

                            
 5۸9، ص: 2مصباح المتهجد، ج 1

https://madrasatalwahy.org/


  40 
 

سجّاد فكيف یقول علامات الإمامة بادیة على الإمام ال

ذلك؟ ما هي حقيقة الأمر؟ إن شاء الله موعدنا الليلة 

القادمة لنرى إن كناّ غدًا سنقع في ما وقعنا فيه الليلة أم 
سنفي بوعدنا، الأمر بيد الله، فعندما جئت الليلة كنت 
أرید أن أبحث حول هذا الأمر فجاء كلام آخر ولست 

 أحمل مسؤوليّة ذلك ولم أقصّر. 
لّ حال فهذه ليالي شهر رمضان، والهدف أن وعلى ك

نأتي ونجلس ونتكلّم بهذا الكلام ونأمل أن تنزل الرحمة 

 عند ذكر الصالحيّ وأن یشملنا شيء منها إن شاء الله. 

 اللهمّ صلّ على محمدّ وآل محمدّ

https://madrasatalwahy.org/

	الفطرة السليمة عند الأطفال
	الفرق بين الأطفال وبين الكبار
	آثار التحريف ومخالفة الفطرة
	الفطرة وخطابات الإمام الحسين عليه السلام يوم عاشوراء
	الفطرة وقصّة النبيّ مع الذي كان يريد قتله
	ما معنى: إذا رأيت مولاي ذنوبي فزعت؟
	قصّة خوف أحد العلماء الواعظين من الموت
	أهميّة الرفيق
	معنى حديث: النظر إلى وجه العالم عبادة

