
 
 

 

  

 هو العليم 

  

 أثر المحيط في خفاء الحق  

 ۱۱۸المحاضرة  -شرح حديث عنوان البصري  

  

 ألقاها:

 آية الله الحاج  السي د محم د محسن الحسيني  الطهراني  

 قدس الله سره

  

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 أعوذ بالله من الشيطان الرجيم

 بسم الله الرحمن الرحيم

 وصلّى الله على سي دنا ونبي نا أبي القاسم محم د

 وعلى آله الطي بين الطاهرين واللعنة على أعدائهم أجمعين

  

  

 الحق  والباطل من زوايا جديدة

يقول الإمام الصادق عليه السلام لعنوان: إنّ نتيجة 
وثمرة الإنسان الذي يعمل بهذه الأوامر والوصايا التي 

 «أيّامه باطلاا  لا يدع»أعطيت هي أنّه: 

تقدّم أنّ هذه الفقرة هي كغيرها من فقرات هذا 

ا بالمعاني وتستحقّ الاهتمام.  الحديث الشريف مليئة جدًّ
فكيف يمكن للإنسان أن لا يقضي عمره بالبطالة؟ كيف 

يمكن للإنسان أثناء مرور الأيّام أن يكون غافلاا عن الحقّ 

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

سابقة ـ يتصوّر أنّ أو بتعبير آخر ـ كما تقدّم في الجلسات ال

كلامه وفعله ومسيره مطابقة للحقّ، ولكنهّا في الحقيقة 

 مطابقة للباطل. 
الباطل يعني الخاوي، يعني الشيء الذي لا مقابل له. 
وقد تحدّثنا في الجلسات السابقة عن معنى الحقّ والباطل 

وأنّ الباطل بمعنى الفراغ، وبمعنى الخلاء وبمعنى انعدام 
نى انعدام المقابل، وانعدام العوض، النتيجة، وبمع

أن يتصوّر الباطل ويفسّّ  1وبكلمة يمكن بالحمل الشائع

بمعنى العدم. وفي المقابل هناك الحقّ، والحقّ بمعنى 
الوجود، فكلّ ما هو موجود ومنتسب إلى الله فهو حقّ، 

وكلّ ما له مقابل إزاءه وواقع وحقيقة وأصالة ونتيجة فهو 

كلام الكاذب باطلاا؟ لأنّه ليس له مقابل حقّ. لماذا كان ال
إزاءه في الخارج. الآن أنا أقول: يسقط المطر. فهذا كلام 
كذِب وباطل، فالمطر لا يهطل الآن. ولكن لو قلت 

الطقس الآن مشمس ولا يتساقط المطر، فهذا حقّ، لأنّ 
 له حقيقة تقابله، والإنسان يشاهد ذلك في الخارج. 

                            
 أي بالنظر إلى المصاديق، وفق الاصطلاح المنطقي. )م( 1

https://madrasatalwahy.org/


  4 
 

تقدّم في الجلسات السابقة في بيان معنى الباطل أنّ 

الشيء الذي يكون في عالم التخيّل والاعتبار هو باطل، 

وكلّ ما هو في عالم الصدق والعقل والمنطق فهو حقّ. 
وهذه المسألة قابلة للتسّية والتوسعة إلى جميع الأبعاد 
الفكريّة والاجتماعيّة والانشغالات والأعمال والأمور 

ي يمكن للإنسان أن يمارسها طوال حياته الدنيا. الت
المنهج والطريق الذي ينتخبه الإنسان هو محقّ ما دام قد 

ظ فيه جانب الارتباط بالله. وإن لم يلحظ فهو باطل.   لححِ

 ما هي الصلاة الباطلة؟

لدينا في الرواية أنّ الإنسان عندما يصلّّ ويكون 

الفكر بين هذا  مشتّت الحواسّ إلى هنا وهناك، ومشتّت
الأمر وذاك، ويؤدّي الألفاظ على نحو العادة، فيمكن لنا 

بسم الله الرحمن الرحيم الحمد لله ربّ »الآن أن نقول: 

على حسب العادة، فهذه  1«العالمين ... إلى ولا الضالين

الألفاظ تصدر عن مصدرها اللاشعوري وتخرج إلى 

                            
 . ۷ـ  ۱سورة الفاتحة، الآيات  1

https://madrasatalwahy.org/


  5 
 

بلغ نهاية الخارج دون أن يكون الإنسان ملتفتاا. فإذا 

ا إلى المعاني، وكان فكره في  السورة التفت أنّه لم يكن منتبها

مكان آخر، في اللقاء المقرّر أن يكون له مع آخر، في الأمر 
الذي يريد أن يكلّم به غيره، في المكالمة الهاتفيّة التي 
أجريت. فالملائكة لا يرفعون هذه الصلاة إلى الأعلى، 

: لمن أحضرتم هذه الصلاة؟ فإذا رفعوها قليلاا يقول الله
يقولون: نحن جئنا بهذه الصلاة لنبلغ بها إلى وجودك، 
لأنّها صلاة صلّيت لله ولا بدّ أن تعود إليه. فيقول الله: لقد 

أدخل هذا غيري في صلاتي. لقد أدّى الألفاظ ولكنّ قواه 
الواعية لم تكن معي، لم يكن ملتفتاا إلّي، كان يتتبّع الكلام 

ا تكلّم بها مع فلان،  الذي قيل على الهاتف، كان يتتبّع أمورا

كان يتتبّع أعماله، وفي الأثناء قرأ هذه السورة، وركع 
ا؛ فقد أشرك إذن في هذه الصلاة غيري، اذهبوا  وسجد أيضا
فقد تنازلت عن حقّي، وأعطيت حقّي إلى شريكي. 

اضربوا بهذه الصلاة رأسه وقولوا له: إنّها مباركة عليك. 

https://madrasatalwahy.org/


  6 
 

 آخذ نصيباا من هذه الصلاة وكلّها للآخرين الذين أنا لا

  1دخلوا فيها. 

ا أصبح  فهذه الصلاة تصبح باطلة ـ ومن الآن فصاعدا
الميزان والمعيار بأيدي الرفقاء ـ انظروا فنحن ليس لدينا 
شيء أفضل من الصلاة. ليس لدينا أعلى من الصلاة، 

ع في ليست هناك عبادة أرفع من الصلاة. فما دام قد شّر 
الأذان والإقامة حيّ على خير العمل فما معناه؟ معناه أنّها 
أفضل الأعمال وأفضل العبادات التي شّرعت فسارعوا 

إليها. وهذه الصلاة بهذه الخصوصيّات أنتم ترون أنّها 
تصبح باطلة لا خبر عنها، ولا مقابل لها. فإذن الباطل 

ه والتي لا عبارة عن ذلك النحو من العلاقة بين العبد وربّ 

 موضع فيها لله. هذا هو الباطل. 

                            
: علّّ بن ابراهيم، عن أبيه، عن ۷، حديث 2٩4، ص 2أصول الكافي، ج  1

قال النبيّ )صلّى الله »النوّفلى، عن السكونى عن أبي عبدالله عليه السّلام قال: 
ا به فإذا صعِد بحسَناته  بتَهجا عليه وآله و سلّم(: أنّ المَلَك ليصعَد بعمَل العبدِ مح

و في عدّة الداعى، ! «يٍن إنّه ليس إياىَ أراد بِهايقولح الله عزّوجلّ: اجعَلوها فى سجّ 
 جاء بحديث مفصّل حول ذلك.  22۷ص 

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

أحد المعمّمين في طهران توفّي والده، فوضعوا 

الجنازة في أحد المساجد المركزيّة في طهران وصلّى هو 

بنفسه صلاة الميّت. التفت إليه أخوه وقال: يا فلان أنا 
أعرفك فلا داعي لأن تخفي علّّ وأمثال ذلك، أخبرني: 

يتها هل صلّيتها لله أم لنفسك؟ قال: هذه الصلاة التي صلّ 

إن أردت الحقيقة فقد صلّيتها لنفسي! صلاة، ورجل 
معمّم، وقد شارك في هذه الصلاة مئات المصلّين، وفق 
الأمر واجبة، ولكن انظروا تجدون أنّ الصلاة باطلة. لا 

ا. الصلاة التي  ا واحدا يعطونه على هذه الصلاة فلسا
واجتمعوا... كان يؤدّي  صلّاها، الناس الذين جاؤوا

حرف الصاد من مخرجه، حرف الحاء من مخرجه، حرف 

 العين من مخرجه، ولكنهّا باطلة. 
ما هو الحقّ؟ الحقّ عبارة عن علاقة الإنسان بالله بنحو 
لا يكون فيها سوى الله. هذا هو الحقّ. وهذا المعنى قابل 

اد للتوسيع ليشمع كافّة الأبعاد الوجوديّة وكافّة الأبع
التربويّة والسلوكيّة للإنسان. على السالك في علاقته بالله 
أن لا يلحظ إلا الله ولا يسمح لغير الله أن ينفذ إلى دائرة 

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

ا! غير  وجوده وأعماله وأفكاره بعنوان أنّه الله. دقّقوا جيّدا

الله بعنوان أنّه الله، غير الحقّ بعنوان أنّه حقّ، غير ذات الله 

تخيّلات والدنيا بعنوان أنّها حقّ، لأنّها من الاعتبارات وال
إن كانت بعنوان أنّها غير حقّ فمن الواضح أنّه سيبتعد 

 عنها ويجتنبها ويحترز عنها. 

 ضرورة المراقبة أثناء العمل 

لذلك قال الأعاظم: أهمّ عمل للسالك هو أن يحسب 

حساب كلّ خطوة يخطوها أثناءها ـ لا بعدها حيث يكون 
ـ يحسب حساب تلك الخطوة عندها ثمّ  قد فات الأوان

يخطوها. يريد أن يقوم بعمل فيحسب حسابه، وفي ذلك 

ا أو ثقيلاا، يشاور  الحين يزنه ليعرف ما إن كان خفيفا
الآخرين، لا يسدّ باب المشورة على نفسه، ولا يقول إنّ 
هذا العمل صحيح، فإذن أقوم به. وليشاور الذين هم 

يفكّروا بالأمر بحريّة أكثر خارج هذا المحيط ويمكن أن 

واستقلاليّة وانفتاح، العمل الذي أقوم به هل هو لأجل 
الله أم لا؟ هذا العمل الذي أقوم به الآن هل هو لأجل الله 

 أم لا؟

https://madrasatalwahy.org/


  ٩ 
 

 أثر المحيط في تمييز الحق  والباطل

في كثير من الأحيان يحصل أن يطغى على الإنسان 
ليه، فعلى الإنسان الجوّ المحيط فيستسلم لتيّار ما يفرض ع

أن يكون دائماا محيطاا بالمحيط، لا أن يكون محاطاا به، فإنّ 

رؤية الإنسان تتأثّر بالظروف المحيطة. ونحن نلاحظ 

ا، والأمثلة على ذلك كثيرة  ذلك في الأمور المتعارفة أيضا
ا، فمثلاا نحن جالسون هنا وأعيننا هي الأعين  جدًّ

ا متعارفة، مشاعرنا المتعارفة وليس فيها ضعف، ورؤيتن
متعارفة، ولكنّ كيفيّة انتشار النور في هذا المحيط وكيفيّة 

انعكاسه في الزوايا والأجسام وحدوث الظلال وانعكاس 

النور على الأجسام، أحياناا يكون بنحو يمكن أن أشتبه فيه 
حتّى أنا هنا الآن، فأرى الأشياء المقعّرة محدّبة في بعض 

ولكن كيفيّة النور والمحيط هما  الموارد، هو شيء مقعّر

بنحو يجعلني أتخيّل أنّه محدّب، فأفحصه بيدي فأجده 

ا. لماذا؟ لأنّ الخارج والمحيط والنور هي بنحو  مقعّرا
جعلت هذا الشيء يرى هكذا من منظاري. نحن علينا أن 

لا نلتفت حتّى بهذا المستوى. ولنذهب ونتفحّص بأيدينا 

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

ا أم ونرى هذا الذي نراه الآن مح دّباا هل هو محدّب واقعا

ا  ا ما تحدث الأخطاء التي يخطئها الإنسان تأثّرا مقعّر؟ كثيرا

بالظروف الخارجيّة ولا يكون الأمر بيده. فما سبب ذلك؟ 
سببه أنّ الإنسان ضعيف من حيث التحقيق وكيفيّة تلقّي 
ا من  الأمور. إن كان الإنسان بنفسه يريد أن يتّخذ موقفا

وله فهو لا يملك القدرة على التشخيص الأحداث التي ح
مع ما هناك من اختلاف في الأذواق والأفكار والمدارس 
المحيطة. فالناس واقعون في الاشتباه إلى حدّ جعلهم لا 

 يميّزون بين الحقيقة والاعتبار والباطل. 
ا إلى جانب إحدى  كان النبيّ صلّى الله عليه وآله جالسا

أحد أصحابه، فدعاه زوجاته يتحدّث ويضحك، فيمرّ 

النبيّ وقال له: تعال. فقال له: أتدري مع من أنا جالس 
الآن؟ فقال: لا يا رسول الله. فقال: مع زوجتي. فالتفت 
إليه والرجل قائلاا: وهل حدث شيء؟ هل هناك مشكلة؟ 

فقال النبيّ: لقد ناديتك الآن حتّى لا يخدعك الشيطان 
ا ما. فلا تتصوّر أنّي أجلس مع ا مرأة أجنبيّة! إنّها يوما

زوجتي أتحدّث معها. والحال أنّه النبيّ. هل التفتّم؟ أي 

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

أرفع إنسان، ولكنّ الإنسان غير آمن من تسلّط الشيطان. 

النقائص الموجودة عند الإنسان والضعف يمكن أن 

ا. فهل لدينا من هو  تكسّ الإنسان وتغلبه أمام النبيّ أيضا
فيقول إنسان ما إنّه  أرفع من رسول الله؟ يأتي ويتحدّث

ا حينها مع امرأة! لم يصل الجميع إلى تلك  كان جالسا

المرتبة من الكمال، ولم يبدّل الجميع نقائصهم إلى كمالات، 
ولم تكتمل نقاط القوّة عند الجميع، كثير من الناس لا 
يزالون يعيشون في نقاط الضعف، لا تتجلّى لهم إلا نقاط 

 ف يجب أن تحلّ؟الضعف، فما هذه المسألة؟ وكي
يا أيهّا الذين آمنوا كونوا  }يقول في الآية الشريفة:

قوّامين لله شهداء بالقسط ولا يجرمنّكم شنآن قوم 
  1...{على ألّا تعدلوا اعدلوا هو أقرب للتقوى

أيّها الناس أيّها المؤمنون لا يلقينكّم محيطكم في الخطأ 
في تشخيصكم. لا تحدثنّ لكم الأحداث والأمور 

محيطة بكم شبهة. لا يصرفنّكم عن طريقكم كلام زيد ال
 وعمر أن لماذا فعلا كذا ولماذا فعلا كذا. 

                            
 . ۸سورة المائدة، الآية   1

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

يصل الإنسان إلى قناعة حول أمر ما ويحقّق ويجد أنّ 

الأمر حقّ. وفي اليوم التالي يلتقي بواحد فيقول له: أنت 

فعلت كذا؟ ثمّ يلتقي بآخر فيقول له: أنت فعلت كذا؟ 
ول له: أرأيت ماذا قال فلان حول هذا يصل إلى ثالث فيق

الأمر؟ يصل إلى رابع فيقول له: أرأيت ماذا قال فلان... 

وشيئاا فشيئاا وبالأحاديث المختلفة والأمور المختلفة 
التي تعرض للإنسان، والتي يوجدها زيد وعمر وبكر 
وخالد والجوّ المحيط والمسائل والوسائل وهذا النوع 

تلك القوّة ويضعف ذلك الثبات  من الأمور يفيد الإنسان
والاستحكام والاستقامة التي كانت في البداية. يمسي 

فيقول: لا قدّر الله أن أكون مخطئاا في طريقي! لا قدّر الله 

أن يكون العمل الذي أقوم به خطأ! لا قدّر الله أن يكون 
ا، وذاك  تركي لهذا العمل خطأ! لماذا؟ لأنّ هذا قال كلاما

ا، و  ذاك قال شيئاا، وذاك قال شيئاا. قال كلاما

 الحق  والباطل في تجربة الحركة الدستوري ة

إنّ التجربة التي حصلنا عليها من مرحلة الحركة 

ا. ففي أمر واحد أمر  الدستوريّة كانت تجربة عجيبة جدًّ

https://madrasatalwahy.org/


  13 
 

الحكومة المتسلّطة والمستبدّة وتبديلها إلى حركة 

دستوريّة، إلى حركة تراعي مصالح الناس حسب 

اعتقادهم، فهي لم تكن تراعي مصالح الناس، أين كانت 
رضا شاه وتلك الحكومة  تراعيها؟! فهل كان مجيء

المستبدّة وذلك الظلم والفساد حكومة دستوريّة؟ هل 

كان فيها مراعاة لمصالح الناس؟! ألف رحمة على الحكومة 
القاجاريّة وأولئك الحكّام الذين كانوا قبل رضا شاه 
وكانوا يحكمون الناس. تلك الحكومة التي لم يكن الإنسان 

واحدة. أين كان الحكم فيها يشعر بالثقة والأمان للحظة 
الدستوريّ في تلك الحكومة؟! أين كانت ملاحظة رأي 

 الناس ومصالحهم فيها؟ أين كانت حكومة حرّة؟

ولكناّ نرى في ذلك الزمان أنّه في مجال واحد... ـ 
الناس العوامّ هم عوامّ، الذين لا يمتلكون رؤية و... ربّما 

د بحسب ما لا يكون عليهم ذنب، وبالطبع كلّ إنسان يعتق

لديه من الفهم وسعة الإدراك، فيرى أنّ هذا أمين، ويعمل 
بهذا أو بذاك، ويعتمد على هذا أو على ذاك، إمّا على هذه 
الفتوى أو على تلك ـ ولكنّ الكلام هو أنّه كيف يمكن في 

https://madrasatalwahy.org/


  14 
 

مجال واحد أن يكون هناك قطبان متقابلان مائة وثمانين 

وفي كلّ منهما  درجة، وفي كلّ منهما علماء ومجتهدون،

أصحاب ثقل ووزن، وفي كلّ منهما أصحاب اعتبار 
ا فالحقّ لا يمكن أن يكون في مقابل  وشأن. إن كانا حقًّ
الحقّ! وليس لدينا حقّان اثنان. وليتهم كانوا يكتفون 

بذلك ]التقابل[ ويتوقّفون عنده، حينها لما ظهر السباب 
بشكل  والشتم وهتك الحرمات وسائر اللوازم التي تلزم

 طبيعيّ عند الناس في مثل هذه الأحداث. 

ففي جانب من الجانبين يفتي أمثال الآخوند 
الخراساني رحمة الله عليه بوجوب الحركة الدستوريّة، وفي 

جانب آخر يفتي أمثال السيّد اليزدي رحمة الله عليه بحرمة 

المشروطة. كلّ منهما عالم، وكلّ منهما من الكبار، وكلّ 
لنجف، ذاك منزله بعد بضعة أزقّة وهذا منزله منهما في ا

هنا. فأيّهما هو الحقّ؟! أفيمكن أن يكون لدينا في حادثة 

واحدة ومجال واحد حقّان اثنان؟لماذا؟ ربّما لم يكن يتصوّر 
ا. رحمة الله عليه لم يكن  ه ذلك أيضا الآخوند الخراساني نفسح

ا. ا، لم يكن مغرضا  معاندا

https://madrasatalwahy.org/


  15 
 

 العلم ومحوري ة النور

كنّ الكلام هو في أنّ الأحداث والأمور التي هي ول
خارجة عن محيط الإنسان تحفرَض على محيطه الفكريّ، 
وتجبرح محيط إدراكه ومشاعره وتتسّّب إليه، وشيئاا فشيئاا لو 

لم يكن الإنسان صاحب نور وتشخيص وقوّة تمييز والتي 

لابتلّ  1«العلم نور يقذفه الله في قلب من يشاء»قال عنها: 
بهذا البلاء الذي ابتلينا به، بهذا البلاء! درستَ وبذلتَ 

الجهد، رأيت الروايات والتاريخ ولكنّ الكلام هو أنّ 
ذلك الشيء الذي تتمحور حوله كلّ تلك المعلومات 

لتكون مفيدة، سواء الدراسات التاريخيّة والدراسات 

الفقهيّة والدراسات الفلسفيّة والدراسات العرفانيّة 
من كلّ تلك الدراسات الدينيّة روايات الإمام والأرفع 

الصادق عليه السلام، لا مزاح يا سيّدي، إنّ كلّ هذه 

الأمور مفيدة إذا تمحورت حول ذلك النور، لو لم يكن 

ذلك النور فليس فقط لن تكون مفيدة، بل ستكون مضّرة. 
فهذه العلوم الحقّة والعلوم الإلهيّة وهذه التجريبيّات لا بدّ 

                            
 . 6۱مصباح الشريعة، ص   1

https://madrasatalwahy.org/


  16 
 

تمحور حول العدل، حول الحقّ، حول محوريّة ذلك أن ت

 النور، حول محوريّة ذلك الاتّصال. 

أفهل كان شريح القاضي إنساناا جاهلاا؟ لو كان 
جاهلاا لما بقي من زمان عمر إلى زمان أمير المؤمنين عليه 
السلام، وعندما أراد أمير المؤمنين عزله ارتفعت 

عمر. فقال الإمام:  الأصوات من الناس بأنّك تخالف سنّة
فليبق. ثمّ يبقى ويبقى وعندما يصل إلى الإمام الحسين 
عليه السلام يفتي شريح القاضي هذا نفسه بقتل الإمام 

الحسين عليه السلام. بكلّ بساطة وبكلّ سهولة، بسهولة 
اثنين في اثنين تساويان أربعة. الخليفة الآن هو أمير 

أمير المؤمنين فساد  المؤمنين يزيد، والخروج على الخليفة

في الأرض، ودفع الفساد واجب، ولأنّ الحسين بن علّّ قد 
 خرج على أمير المؤمنين فلا بدّ من دفعه بأيّ نحو ممكن. 

. ماذا 1هذه الصغرى وهذه الكبرى، وهذه النتيجة

تكون النتيجة؟ النتيجة أن يقتلوا ابن النبيّ. بكلّ بساطة 

                            
 المراد من الصغرى والكبرى مقدّمات القياس المنطقي كقولنا:  1
 كلّ إنسان فان )كبرى(  

https://madrasatalwahy.org/


  17 
 

لم تتمحور حول هذا وسهولة، لماذا؟ لأنّ هذه العلوم 

المحور. هذه هي المسألة المهمّة. الاستدلال استدلال 

إلهيّ، ولكنهّ يتمحور حول عدم الارتباط، حول محور قطع 
العلاقة مع الله، حول محوريّة عدم التهذيب، ذلك 

 التهذيب الذي هو نور. 

 النور الذي كان لدى الحاج هادي الأبهري  والكربلائي كاظم

ج هادي الأبهريّ ـ ذلك الذي كتب عنه رحم الله الحا

ا في مقبرة علّ بن  المرحوم العلّامة في كتبه، وقبره أيضا
جعفر إلى جانب قبر الشيخ الأنصاري ـ فقد كان أميًّا، لقد 

كان أميًّا إلى درجة أنّه لم يكن يستطيع الإمضاء، وكان قد 

أعدّ ختماا ووضعه في جيبه، وكلّما أراد أن يكتب رسالة كان 
يكتبها له أحد ما ثمّ يخرج هذا الختم ويختم به كإمضاء له. 

                            
 وسقراط إنسان )صغرى( 

 سقراط فان )نتيجة(
وترتيب المثال المذكور في المحاضرة: كلّ من خرج على الخليفة فيجب دفعه 

 بأي نحو ممكن )كبرى( 
 والحسين خرج على الخليفة )صغرى( 

 الحسين يجب دفعه بأيّ نحو ممكن )نتيجة(. )م( 

https://madrasatalwahy.org/


  18 
 

ولكنّ الخصوصيّة التي كان عليها هي أنّه كان له ذلك 

النور. كانوا يأتون وينقلون له فتاوى العلماء والمجتهدين 

فيقول هذه الفتوى صحيحة وهذه باطلة! لا تتعجّبوا لا 
 عجب في ذلك. ألم تقرؤوا بأنفسكم في هذه الكتب؟!

ا للعناية ألم تروهم؟! ألم ير  هؤلاء الذين صاروا موضعا

الجميع حادثة الكربلائي كاظم والذي استقرّ القرآن في 
، 1قلبه بواسطة الخلوص وصدق العمل الذي كان عليه

فقد رأى رفقاؤنا بأنفسهم ذلك، وقد نقل لي بعض معمّري 

                            
الكربلائي كاظم مزارع إيرانّي سمع من أحد العلماء أنّ من لا يدفع خمس  1

ته باطلة، وطلب من والده أن يدفع ذلك فرفض والده أمواله وزكاتها فإنّ صلا
وعنفّه، فاعتزل العيش معه فأعاده أبوه فلمّا طرح عليه الأمر من جديد رفض أن 
يدفع الحقوق الشرعيّة فخرج مرّة ثانية إلى طهران، فأعاده أبوه، واستمرّ النزاع 

وا أن يعطيه بينه وبين أبيه حتّى توسّط بعض الوجهاء وأصلحوا بينهما واتّفق
ا من البذور يستقلّ بزراعتها، فلمّا استلمها دفع نصف  والده قطعة أرض ومقدارا
ا، فبارك الله له فيها. وبينما كان  البذور إلى الفقراء، ثمّ نصف المحصول أيضا
ا فصحباه إلى  ا من أرضه ذات يوم رأى شابّين وسيمين يشعّ وجهاهما نورا راجعا

راه أن يقرأ آية أشارا إليها في الأعلى ومسح أحدهما مرقد أحد أبناء الأئمّة وأم
على جبهته وصدره وقرأ سورة الحمد في وجهه فشعر بأنّ القرآن كلّه في صدره، 
ومنذ ذلك الحين صار حافظاا للقرآن الكريم وانتشر خبره في كافّة مدن إيران. 

 باختصار(  564)عن كتاب قصص وخواطر من أخلاقيّات علماء الدين ص 

https://madrasatalwahy.org/


  1٩ 
 

الرفقاء فقالوا إنّهم شاركوا بأنفسهم في تلك المجالس 

كان فيها، قالوا إنّهم شاركوا في مجلسين من تلك  التي

المجالس. وكان المرحوم الوالد يقول: أنا لم أره ولكن 
سمعت عن أحواله من أصدقائه. جاء إلى قم وامتحنه 
السيّد البروجردي، وامتحنه علماء قم، ذهب إلى طهران إلى 

مسجد الهداية، مسجد السيّد طالقاني وامتحنه، جاء إلى 
نا السيّد معين الشيرازي وامتحنه، كثير من منزل جدّ 

الناس رأوه، الجميع رآه. فهذا من المسلّمات في النهاية. 

إنسان لا يمكنه أن يحمضي كالحاج هادي رحمة الله عليه 
يصل بالعناية الإلهيّة إلى حيث يقرأ القرآن، يقرؤه عن ظهر 

قلب، يضع يده عليه. إن كان هناك في كتابة ما قرآن يقول 

من هنا إلى هنا من القرآن، وغيره كتابة أخرى. من أين 
ا  يدرك ذلك؟ ثمّ يأتي العلماء ويمتحنونه ويسألونه: كم ألفِا

 في هذه الصفحة؟ وكم باء فيها؟

كان أحد الأصدقاء يحدّثنا عنه أنّه كان يقول: أنا 
ا  أتعجّب من هؤلاء العلماء الذين امتحنوني كم تاء وكم ألفا

يناا في هذه السورة؟ ولم يسألني أحد ما في الصفحة؟ كم ع

https://madrasatalwahy.org/


  20 
 

تفسير هذه الآية؟ لأخبره. انظروا لم يسأله أحد ما تفسير 

هذه الآية؟ انظروا لم يسألني أحد عن شأن النزول، في حين 

ا قد نزل علّّ أي استقرّ في قلبي ـ  أنّ شأن النزول أيضا
ا بمقدار سعته الخاصّة، نحن لا نقول إنّه... ـ لقد  وطبعا

ا. لم يأت  كنت أعلم تفسير هذه الآية وبطن هذه الآية أيضا

واحد من علماء قم ويسألني عن تفسير هذه الآية ما هو؟ 
ا؟  ا فيها وكم باء وكم تاء وكم صادا وفيم نزلت؟ كم ألفا
اقرأ من هنا! واقرأ من هناك! حسناا فالحاسوب يمكنه 

ا. اطلبوا من الحاسوب أن يعيّن كم عيناا في سور ة ذلك أيضا
 والعصر مثلاا، فإنّه يقول مثلاا أربعة، ثلاثة. 

 ملك يوم الدين ومالك يوم الدين

وقد تذكّرت الآن هذا الأمر فسأذكره، الرفقاء 
ملك }يعلمون أنّ رأي المرحوم العلّامة في سورة الحمد 

وإن شاء الله   1{مالك يوم الدين}بدلاا من  {يوم الدين

ربلائي كاظم لم يكن سأكتب رسالة في ذلك. وينقل أنّ الك

                            
 . 4سورة الفاتحة، الآية   1

https://madrasatalwahy.org/


  21 
 

، وكان {مالك يوم الدين}يصلّّ خلف من كان يقرأ 

هي الصحيحة، لم  {وملك يوم الدين}يقول: هذه خطأ، 

يكن يعرف قراءة عاصم ولا قراءة قاسم، فقط بواسطة 
خلوص النيّة وبواسطة العلاقة والصلة التي كانت لديه، 

 وذلك النور الذي أودعه الله فيه، وانتهى الأمر. 

ا،  وكان الحاج هادي الأبهري رحمه الله من هؤلاء أيضا
ا أفتى بالقيام بهذا  كانوا يأتون إليه بالفتوى وأنّ فلانا
ا.  العمل، فكان يقول: كلّا، يفترض أن لا يكون صحيحا

جاء إليه أحدهم فقال له: فإذن من نراجع؟ فقال: أليس 
لديكم السيّد محمّد حسين؟ اذهب واعمل بكلام السيّد 

 د حسين، أليس لديك السيّد محمّد حسين؟ محمّ 

تعلّمنا، حصّلنا معرفة بالأمور، ولكنّ معرفتنا هذه 
وعلمنا أين جعلانا؟ هنا المشكلة. فما معنى ما يقوله 

؟ يعني تفكيره «ولا يدع أيّامه باطلاا »الإمام عليه السلام: 

والعمل الذي يقوم به لا يكون يتصوّر ـ كما ذكرنا في 
ـ  1{وهم يحسبون أنهّم يحسنون صنعًا }الجلسة السابقة

                            
 .4۱۰سورة الكهف الآية   1

https://madrasatalwahy.org/


  22 
 

أنّه يقوم بعمل في سبيل رضا الله والحال أنّه في رضا 

 الشيطان، هذا هو الأمر المهمّ.

الأمر المهمّ هو أنّ المحيط وتلك الأمور التي تحيط 
د للإنسان حالة تعيقه عن التجاوز عن بالإنسان توج

تخيّلاته واعتباراته، فعلى الإنسان دائماا أن يحافظ على هذه 

النقطة حيّة في حياته وأنّ العمل الذي يقوم به هو حقّ أم 
باطل؟ ينبغي أن لا يغمض عينه ويقول إن شاء الله حقّ. 
ما معنى إن شاء الله حقّ؟! إن شاء الله صحيح؟! وما 

 أفضل؟! وما معنى ذاك أفضل؟!  معنى هذا

 حوار في المسجد الحرام مع بعض أهل السن ة

في هذه الرحلة الأخيرة التي وفّقني الله لها، حيث 
تشّرفت قبل أسبوع أو أسبوعين، لم يحصل أن تحدّثت مع 
ا لا في المدينة ولا في مكّة. ولكن في  أحد وحاورت أحدا

السبت ـ السبت الليلة الأخيرة ويبدو أنّها كانت ليلة 

ا مع الرفقاء، فقال الرفقاء سنذهب  الماضي ـ كنت جالسا
قبلكم لدينا عمل ثمّ ننتظركم. فجلست عشرين دقيقة أو 

نصف ساعة مقابل المستجار ثمّ توجّهت إلى الخارج، 

https://madrasatalwahy.org/


  23 
 

وعندما مررت من مقابل حِجر إسماعيل ووصلت إلى 

 الزاوية اليمنى منه أحسست فجأة أنّ علّّ أن أجلس إلى

جانب المسجد الحرام، ولم أجد علّة لذلك، وكأنّه يجب 
علّّ أن أجلس. قلت: حسناا فلأجلس إلى أن يخرجوني، 

 سأجلس الآن. 

ما إن مضت عدّة دقائق حتّى جاء رجل وجلس إلى 
 جانبي وقال: هل أنت شيعيّ؟! 

 قلت: نعم. 

 قال: من أين؟ 
قلت: من إيران. لم يكن وضعي ولباسي يبيّن ذلك ولم 

 .  أكن معمّماا

قال: لديّ سؤال بأيّ دليل تعتقدون بعصمة أئمّتكم 
 في حين أنّ العصمة تختصّ بالأنبياء؟ 

فبدأ الكلامح وقلت: بالدليل عينه الذي نقول بسببه 

بعصمة الأنبياء، به بعينه نقول بعصمة أئمّتنا؟ ثمّ قلت: 
 أنتم بأيّ دليل تقولون بعصمة الأنبياء؟ 

https://madrasatalwahy.org/


  24 
 

لقرآنية التي تقول إنّهم فقال: لأجل الآية ا

 معصومون. 

 فقلت: لا يمكن أن لا يكون هناك وجه لذلك. 
 فقال: فما هو الدليل إذن؟ 

ا هو استدلّ  ا هو هكذا. وطبعا فقلت: دليل القرآن أيضا

ليغفر لك }باستدلال ضعيف لأنّ لدينا في سورة الفتح: 
الله ما تقدّم من ذنبك وما تأخّر ويتمّ نعمته عليك 

حيث وعد الله النبيّ أن   1{صراطًا مستقيمًا ويهديك

 يغفر له ما تقدّم من ذنبه وما تأخّر فإذن النبيّ معصوم. 
فقلت: فإذن باعتقادكم أنّ هذه الآية تريد أن تقول إنّ 

ا؟ وقلت: هل أنتم تعتقدون بذلك؟ أمّا  النبيّ أذنب لاحقا

إلى  قبل الرسالة وقبل البعثة فإنّهم يقولون لأنّه لم يصل بعد
البعثة والرسالة فهو إنسان جائز الخطأ. يعني النبيّ حتّى 
بعد الرسالة! فهذا ما تقوله الآية في النهاية، هي تقول: 

ليغفر لك فأوّلاا أنت أذنبت ثم نحن نعفو. فمن دون ذنب 
ا وفق هذه الآية!   لا معنى للمغفرة. فإذن النبيّ أذنب لاحقا

                            
 . 2سورة الفتح، الآية   1

https://madrasatalwahy.org/


  25 
 

 فقال: فما معناها إذن؟ 

الذنب هنا ليس هو المعصية. معنى قلت: معنى 

الذنب هنا هو تبعات الأعمال التي قام بها النبيّ، وتلك 
التبعات يمكن أن تسبّب له موانع، والله يقول: بواسطة 
فتح مكّة انقطعت تلك التبعات واتّسعت حكومة 

المسلمين وأزيلت العقبات من أمام تلك الرسالة والبعثة 
لمسلمون. هذا المعنى هو والتبليغ. فبفتح مكّة يغلب ا

 1معنى الذنب. 

                            
: تميم القرشي، عن أبيه، عن ۱۸۰، ص 2عيون أخبار الرضا (عليه السلام( ج  1

حمدان بن سليمان، عن علّ بن محمد بن الجهم قال: سأل المأمون الرضا عليه 
 "ما تقدم من ذنبك وما تأخر  ليغفر لك الله "السلام عن قول الله عز وجل: 

لم يكن أحد عند مشركي أهل مكة أعظم ذنبا من »قال الرضا عليه السلام: 
رسول الله )صلى الله عليه وآله(، لأنهم كانوا يعبدون من دون الله ثلاثمائة 
وستين صنما، فلما جاءهم بالدعوة إلى كلمة الاخلاص كبر ذلك عليهم وعظم، 

إلها واحدا إن هذا لشئ عجاب * وانطلق الملا منهم أن أجعل الآلهة  "وقالوا: 
امشوا واصبروا على آلهتكم إن هذا الشئ يراد * ما سمعنا بهذا في الملة الآخرة 

فلما فتح الله عز وجل على نبيه محمد )صلى الله عليه وآله(  "إن هذا إلا اختلاق 
مَ مِنْ ذَنبْكَِ لِيَغْ "مكة  " إنِاَّ فَتَحْنَا لكََ } مكة قال له يا محمد: ُ مَا تَقَدَّ فِرَ لكََ الَلهّ

رَ  خَّ
َ
عند مشركي أهل مكة بدعاءك إلى توحيد الله عز وجل فيما تقدم  "{وَمَا تأَ

وما تأخر، لان مشركي مكة أسلم بعضهم وخرج بعضهم عن مكة، ومن بقي 

https://madrasatalwahy.org/


  26 
 

فالذَنْب يعني الشيء الذي من الذَنَب. والذنب هو 

ذلك العضو المعروف الذي يتبع الحيوان، ويقال 

للمعصية ذنب لأنّها تتبع وتعقب الإنسان في ذلك العالم 
فلا يتصوّر الإنسان أنّه إذا فارق هذه الدنيا   1ولا تتركه.

يفعل ما يحلو له فقد انتقل إلى مكان فقد انتهى الأمر، فهو 

آخر. كلّا بل ستأخذ تبعاته بتلابيبه هناك. ولأجل هذا 
 يقال إنّ معنى الآية هو هذا. 

ا من هذا النحو من البيان الذي بيّنته، وتابع  فسّّ كثيرا

فسأل ما يقرب من عشرة أو اثني عشر سؤالاا، وبينما هو 
ثمانية من  يسأل جاء آخرون، فاجتمع حوالي سبعة أو

ا  الناس. وجاء عدد من هؤلاء الشرطة وجلسوا أيضا

وأخبروا غيرهم، فجاء عدد من شرطة الأمر بالمعروف 
والنهي عن المنكر وبدأوا بالكلام: لماذا جلستم؟ لماذا 

                            
 منهم لم يقدر على إنكار التوحيد عليه إذا دعا الناس إليه، فصار ذنبه عندهم في

 فقال المأمون: لله درك يا أبا الحسن... ز« ذلك مغفورا بظهوره عليهم
نْبح في الأصل: الأخذ بذنب الشي۱33في المفردات ص  1 : : الذَّ ء، يقال: ذَنَبْتحهح

ا بذنب الشي ء، و لهذا أصبت ذنبه، و يستعمل في كلّ فعل يستوخم عقباه اعتبارا
ا لما يحص نْبح تبعة، اعتبارا  . )م(ل من عاقبتهيسمّى الذَّ

https://madrasatalwahy.org/


  27 
 

ا اجلسوا،  تتكلّم مع هذا الرجل؟ فقلت: أعزتي أنتم أيضا

ا استفيدوا! ودون أن ينظر إلّي بدأ: هؤلاء كذا،  أنتم أيضا

هؤلاء يرجّحون عليًّا على النبيّ. يحبّون عليًّا أكثر من 
النبيّ. قوموا تفرّقوا لماذا أنتم جالسون؟ لم يكن ينظر إلّي 
ا، هل أنت منزعج،  أصلاا. فقلت له: أنت تتكلّم كثيرا

ا مثلهم ولتقل شيئاا نستفيده. قال هذا  فلتجلس أنت أيضا
 ومضى. 

ثمّ التفتُّ إليهم وقلت: هل أنتم تقبلون بكلام هذا 

الرجل؟ قال: ما رأيك أنت؟ قلت: ما دام أمير المؤمنين 
أنا عبد من عبيد »علّّ عليه السلام يقول في نهج البلاغة: 

ونحن الشيعة نعتقد بهذا فما معنى هذا الكلام   1 «.محمّد

ا  الفارغ الذي يقوله هذا؟ فقال: عجيب وهل قال كلاما
كهذا؟! قلت: بلى، اذهب واقرأ نهج البلاغة. نهج البلاغة 

 نحن نطبعه، أنتم لا تطبعونه، أنتم لا تقبلون بعلّّ. 

وبدأ الحديث، ورجع ذلك الرجل، وجاء غيره فقال: 
ثمّ جلستم ثانياا ألا تتركه وشأنه؟! فقال له: لا ليس هناك 

                            
 . 4۱3، ص ۱؛ مرآة العقول، ج ۰٩، ص ۱الكافي، ج   1

https://madrasatalwahy.org/


  28 
 

مشكلة. إن أحببت أنت ولم يكن لديك عمل فاجلس 

فمضى للمرّة الثانية وكان يتردّد على الدوام ذاهباا  واستفد.

جائياا. وقد أخّرت الرفقاء في ذلك المنزل ما يقارب 
الساعة والنصف وكانوا يقولون: ماذا حصل حتّى 

 تأخّر؟!

كان هناك رجل من الجزائر وكان قد جلس معنا، وهو 
من الطلّاب الذين يدرسون هناك، وكانت معلوماته لا 

ا ما، وكان له اطّلاع ما على الأمور والمسائل، بأس بها نوعا 

وكان يسأل أكثر من الآخرين ويتابع ويشجّع. وعندما 
 انتهى الكلام التفت إلّي وقال: 

أريد أن أسألك سؤالاا. هل يختلف قرآنكم عن 

 قرآننا؟ أنتم تقرأون قرآناا آخر؟ 
قلت: أنا مستعدّ لأدفع لك كلفة الطائرة فتفضّل إلى 

 قم إلى منزلنا وانظر أنّ هذا القرآن الموجود في إيران إلى

المسجد الحرام موجود في جميع الغرف. فقال: عجيب! 
فلماذا يقال إنّ لديكم قرآناا يسمّى مصحف فاطمة وأنّه 

 محرّف، وقد بدّل ما فيه، وهو قرآن آخر؟! 

https://madrasatalwahy.org/


  2٩ 
 

قلت: تفضّل وانظر بعينك. فقال: ما قصّة مصحف 

فاطمة هي هذه: إنّه فاطمة هذا؟ قلت: قصّة مصحف 

القرآن الذي أعطاه النبيّ إلى أمير المؤمنين عليه السلام 
وإلى السيّدة الزهراء سلام الله عليها والآن هذا القرآن عند 
إمام الزمان عليه السلام وعندما يظهر يأتي به، وهو مطابق 

للنزول وقد كتبت فيه الآيات التي نزلت بترتيب معيّن 
يه الأمور والأحداث التي ستجري وفق ذلك الترتيب، وف

إلى يوم القيامة، كلّ ذلك هو في هذا القرآن، من كان من 

أهل السعادة أو من أهل الشقاء والأعمال التي يقوم بها 
والأمور التي لا يقوم بها. هذا القرآن هو قرآن غير 

 متعارف. 

فقال: أليس هذا القرآن الموجود الآن عندنا على 
 أساس النزول؟ 

 ماذا كانت أوّل سورة نزلت على النبيّ؟  قلت:

 فقال: سورة اقرأ. 
قلت: فهل هذه السورة الآن هي في أوّل القرآن أم في 
آخره؟ هذا القرآن هو هكذا. هذا القرآن الآن فيه تقديم 

https://madrasatalwahy.org/


  30 
 

وتأخير، جمع في زمان عثمان وجعل هكذا. في حين أنّ أوّل 

سورة كانت شيئاا آخر وآخر سورة كانت شيئاا آخر، 

ا لما نزل على النبيّ،  وترتيب الآيات كان شيئاا آخر مغايرا
ولم يكن الأمر في هذا القرآن على الترتيب الذي نزل على 
النبيّ. وفي جميع الأمور التي جرى فيها الحوار كانوا 

يطأطئون رؤوسهم ولا يتكلّمون. حتّى قلت لهم إلى هذا 
الحدّ: إنّ هذا الكلام الذي أقوله لكم اذهبوا أنتم إلى 

ا أن ا أقبل كتبكم فإن لم تجدوه فيها فالحقّ معكم. هذا أيضا

ا عنواني، وهذا أنا، والحقّ معكم وأنا سآتي  به، وهذا أيضا
 وأقبل بمذهبكم ومدرستكم. 

وعندما انتهت هذه الأمور، وهنا الموضوع الذي 

كنت أريده، وهو أنّه ماذا علينا أن نصنع لنطبّق أعمالنا على 
الحقّ؟ هذه هي مشكلتنا. وماذا نصنع حتّى نكون بعيدين 

 عن الباطل؟

 ا هو السبب في الاختلاف بين الشيعة والسنةّ؟ قال: م
فقلت: أحسنت، هذا ما كنت أنتظر سماعه من 
لسانك. السبب في الاختلاف بين الشيعة والسنةّ هو أنّ 

https://madrasatalwahy.org/


  31 
 

الشيعيّ يقول: لا بدّ من اتّباع العقل والفطرة والمنطق، 

والسّنة يقولون: لا بدّ من تنحية العقل والمنطق 

 عجيب؟!  والوجدان والفطرة. قال:
 فقلت: نعم هذا هو. 

 قال:كيف؟ الآن أثبت لكم. 

فقلت: أنا أتكلّم معك الآن من منطلق الأخوّة. من 
 منطلق الأخوّة. 

وقلت: فلنخرج أنفسنا كلانا من هذا المحيط ـ هذا 

هو ما أريده ـ قلت: أنا أترك كوني شيعيًّا جانباا، وأنت دع 
ا كونك سنيًّا جانباا، فهل تقبل بذ  لك؟ أيضا

وقلت: نعم. أنا من الآن لم أعد شيعيًّا وأنت من الآن 

لم تعد سنيًّا فلنتركهما جانباا، فأنا لم أعد أعرف عليًّا، ولا 
ا.  عمر ولا أبا بكر ولا الإمام الصادق، لا أعرف أحدا
ا تدع جانباا أولئك الخلفاء حشرك الله معهم إن  وأنت أيضا

أن نصبح مسلمين  شاء الله. كلانا مسيحيّان، ونحن نريد
مع هؤلاء الشرطة والذين جاؤوا، الآن في ليلة السبت 
الساعة كذا نريد أن نسلم. ولدينا في الوقت نفسه اطّلاع 

https://madrasatalwahy.org/


  32 
 

على الأمور المتّفق عليها بين الطرفين، بالالتفات إلى 

 ذلك. 

وقلت: أنا لا أتكلّم بشيء من كتب الشيعة، وأعطيكم 
نقطة الامتياز هذه أن هذا المقدار من الامتياز، أعطيكم 

لا أتحدّث من كتب الشيعة. أليس في كتبكم أنّ عمر قال 

ا: لولا علّّ لهلك عمر؟   مرارا
 قالوا: بلى. 

قلت: أليس في كتب أهل السنةّ أنّ عمر كان يقول في 

؟ قالوا: 1مسائل متعدّدة: لا أبقاني الله بعدك يا أبا الحسن
 بلى. 

يرسل إلى أمير قلت: أليس في كتبكم أنّ عمر كان 

المؤمنين عليه السلام في موارد عديدة من الأقضية، 
فيخرج أمير المؤمنين من بيته إلى مسجد المدينة وكان 

 أمير المؤمنين يقضي لهم؟ 

 قالوا: بلى. 

                            
، ص 2؛ كشف الغمّة، ج 6۸، ص 2السّلام، ج عيون أخبار الرضا عليه   1

3۰٩. 

https://madrasatalwahy.org/


  33 
 

فقلت: أليس في كتبكم أنّ عمر أراد أن يرجم تلك 

 المرأة فمنعه أمير المؤمنين وأوضح الأمر؟ قالوا: بلى.

 ت لهم شيئاا قالوا: بلى. وكلّما قل
فقلت: هل لديكم مورد واحد توقّف فيه أمير 
المؤمنين فجاء عمر وحلّ له العقدة؟ وقلت: أليس لدينا 

أنا مدينة العلم وعلّّ بابها، ومن أراد المدينة أنّ النبيّ قال: 
 ؟  1فليأتها من بابها

 قالوا: بلى هو في كتبنا. 

علّّ أتقاكم، علّّ » فقلت: أليس لدينا أنّ النبيّ قال:
  «.أعلمكم، علّّ أورعكم

 قالوا: بلى.

وهنا سؤالي: نحن اثنان مسيحيّان نريد أن نسلم، لا 
أنا شيعيّ ولا أنتم سنةّ، هذا عمر بأعماله التي قام بها 
وكلامه الذي في كتبكم، وهذا علّّ بأعماله هذه وكلامه 

بع الذي في الكتب. نحن اثنان مسيحيّان هل علينا أن نتّ 

                            
 .۰43تحف العقول، ص   1

https://madrasatalwahy.org/


  34 
 

عليًّا أم عمر؟ فطأطأ الجميع رؤوسهم فقلت: ما لكم لا 

 تنطقون؟ أيّهما؟ فلتقولوا في النهاية! 

 قالوا: نحن نذهب ونحقّق. 
قلت: أنتم بأنفسكم تقولون. فما معنى أن تحقّقوا بعد 
هذا؟! أنتم الآن تقولون. قلت: انظروا هذه هي المشكلة، 

حال لا يمكن المشكلة أنّ محيطكم قد جعلكم في وضع و
 معه أن تتركوا باطلكم. هذه هي المسألة. 

ا وعلّّ  الشيعيّ لا يقول ذلك، يقول: لو اتّبع الناس أمرا

أو النبيّ قال كونوا هنا... العقل قال ـ حتّى أنا قلت لهم 
ا إلى كتبكم ووجدنا أنّ لعمر  هذه العبارة ـ لو ذهبنا معا

بع عمر وأترك فضيلة على علّّ فأنا الشيعيّ الإيرانّي سأتّ 

عليًّا. حتّى هذا قلته لهم. فكيف يتكلّم الإنسان بعد هذا؟ 
كيف يريد الإنسان أن يوضّح بعد ذلك هذا الحقّ الواضح 

 البيّن؟ إلى هذا الحدّ. 

فقط أشرت إلى قصّة السيّدة الزهراء سلام الله عليها 
فاطمة بضعة منيّ، من أحبّها فقد وقلت: إنّ النبيّ قال: 

https://madrasatalwahy.org/


  35 
 

قلت لهم: أموجود هذا في  1.من آذاها فقد آذانيأحبّني و

كتبكم أم لا؟ قالوا: موجود. فقلت: أليس بعده أنّ هذين 

الرجلين جاءا وأعرضتْ عنهما وقالت ألم تسمعا من 
ا عجيب، يحتار الإنسان أن  ا عجيب واقعا النبيّ... فواقعا

 ـ ألم تسمعا كيف يريد الناس أن يتعاملوا مع هذه الأمور؟! 

بيّ أنّه قال: من آذى فاطمة فقد آذاني ومن آذاني من الن
فلعنة الله عليه؟ قالا: بلى. فقالت: اللهمّ فاشهد أنّهما 

 2.آذياني

                            
انّ فاطمة بضعةٌ منى فمن آذاها فقد آذانى و »، 4۱۰الأمالى) للصدوق(، ص   1

نى ها فقد سَََّ  .«مَن سَََّ
: فقال عمر لأبي بكر، ۰2، ص ۱الإمامة والسياسة، ابن قتيبة الدينوري ج  2

رضي الله عنهما، انطلق بنا إلى فاطمة، فإنا قد أغضبناها، فانطلقا جميعا، فاستأذنا 
على فاطمة، فلم تأذن لهما، فأتيا عليا فكلماه، فأدخلهما عليها، فلما قعدا عندها، 

يها، فلم ترد عليهما السلام، فتكلم أبو بكر حولت وجهها إلى الحائط، فسلما عل
فقال: يا حبيبة رسول الله والله إن قرابة رسول الله أحب إلّي من قرابتي، وإنك 
لأحب إلي من عائشة ابنتي، ولوددت يوم مات أبوك أني مت، ولا أبقى بعده، 
أفتراني أعرفك وأعرف فضلك وشرفك وأمنعك حقك وميراثك من رسول 

لا نورث، ما »سمعت أباك رسول الله )صلى الله عليه وسلم( يقول: الله إلا أني 
أرأيتكما إن حدثتكما حديثا عن رسول الله صلى الله »، فقالت: «تركنا فهو صدقة

نشدتكما الله ألم تسمعا »قالا: نعم . فقالت:  «عليه وسلم تعرفانه وتفعلان به ؟
سخطي، فمن  رسول الله يقول: رضا فاطمة من رضاي، وسخط فاطمة من

https://madrasatalwahy.org/


  36 
 

فقلت لهم: فإذن ألن تكون لعنة الله عليهما؟! قلت لهم 

بصراحة: إمّا أن نترك هذه الرواية وقد نقلتموها أنتم. أو 

قلت: هذا هو إن كان الأمر كذلك فالحقّ لا مزاح فيه. ف
الفرق بين الشيعة والسنةّ. الشيعيّ يقول: في كلّ خطوة 
تخطوها يجب أن ترى أنّها حقّ ثمّ تخطوها. لا تنظر ماذا 

فعل هذا وماذا فعل ذاك؟ ما شأنك أنت. هذا نظره هكذا 
وذاك نظره هكذا، جميع الناس مالوا إلى هذه الناحية. جميع 

 الشيعة والسنةّ. الناس قالوا هذا، هذا هو الفرق بين 

ا هم  هنا قلت: بعد هذا الحجّة عليكم تامّة. وطبعا
أخذوا عنواني ليتابعوا الموضوع. وبعد ذلك لا يدرى كم 

يشمل التوفيق الجميع إن شاء الله. فقلت: هذا هو الأمر 

فاذهبوا وفكّروا فيه. هنا هي مشكلة الشيعة والسنةّ. قلت: 
ربعمائة سنة؟ فالآن عمر الآن، لماذا أنتم تفكّرون في ألف وأ

جالس هنا وعلّّ جالس هنا هذه الليلة أمامنا، فماذا نصنع؟ 
                            

أحب فاطمة ابنتي فقد أحبني، ومن أرضى فاطمة فقد أرضاني، ومن أسخط 
قالا نعم سمعناه من رسول الله )صلى الله عليه وسلم(،  «فاطمة فقد أسخطني ؟

فإني أشهد الله وملائكته أنكما أسخطتماني وما أرضيتماني، ولئن لقيت »قالت: 
 عائذ بالله تعالى من سخطه. ، فقال أبو بكر أنا«النبي لأشكونكما إليه

https://madrasatalwahy.org/


  37 
 

لماذا نذهب إلى ألف وأربعمائة سنة خلت، لماذا فعل 

الصحابة ذلك؟ لماذا فعل فلان كذا؟ ما شأننا نحن؟ الآن، 

ا.   وهذه كتبكم أيضا
هذه المسألة هي التي يقول الإمام الصادق عليه 
السلام عنها إنّ على الإنسان أن لا يقضي أوقاته بالبطالة، 

ا في هذه  هذا هو المقصود. أي إنّ الإنسان...، وطبعا
المرتبة وفي هذه المرحلة، وإن شاء الله في المجلس 
اللاحق سنتحدّث عن هذا الأمر بنحو أدقّ وهو الذي 

الآن فإنّ كلام الإمام الصادق عليه السلام  نقصده. وأمّا
ا في  يفيدنا أنّ التابع لأمير المؤمنين عليه السلام... وواقعا

يوم القيامة في أيّ صفّ يجعلوننا؟ مع من؟ فأمير المؤمنين 

لا يختلف الأمر لديه بين ألف وأربعمائة سنة وبين الآن. 
لمؤمنين أمير المؤمنين أبديّ، أمير المؤمنين خالد، أمير ا

باق مع الدهر، باق في الدنيا والآخرة، إنّه باق، ففي يوم 

القيامة في أيّ صفّ يجعلوننا؟! لا قدّر الله أن لا نجعل في 
 صفّ أمير المؤمنين! 

https://madrasatalwahy.org/


  38 
 

 النقطة الأساس في مدرسة المرحوم العلا مة

النقطة الأولى والأخيرة للمرحوم العلّامة في مدرسته 
خلال هذه السبعين سنة التي قضاها كانت أنّه أينما يكون 
الحقّ فيجب أن تكون، ولو كان على لسان أيّ إنسان ومن 

أيّ جهة. وهذه الأمور التي كبتها في كتبه ونشرها لأيّ 

شيء كانت؟ لكي يبيّن تلك الحقيقة بشكل منطقيّ، وإلا 
لقال الأمر هو هكذا، لما احتاج إلى تأليف الكتب، لما 

ا، لقال: الأمر هو هكذا. جاء  احتاج إلى كتابة سبعين مجلّدا
ا ونراه نثبته بهذا المنطق وبهذا  وقال: ما نعتقده نحن حقًّ

البيان. فلو أردنا أن نقوم بعمل آخر على خلاف هذا 

باع هذه المنطق وهذا البيان فهل سنكون من أتباعه؟ من أت
 المدرسة؟

ا. المطّلعون بنسبة ما على الأمور  الأمر مهمّ جدًّ

ا من  والأحداث يعلمون ماذا أريد أن أقول. هل نحن واقعا

 أتباع هذه المدرسة؟ ونسعى إلى تحقيق هذا الأمر؟ 
لقد كان من اعتراضات هؤلاء الناس أنّ هؤلاء الذين 

ا ـ فبعض  يأتون يقولون هذه الأمور ـ فقد كان هذا حقا

https://madrasatalwahy.org/


  3٩ 
 

ا جاؤوا وجمعوا في كتاب بعض الأمور  الكتّاب أخيرا

السلبيّة التي يطرحها بعض العوام وجعلوها في متناول 

أيديهم. هؤلاء يقولون عن الحسين كذا، ويقولون عن علّّ 
كذا، وجمعوا الشعر الذي قاله بعض شعرائنا عديمي 

 الفهم والذي فيه رائحة الغلوّ . 

لّ مكان يوجد من جميع فقلت: سيّدي العزيز في ك
الأصناف، أنا أوافق على ذلك. أنا أقول: أنا شيعيّ ولديّ 
ا،  شيء قليل من الاطّلاع على الأمور، وأنا إيرانّي أيضا

وأقول إنّ الأمر هو هكذا. الآن أنتم تقولون إنّ فلاناا قال 
كذا. ثمّ هناك من لا ينظر إلاّ إلى الجانب السلبيّ ولا 

ضعون يدهم على هذه الأمور. عزيزي يلاحظ الإيجابّي في

هناك مئات النقاط الإيجابيّة وأنت أخذت نقطة سلبيّة 
واحدة وأنّ فلاناا في مكان ما قال كذا. قلت: هل سمعت 
هذا الكلام الذي فيه غلوّ من عالم شيعيّ؟ هل سمعت من 

ا كهذا.  ا كهذا؟ الآن جاء واحد وطرح أمرا  كبير أمرا

https://madrasatalwahy.org/


  40 
 

التي يأتي الشيطان ويتابع انظروا فهذه هي الجوانب 

ا  الطريق بواسطة أدواتها. ولكن ما دام الأمر واضحا

 بالنسبة إلينا فلا حاجة إلى هذه الأمور. 

 استقبال شهر رجب

نحن في شهر جمادى وعلى مشارف الدخول في شهر 

رجب، والإخوان مطّلعون على فضيلة شهر رجب 
والمقام! وشعبان وكذلك رمضان، وأنّه كم لها من الأهميّة 

ا شهر رجب. وكما يقول المرحوم العلامة، فإنّ  وخصوصا
الأعاظم ينتظرون شهر رجب قبل مدّة مديدة، وعلى حدّ 

تعبيره يعدّون أنفسهم للدخول إلى شهر رجب قبل بضعة 

أشهر، فيزيدون من مراقبتهم ويضاعفون من سكوتهم، 
ويقلّلون من كلامهم، حتّى يتمكّنوا من الاستفادة أكثر، 

تّى يتمكّنوا من تثبيت الحقيقة في أنفسهم أكثر، حتّى ح

 يصلوا أنفسهم أكثر بذلك الحقّ ويثبّتوا موقعهم أكثر. 

شهر رجب هو شهر نزول الأسماء والصفات الكليّة. 
الشهر الذي يجب أن تكون النفس فيه مستعدّة لكي تصل 

إلى المطالب الكليّة، أن تأتي تلك الحقائق الكليّة إلى ذهنه 

https://madrasatalwahy.org/


  41 
 

هذا لا يتحقّق بدون مراقبة، أنواع الكلام، الدخول في و

أمور لا يعتنى بها، في الأمور غير المتعارفة، ماذا قال فلان، 

وماذا قال فلان؟ كيف الأوضاع؟ كيف الأحوال؟ من 
ذهب ومن جاء؟ كلّ هذا يبعد الإنسان عن ذلك 
الاستعداد ويقوّي في النفس التخيّلات والاعتبارات. 

تكون تخيّلاتها قويّة لا يمكن أن تجذب تلك  والنفس التي
 الأنوار الإلهيّة. 

كلّما عملنا في جانب التخيّل والقوّة الواهمة والمتخيّلة 

في النفس فإنّا سنخسّ في الطرف المقابل. وكلّما أنقصنا 
القوّة المتوهّمة والمتخيّلة أمكننا أن نستفيض أكثر من 

والجمال الإلهيّ. أنوار العقل وأنوار البهاء والجلال 

ا. فليراقب الإنسان ليوم واحد  وامتحان ذلك سهل جدًّ
ا  فإنّه يدرك حاله في أثناء الصلاة، وليجلس الإنسان يوما
مع زيد وبكر وخالد وهؤلاء ويتحدّث معهم حول 

الأمور المختلفة في الأعلى والأسفل وسيدرك بعد ذلك 
 حالاته في الليل. 

https://madrasatalwahy.org/


  42 
 

بائي يقول: في كلّ يوم كان المرحوم العلّامة الطباط

كنت أزيد مراقبتي كانت مشاهداتي في الليل ألطف. أي 

إنّ جهة الاتّصال والتجرّد في تلك المشاهدات في الليل 
تكون أقوى. ولكن لو اشتغلت في النهار بأحاديث مختلفة 
أو تخيّلات وأمور تأتي إلى النفس وتشغلها وتقيّدها 

بالنسبة إلى  وتحدّها وتوجد كدورة وتوجد سوء ظنّ 
الإخوة في الإيمان، فتستقرّ في النفس وتقطع القلب عن 

 الاتّصال وتغلقه، فإذا انقطع لم تعد له قابليّة. 

فإذن بناء على ذلك، علينا أن نسعى مهما استطعنا في 
شهر جمادى في هذا المجال، فنحدّد علاقاتنا مع الناس، 

مور التي ونقلّل من كلامنا، أن نهتم بّالسكوت أكثر. والأ

لا علاقة لنا بها ولا ارتباط والتي ستمشي شئنا أم أبينا 
فلنترك إلى الآخرين أن يهتمّوا بها أكثر، أن يسّحوا بها 
ا، يحملون عناّ،  أكثر، أن يتابعوها أكثر، جزاهم الله خيرا

يرفعون ثقلها عناّ فنتفرّغ نحن إلى أمور أخرى. فهذا لا 
سائل الدنيا وفي الأوضاع يتيسّّ لأيّ إنسان، الدخول في م

والأحوال التي ليس لها كثير ارتباط بالإنسان، الدخول في 

https://madrasatalwahy.org/


  43 
 

أمور ليس فيها إلا إتلاف الوقت وليس فيها نتيجة بعد 

انقضاء الوقت، يجلس الإنسان ساعة يتكلّم، وقد قلت 

للرفقاء أن يسجّلوا الكلام في هذه الساعة، فإذا انتهت 
نا؟! لا شيء، فقط أفادنا أنّه فليستمعوا إليه، ولنر كم أفاد

 أذهب ساعة من وقتنا. 

يقول الإمام الصادق عليه السلام: لا تقض عمرك 
بهذا. فهذا معنى بطلان الأيّام، يعني أنّ الإنسان إذا ما 
قضى ساعة ينظر فهل يجد أنّ هذه الساعة كانت مفيدة أم 

لا؟ ما الذي ارتفع سعره؟ وما الذي رخص سعره؟ وذاك 
ذا، وهذا كذا، من تلك الأمور التي لا تسبّب حصل له ك

إلا إتلاف الوقت، وتزيد من قوّة الخيال والتوهّم لدى 

 الإنسان. 
إن لم يكن لدى الإنسان كلام يقال، فليجلس ساكتاا. 
هل يجب على الإنسان إذا ذهب إلى مجلس ما أن يتكلّم؟! 

أحياناا يذهبون إلى مجلس فيقولون: سيّدنا تفضّل بشيء 
تفيد، ففي النهاية لا يمكن أن يمضي المجلس لنس

بالسكوت! أفهل الاستفادة هي فقط بالكلام. تضعون 

https://madrasatalwahy.org/


  44 
 

شريطاا فيتكرّر لعدّة مرّات. هؤلاء غير ملتفتون إلى أنّ ما 

يستفيده الإنسان بالسكوت هو أكثر مماّ يستفيده بالكلام. 

لو أنّ إنساناا قضى ساعة بالسكوت وخلّى فكره، فإنّه 
 كثر بكثير مماّ لو أراد أن يحصّل شيئاا من الكلام. يستفيد أ

ا، وعلينا أن  وعلى كلّ حال فالأوقات حسّاسة جدًّ

نستعدّ للدخول إلى الشهر. وكان المرحوم العلّامة 
ا:  رضوان الله عليه في مثل هذه الأوقات يقول مرارا

يك چشم زدن غافل از آن ماه نباشيد *** شايد 

 دكه نگاهى كند آگاه نباشي
 يقول: 

لا تغفل طرفة عين واحدة عن ذلك القمر فربّما نظر 

 نظرة وأنت غافل
ا إلى العمل بمعالم  إن شاء الله. نأمل أن يوفّقنا الله جميعا
الدين ومعالم التشيّع والأمور التي وصلت من الأعاظم 

 وأولياء الدين. 

 اللهم  صلّ على محم د وآل محم د

  

https://madrasatalwahy.org/

	الحقّ والباطل من زوايا جديدة
	ما هي الصلاة الباطلة؟
	ضرورة المراقبة أثناء العمل
	أثر المحيط في تمييز الحقّ والباطل
	الحقّ والباطل في تجربة الحركة الدستوريّة
	العلم ومحوريّة النور
	النور الذي كان لدى الحاج هادي الأبهريّ والكربلائي كاظم
	ملك يوم الدين ومالك يوم الدين
	حوار في المسجد الحرام مع بعض أهل السنّة
	النقطة الأساس في مدرسة المرحوم العلاّمة
	استقبال شهر رجب

